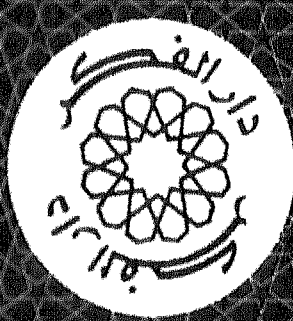


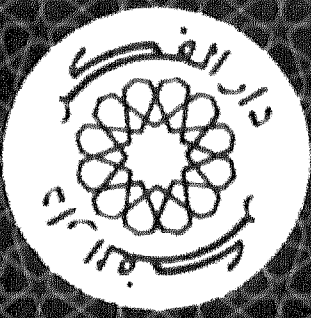
دکتر شمعی ایوب علیل

الحمد لله رب العالمين

# الحمد لله رب العالمين

کاظمی







بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ



الخمارة العربية الإسلامية

رسالة من الحضارات السابقة

الحضارة العربية الإسلامية ومحاجز المعارض السابقة / شهول أبو حليل  
— دمشق : دار الفكر ، ١٩٩٦ ، ٢٠ — ٦٧٢ ص، مص ٤٥ سم .  
بآخره فهارس متنوعة .  
١ — ١٥٦ خليج ٢ — المسؤول — أبو حليل  
مكتبة الأسد

ع — ١٩٩٦/٦/٣٠

الدكتور شفيق أبو خليل

الْخَصْلَةُ الْعَجِيلُ الْمُتَّيِّرُ

## رسجز عن المضار اسابقة

## داز آلفنگر

الرقم الاصطلاحي : ١١، ٩٦٣

الرقم الدولي : ISBN: 1-57547-013-6

الرقم الموضوعي : ٩٣٠

الموضوع : تاريخ العرب والإسلام

العنوان : الحضارة العربية الإسلامية

وموجز عن الحضارات السابقة

التأليف : الدكتور شوقي أبو خليل

الصف التصويري : دار الفكر - دمشق

التنفيذ الطباعي : المطبعة العلمية - دمشق

التجلييد الفني : علي الحمصي - بيروت

عدد الصفحات : ٦٨٨ ص

قياس الصفحة : ٢٥×١٧ سم

عدد النسخ : ١٠٠٠ نسخة

جميع الحقوق محفوظة

يمكن طبع هذا الكتاب أو جزء منه بكل طرق  
الطبع والتصوير والنقل والترجمة والتسجيل  
المرئي والسمعي والحاوسي وغيرها من الحقوق  
إلا بإذن خططي من

دار الفكر بدمشق

برامكة مقابل مركز الانطلاق الموحد

سوريا - دمشق - ص. ب (٩٦٢).

برقياً: فكر

فاكس ٢٢٣٩٧١٦

هاتف ٢٢١١١٦٦، ٢٢٣٩٧١٧

<http://www.Fikr.com/>

E-Mail: Info @Fikr.com



إعادة ١٤١٧ هـ = ١٩٩٦ م

الطبعة الأولى ١٩٩٤ م

## مقدمة

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّنْ ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِيلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَنْتُمْ ﴾ .<sup>٥</sup>

[ الحجرات : ١٣/٤٩ ]

بسم الله القائل في حكم التنزيل : ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ ﴾ ، [ الإسراء : ٧٠/١٧ ] ،  
وصلى الله على رسول الله ، محمد بن عبد الله ، القائل : « وَزَنَ حِبْرُ الْعُلَمَاءِ بِدَمِ الشُّهُدَاءِ ، فَرَجَحَ عَلَيْهِ »<sup>(١)</sup> ، وعلى الله وأصحابه ، وبعد :

يامس الدارس هوة كبيرة فيها كتبه الغربيون عن تاريخ الحضارة العالمية ، لقد  
كتبوا عن منجزات الحضارة الصينية ، والهنديّة ، وأطربوا في حديثهم عن « المعجزة  
اليونانية » ، ولأسباب سياسية ، ودينية تعصبية ، أهملت الحضارة العربية الإسلامية  
من قبل معظمهم ، ولم تعط حقها بمحاب و موضوعية ، وما يوسف له ، أن فوة إعلامهم  
مسيطرة ، وأن معظم الدارسين في دول العالم ، يتوجّهون للتخصص في جامعتهم ، على  
يد من انتقص حضارتنا حقها ، وتجاوز دورها ، مع أن النهج العلمي كافي لإنصاف  
الحضارة العربية الإسلامية ، وتصويب ما كتبوه ، وإنهاء النّظر إلى الحضارة اليونانية.<sup>١٥</sup>

(١) رواه الخطيب عن ابن عمر ، وورد : « يوزن يوم القيمة مداد العلماء ، ودم الشهداء ، فيرجح مداد  
العلماء على دم الشهداء » ، رواه الشيرازي عن أنس ، ولرهبي عن عمران بن حصين ، وابن عبد البر في  
العلم عن أبي الدرداء ، وابن الجوزي عن النعمان بن بشير .

على أنها حضارة أصلية معجزة ، لأنَّ الحضارة العربية القدِيَّة في بلاد الرافدين والشام وعصر ، كانت نواة الحضارة اليونانية .

المجمة على حضارتنا - وهي مظهر من مظاهر الفزو الفكري - كبيرة ، حتى تجراً Lunn White وقال بتفوق التقنية « التكنولوجيا » الأوربية ، على التقنية العربية في العصور الوسطى ، أين الدليل ؟ وما البرهان ؟ ومع ذلك أصبح « لين وايت » مرجعاً يعتمد ، وقال متادياً : كلُّ مخترعات الصين وصلتنا من شرق آسية إلى أوربة مباشرة : ولم ينقلها بالتالي العرب المسلمين بعد تطويرها وتحسينها . ومثل أصحاب هذه الأفكار التجنِّيَّة ، يجدون من يهَلِّل لها ، وينفح فيها ، فمنذ بضع سنين ، أقام المؤقر السنوي للجمعية التاريخيَّة في شيكاغو حفلة تكرييم « لروايت » بمناسبة بلوغه السبعين ١٠ من عمره ، دُعي إليها عدد كبير من العلماء من جميع أنحاء العالم ، وكان من بينهم عالم عربي ، وبعد كلمات التمجيد والمديح والإطراء والثناء من قبل المتكلمين ، وقف العالم العربي ليتحوَّل نحو آخر ، بعيداً عن التمجيد والمديح ، وتكلم بموضوعية تليها الحقيقة ، ويفرضها الواجب ، فقال مخاطباً السيد « وايت » : لقد أخطأت عندما تجعلتِ الآراء الرئيسيَّة في كتبك ، واعتقدت أنَّ ما كتبته هو كل شيء ، لقد أغفلت دور الحضارة ١٥ العربية الإسلاميَّة ، التي كان دورها دور إتقاد ، ثمَّ نقد وتصويب ، ومن ثمَّ إبداع .

المجمة على تاريخ حضارتنا ومكانتها كبيرة ، وخطيرة ، ففي مؤقر برشلونة عام ١٩٨١ م ، الذي خصَّصت أبحاثه لابن سينا وكتبه ، حاضر من جامعة القدس ، قدم بحثاً عنوانه : « ترجمة القانون من العبرية إلى اللاتينية » ، وكان الزُّمن الخصُّص له خمس عشرة دقيقة فقط ، ولكنه تكلَّم خسأً وأربعين دقيقة تجاوزاً ، ومع ذلك ، لم يذكر ولو مرَّة واحدة أنَّ ابن سينا عربي مسلم ، مع أنَّ العلم يقول : كلُّ العلوم التي كُتبت بالعربية ، وتحت ظلِّ الحضارة العربية الإسلاميَّة ، في البلاد التي انتشر بها ٢٠ العرب ، هي علوم عريَّة .

حضارة كانت ثرة جهود شعوب كثيرة متباعدة الأجناس ، ولكن الإسلام صاغها

في وحدة روحية ، وخلق منها مجتمعاً واحداً ، كأنها حضارة مدينة بالكثير الكثير إلى سحر اللغة العربية وروعتها ، هذه اللغة الرائعة ذات الإعجاز العجيب ، والجزالة المثيرة .

ولقد هدفوا - بخبطيط وخبث - إخراج أساطين العلم الأعلام من الحضارة العربية الإسلامية ، فقالوا : علي بن عباس ( المجوسي ) ، مع أن جده مسلم ، وأبوه مسلم ، وهو وبالتالي مسلم ، وكان يكره أن يوصف بالمجوسي ، لأنّه ليس مجوسيًا ، ولأنّه مسلم تعرّب .

وقالوا : حنين بن إسحاق ( المسيحي ) ، وكأنه لا علاقة له بالعرب ، مع أنه عربي ، كتب نتاجه بالعربية ، في ظلّ الحضارة العربية الإسلامية .

قالوا : علي بن رَبِّن الطّبرِي ( اليهودي ) ، فـ ( رَبِّن ) أي الكبير ، أي الماخام الكبير ، وهذا خطأ كبير ، ففي « فهرست » ابن التّديم إنّه أسلم على يد المعتصم بالله العباسي ، وأدخله المتوكّل في ندمائه .<sup>١٠</sup>

وهذا التّصنيف مخصص لأساطين حضارتنا فقط ، بدليل ( ديسقيريدوس ) صاحب كتاب الحشائش ، ولد عين زُرْبٍ<sup>(٢)</sup> في أضنة ، في آسية الصّغرى ، فهل يُعد عالماً تركياً ، أم محسوب على الحضارة اليونانية ، لأنّه كتب باليونانية ؟<sup>١٥</sup>

و ( زينون ) مؤسس المدرسة الّواقية في الفلسفة ، في أثينا ، ولد في مدينة صيدا ، فهل يُعد عالماً شامياً ، أم يُحسب على الحضارة اليونانية ، لأنّه كتب باليونانية ؟

و ( نومونيوس ) مؤسس الأفلوطينية الحديثة ، ولد ببلدة أقامية<sup>(٣)</sup> ، و ( أمونيوس

(٢) في معجم البلدان ( ٤/٧٧ ) : عين زُرْبٍ ، وهو بلد بالشّرق من نواحي المصيصة .

(٣) أقامية : ( مدينة حصينة من سواحل الشّام وكورة من كُور حمص ، ويسمّيها بعضهم قاميّة بغير هزة .. ) ، معجم البلدان ١/٢٢٧ ، والأصوب : أقامية على نهر العاصي في سهل النّاب ، آثارها قائمة حتى يومنا هذا قرب قلعة المضيق .

ساكلس ) مصري ، و ( أفلوطين ) ناشر الأفلوطينية الحديثة إسكندرى المولد .. وهكذا .. يُعد واحدهم على الحضارة التي كَتَبَ بلغتها ، وعاش في كنفها ، لذلك قال سقراط : « إن التّربية لا الميلاد ، هي التي جعلت الإغريقي إغريقياً » .

ورغم بعض الصيغات المنصفة ، ما زالوا في الغرب يذكرون أرسطو ولا يذكرون ابن رشد ، ويذكرون جالينوس ولا يذكرون موفق الدين عبد اللطيف البغدادي ، ويذكرون وليم هارفي وينسون ابن النَّفِيس الدَّمشقي ، ويذكرون كوبرنيكس وينسون إبراهيم الزَّرقالي ، ويذكرون نيوتن وينسون ابن الهيثم ، ويذكرون جون لوك ، وجان جاك روسو ، وباتيستافيكو ، وميكافيلي ، وينسون فضل عبد الرحمن بن خلدون عليهم جميعاً ، والهدف تشويه صورة الإنسان العربي المسلم ، جاعلين دوره في مجال العلوم مقتضاً على نقل التراث اليوناني إلى أوربة ، مجرد نقل ليس غير . ١٠

والرُّدُّ على مزاعهم ، يجب أن يكون بعلمية ، وإلاً فالإطراء والبالغة يوقعاننا في المغالاة ، ويبعداننا عن الموضوعية .

وعند دحضنا لهذه الافتراضات بعودتنا إلى كتب علمائنا ، لا نكون في موقع النُّبش في كتب صفراء ، وهذا ليس نظرة إلى الوراء ، ولا بعدها عن مسيرة الحضارة ، فالتراث يواكب الحضارة ، إنها نظرة يقظة من كبوة ، ودفعه لاكتشاف التراث بعيداً عن عقدة النُّقص ، وليس العودة إلى كتب التراث ، دعوة إلى التوقف عند ما فيها ، والجمود عند نظريتها ، إنها حافز للبحث والتنقيب ، ومن ثم إلى الإبداع والمساهمة من جديد في نسج بساط الحضارة . ١٥

هذا .. وللحضارة رموز تعرف بها ، وروائز تقاس عليها ، وأهمها الجانب الإنساني والروحي والأخلاقي ؛ فالفراغ الروحي الكبير ، الذي تعانيه مدنية الغرب ، والنظرية المتدنية للإنسان خارج ديارهم ، مع النهم للمواد الخام ، ومحاربة التّصنيع في دول العالم الثالث .. جعل المادة تفترس كل شيء ، فالسلاح النووي المتواافق في المخازن اليوم ، ٢.

يكفي لتدمير كرتنا الأرضية أكثر من مئة مرّة ، ثم تجاوزوه إلى القنابل النيترونية<sup>(٤)</sup> ، التي تبقي على كلّ شيء إلّا الإنسان ، فإنّها تبيده ، وتبقى على المادة من أبنية ومنشآت وسيارات ومتاع .

إن التقدّم العلمي قد يشبع حاجات الأجساد ، ولكنّه لا يطغى ظمآن التفوس ، لقد صحب التقدّم العلمي تأخّر حقيقى وانحطاط مريع في الأخلاق ، وإحلال للتنازع هـ البشري الوحشي على المادة لإشباع الشهوات ، سواء كان ذلك من طريق الحقّ ، أو من طريق الباطل ، ولو ديسّت الصّفات النّبيلة ، وحطّمت القيم الإنسانية الفالية ، وأصبح المال المثل الأعلى الوحيد ، بل وكأنّه المعبد الأول ، وكان الإنسان هو الضحىّة ، في كرامته وأمنه ، وفي كيان عائلته ، والعائلة هي دعامة المجتمع الأولى ، بها عافيتها ، ومنها سقمه .

١٠

فویح الشعوب من ذلك الوحش الكاسر ، الذي لا يعرف قيمًا إلّاً قيم الكسب والمادة .

وويحها من ذلك الاستعمار القاسي ، الذي لا يعرف ربّاً ولا إنسانية .

وويحها من مدنية تنشب أظفارها ، فلا تخلصها من أجساد الشعوب ، إلّا وقد مُزقت وخلعت من وراءها .

١٥

(٤) والقنبلة الكيمايائية Big Eye ( العين الكبيرة ) ، من نوع غاز الأعصاب ، خصّص لإنتاجها تعسون مليون دولار سنة ١٩٨٨ ، وقيل : إنّها ضروريّة للدفاع عن أمّن أمريكا ، ( وكالات الأنباء في ٢٣/٦/١٩٨٨ ) ، وأذاعت لندن صباح ١٩٨٧/٦/١٣ التالي : يتفق على التّسلیح في العالم في كلّ دقيقة ٢٣٠٤,٠٠٠,٠٠٠ دولار في كلّ ساعة  $\times 24 = ٥٣٦$  مليون دولار في كلّ يوم  $\times ٣٦٥,٢٥ = ٨٤١,٥٣٦,٠٠٠$  دولار في السنة الواحدة ، ( ٨٤١,٥٣٦ مليون دولار ) ، وعشرون هذا الرّقم يكفي كي لا نجد مريضاً بلا دواء ، أو فقيراً بلا غذاء ، أو أسرة بلا مأوى .

ولذلك يقول الفيلسوف الإنجليزي ( جود ) : « إنّ العلوم الطّبيعية قد منحتنا القرّة الجديرة بالآلة ، ولكنّنا نستعملها بعقل الأطفال والوحش » ، وقال آخر : نعم ، إنكم تقدرون أن تطيروا في الهواء كالطّيور ، وتسبحوا في الماء كالسمك ، ولكنكم إلى الآن لا تعرفون كيف تتشرون على الأرض ، [ العرب والحضارة الحديثة - دار العلم للملايين ، سنة ١٩٥١ بيروت ] ، وبناء على ما سبق ، للدنيا عند أوربة وسيلة لنفرض السيطرة على العالم .

فراغ روحي هائل ، لازمه إغراق في المادة ، وهذا الخلل جرثومة تنخر في عmad تلك المدنية ، رافقها الخوف من أسلحة اليوم المكّدسة ، والرعب من أسلحة الغدر المتطورة والأكثر فتكاً ، مع القلق النفسي ، والبعد عن الطمأنينة ، واللجوء إلى المخدرات . وكثرة العصابات سمّة من سمات المدنية الغربية ، لأنّها مدنية تقدّمت فيها التقنية ، ولم تتقّدم نظرتها إلى الإنسانية ، إنّها مدنية تطاولت مخالبها ، وضررت أخلاقيها ، وكمّها تكرار لحضارة روما ، عندما جعلت الرّومان سادة ، ومن حوالهم عبيداً .

تراهم يتكلّمون عن مدنیّتهم على أنّها حضارة كاملة ، ويريدون صبّ كلّ الناس في قالبها ، طارحين جانبَ النّظر النّافع في احتياجاتهم المعيشية والنّفسيّة ، وما يرضي ميوّهم ومسارّهم ومعتقداتهم المختلفة .

إنّ المعيار السليم الذي يجب أن تُقاس به مستويات التحضر لأمة ما ، هو نظرتها إلى الإنسان ، وموقعه ومكانته في إطار هذه الحضارة ، وفي إطار الفلسفة السياسيّة والاجتماعيّة السائد .<sup>١٠</sup>

في أمريكا : مليون طفل أمريكي يُعذّن عليهم جنسياً سنوياً ، فأيّ مدنية هذه ؟ وأكثر من مليوني حالة إجهاض ، وأسرة من كلّ عشر أسر تمارس نكاح المحارم ، والرقم الحقيقي أكبر ، لأنّ هناك حالات لا تصل إلى القضاء ، أو إلى الدّوائر الصحيّة .<sup>١١</sup>

وفي بريطانيا : ثانية ملايين إمرأة بالغة غير متزوجة ، ٩٠٪ منها يمارسن الجنس<sup>(٥)</sup> ، وحالة طلاق بين كلّ حالي زواج . و مليوناً حالة إجهاض سنوياً في أوربة ، ومن العسير على المرأة أن تمشي وحدها بعد غروب الشمس في المدن الكبيرة في أوربة وأمريكا .

(٥) ذكرت إحصائيات رسمية أنّ عدد المواليد غير الشرعيين في بريطانيا في تزايد مستمر ، إذ إنّ كلّ طفل من بين أربعةأطفال يولدون يكون نتيجة جريمة الزنا ، ويبلغ عدد الأطفال غير الشرعيين عام ١٩٨٧ نسبة ٢٤,١٪ من إجمالي المواليد ، مقارنة مع ٢١٪ عام ١٩٨٦ ، ونسبة ١٠٪ عام ١٩٧٧ ، [للمسلمون العدد ١٥٥ ، كانون الثاني (يناير) ١٩٨٨ ، وعفاف العدد ٢٧ ، ص ٩] .

ويُبلغ عن حالة اغتصاب كل سبع دقائق في المكسيك ، وهذا الرّقم لا يمثل سوى نسبة بسيطة من حالات الاغتصاب ، لأنّ الشّرطة قد تتواطأ في كثير من حالات التّبليغ<sup>(١)</sup> ، ولا تملك إحصائيات عن دول أوربة الشّرقية .

دافع المادة ، واللّذة الآتية ، أوجبا - في مدنיהם الغربيّة - ألا ينفق الأب على ابنته بعد أن أصبحت في العشرين من عمرها ، مع تفاقم سلطان الإباحيّة ، فانزلق مجتمعهم في طريق السّباق الأناني ، لتحقيق المتعة السّريعة ، دون النّظر إلى النّتائج المفزعة ، والتي أوردنا بعضها في الأسطر السابقة .

( الإنسان ) في الحضارة الحقّة أعزّ وأكرم ما تملك ، أيّا كان ، وخلقه الاجتماعيّة التي تصدّ الأمة بصمودها ، وتبقى معافاة بيقائها سليمة ، ألا وهي الأسرة ، تضمن الحضارة لها توازنها ومحاصاتها الأخلاقية والروحية ، إنّها الحصن الذي يضمن للإنسان راحته العاطفيّة ، وطمأنينته النفسيّة ، وسعادته الروحيّة .

وحضارتنا العربيّة الإسلاميّة جعلت من أولى دعائهما : الإيمان بالله الواحد ، المخالق ، قيّوم السّموات والأرض ، ومن هذه الدّعامة تفرّعت بقية الأمور الاعتقاديّة ، وعلّمت الناس - أيّما كانوا ، وحيثما حلّوا - أن يأخذوا من هذه الدنيا العلم والمعرفة ، وأوجبت إنهاض العقل ، للتّعرّف على حقائق الكون والحياة ، بعد أن جعل الله الإنسان خليفة في الأرض .

وجعلت من دعائهما احترام العقائد الأخرى : ﴿ لَا إِكْرَاهٌ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ ﴾<sup>٢</sup> ، [البقرة ٢٥٧] ، لقد نظرت إليه ( إنسان ) ، بغضّ النظر عن معتقده ، محترمة رأيه وإنسانيّته ، لقد قام الرّسول الكريم ﷺ لجنازة مرت أمّامه ، فقيل له : إنّه غير مسلم ، فقال : أَوَلَيْسَ إِنْسَانًا؟<sup>(٣)</sup>

(١) عن كتاب : الأمراض الجنسيّة للدّكتور محمد البار ، وبعض أعداد جريدة الشرق الأوسط ، نشرتها ( رسالة الجامعة ) ، العدد ٢٨٧ ، تاريخ ٢٨ أيلول ( سبتمبر ) ١٩٨٥ م .

(٢) أخرجه البخاري في الجنائز ١٢١٢ باب من قام لجنازة يهودي ، وأخرجه مسلم في الجنائز ٩٦١ باب القيام =

لذلك يعجب الفيلسوف رينان بقيمة الإنسان في الحضارة العربية الإسلامية ،  
فيقول : « الإسلام هو دينُ الإنسان »<sup>(٨)</sup> .

أما الفيلسوف الألماني غوته ، فيقول بعد أن درس الإسلام وحضارته ، وأثره السامي في الشعوب : « إذا كان هذا هو الإسلام ، أفلسنا جميعاً مسلمين ؟ »<sup>(٩)</sup> ، كيف لا ، وقد نظرت حضارتنا إلى إنسانية الإنسان على أنها كلّ لا يتجزأ ، فالإنسان في منهجهما في أعلى المراتب ، وهو غاية في ذاته ، غاية في حرّيّته وطمأنينته ، وكفايته وعافيته : « متى استعبدتم الناسَ وقد ولدتهمْ أمّهاتهمْ أحراراً ؟ »<sup>(١٠)</sup> ، « إنَّ اللهَ أرسلَ مُحَمَّداً هادياً ، ولم يرسله جائياً »<sup>(١١)</sup> ، وطلب عمر بن عبد العزيز من ولاته أن يتبعوا عن إيقاع عقوبة الإعدام بن يستحقُّها إلّا بعد عرض الأمر عليه ، والحصول على موافقته ، وهذا ما فعله أيضاً يوسف بن تاشفين ، أمير المرابطين .

أوصى عمر والياً فقال : « عليك بتقوى الله ، فإنّها جماعة الدنيا والآخرة ، واجعل رعيتك الكبير منهم كالوالد ، والوسط كالأخ ، والصغير كالولد ، وبر والدك ، وصل أخاك ، وتلطف بولدك ».

وجعلت حضارتنا من العلم في كلّ مجالاته فريضة على المسلمين ، ورفعت مكانة العلم والعلماء : « قلْ هُنَّ الظَّاهِرُونَ وَالظَّاهِرُونَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُو الْأَلْبَابِ »<sup>(٢)</sup> ، [الزمر ٧٣٩] .

= للجنازة ، والنّسائي في الجنائز ٥٤/٤ باب القيام لجنازة مشرك ، ومسند أبي يعلى الموصلي ٦٢٧/٢  
الحديث ١٤٣٧ طبعة دار المأمون للتراث .

(٨) تراث الإسلام ، ص ٤١٢

(٩) Haidar Bammate, Visages de Islam P.21

(١٠) قالما عمر بن الخطّاب رضي الله عنه لعمرو بن العاص .

(١١) في كتاب الخراج ، ص ١٤٢ ، عمر بن عبد العزيز : « إِنَّ اللَّهَ جَلَّ ثَنَاءَهُ بَعْثَ مُحَمَّداً يَعْلَمُهُ داعِيَاً إِلَى إِلَهَنَّمْ ، وَلَمْ يَبْعَثْهُ جَائِيَاً ».

وجعلت التّكامل الاجتماعي سمة الإيمان : (٤) وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَاصَّةً ) ، [الحضر ٩/٥٩] ، و « ما آمن بي من بات شبعان وجاره جائع إلى جنبه وهو يعلم » (١٢) .

وجعلت الدّعامة الأخلاقية من أُسسها أيضاً ، وأقامت الرّقيب عليها إيمان الفرد بالله ، وهو بذلك المواطن الصالح ، فإن غابت عين السُّلطة ، فنور إيمانه رقيب دائم ، لما فيه خير البلاد والعباد ، حتّى شملت رعايته ورحمته الحيوان والنّبات ، أي وصيّة هذه التي قالها أبو بكر الصّدّيق قبل ألف وأربع مئة عام ؟ عندما قال وهو يودّع جيش أسامة بن زيد :

« يا أئيّها النّاس ، قِفُوا أوصيكم بعشرين حفظوها عنّي : لا تخونوا ، ولا تُنْهِلُوا ،  
ولا تغدروا ، ولا تُنْهِلُوا ، ولا تقتلوا طفلاً صغيراً ، ولا شيخاً كبيراً ، ولا امرأة ،  
ولا تعقرّوا نخلاً ولا تحرقوه ، ولا تقطعوا شجرة مثرة ، ولا تذبحوا شاةً ولا بقرة  
ولا بعيراً إلّا لِمَا كَلَّتِ ، وسوف تُرُونَ بِأَقْوَامٍ قَدْ فرَغُوا أَنفُسِهِمْ فِي الصَّوَامِعِ ، فَدَعَوْهُم  
وَمَا فرَغُوا أَنفُسِهِمْ لَهُ ، وسوف تقدّمون على قوم يأتونكم بآنية فيها ألوان الطّعام ، فإذا  
أكلتم منها شيئاً بعد شيء فاذكروا اسم الله عليها ، وتلقّون أقواماً قد فحصوا أو ساط  
رؤوسهم ، وتركوا حولها مثل العصائب - وهم المقاتلون - فاخفّوهم بالسيف خفّاً ،  
اندفعوا باسم الله » (١٣) .

الإنسان تُسخر له المادة في حضارتنا ، وطاحت حضارتهم بين حجّري رحاحها  
الإنسان ، الحجر الأول الرّعب من أسلحة الفتاك النّووية ، وحرب النّجوم ، والقنابل  
النّيترات .. والحجر الثاني الفراغ الروحي الذي سبب هروباً من واقعهم فلجوءاً إلى  
المخدرات والمسكرات ، حتّى قامت أكبر هيئتين في الولايات المتحدة ، وروسية  
فخصّصتا مئات الملايين ، لتنكّافح المخدرات والمسكرات .

(١٢) رواه البزار ، والطّبراني في الأوسط عن أنس ، وهو حديث حسن .

(١٣) الكامل في التاريخ ٢٢٧/٢ ، الطّبراني ٢٢٦/٢

وهذا لا يعني عدم الأخذ من مظاهر التقى العلمي المعاصر ووسائله ، فحضارتنا العربية الإسلامية لم تكن في يوم من الأيام انطوائية ، أو بعزل عن الحضارات الأخرى ، بل اقتبست كلّ نافع مفيد ، ولكن ذلك لم يكن على حساب المبادئ الثابتة التي لا تتغير مع تغير الزمان أو المكان ، والتي وحدها تحفظ لنا الإنسان معاف من أخطار الأخلاقيات والأخلاقيات ، وتحفظ بالثالي الأمة معافاة .

والقيم الروحية التي قامت عليها حضارتنا ، والتي افتقدتها حضارتهم ، هي القواعد الأخلاقية ، والمثل العليا المبنية على تعاليم الإسلام ، والمنطوية على النظر إلى الإنسان من حيث إنسانيته المقدسة .

وأخيراً ..

١٠ هذه مجموعة محاضرات ألقيت خلال العام الدراسي ١٩٨٥ م على طلاب السنة الرابعة في كلية الدعوة الإسلامية ، تحت عنوان مادة : (الحضارة العربية الإسلامية) ، ولما كان للمادة منهاج ، ومفردات منهاج ، ولا كتاب لها ، جمعت هذه المحاضرات في أملية مختصرة قدمت لطلابنا في نهاية العام الدراسي المذكور ، وبدأت بعدها مباشرة بتوسيع الأممية ، موثقاً مستزيداً ، وكانت كتاباً طبعته كلية الدعوة الإسلامية ، تضمن لمحات سريعة عن الحضارات التي سبقت الحضارة العربية الإسلامية ، ثم دراسة حضارتنا من جميع جوانبها تقريراً ، وخاتمة فيها أثر هذه الحضارة العربية الإسلامية في النهضة الأوروبية ، وقنوات انتقالها وتسريرها إلى أوروبا .

٢٠ وأثناء سنوات تدريس المادة ، شكلت الملاحظات والزيادات التي دونتها على هواشن الكتاب كتاباً يقارب في حجمه حجم الكتاب المطبوع ، وهذا هي ذي دار الفكر بدمشق تقدمه - كاملاً بمحمه الجديد - آملة أن ينفع الله عز وجل به .

يقول سبحانه وتعالى :

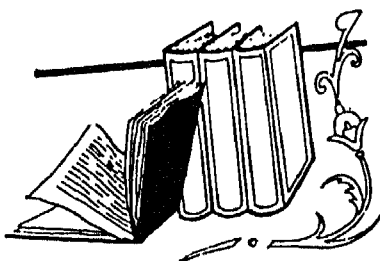
﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيُسْتَخْلَفُنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا

أَسْتَخْلِفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي أَرَضَى لَهُمْ وَلَيَبْدَلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ  
خَوْفِهِمُ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ  
الْفَاسِقُونَ ﴿٥٥﴾ ، [النور ٥٥/٢٤] .

وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ أُولَآ وَآخَرًا .

٥

د . شوقي أبو خليل  
Shawki@Fikr.com







## الحضارة

تعريفها، شروط قيامها، اتصال الحضارات وانتقالها مظاهرها،  
مصادرها، نشأة الحضارات وأفولها.

\* «ليس التاريخ إلاً موكب الدول والحضارات التي تنشأ  
وتزدهر، ثم تضمحل وتتلاشي، ولكن كلام منها تخلف وراءها تراثاً من  
العادات والأخلاق والفنون، تتلقاه عندها الحضارات التي تأتي من  
بعدها، فهي كالعدائين في سباق يسلم كلُّ منهم مصباح الحياة إلى  
غيره ». [قصة الحضارة ٩/٣١٢].



## الحضارةُ

«الحضارة تسير كـ تسير الشمس ،  
فكأنها تدور حول الأرض مشرقة في  
أفق هذا الشعب ، ثم متحولة إلى أفق  
شعب آخر ». ٥

[مالك بن نبي]

«إنَّ الحضارة لا تموت ، ولكنَّها  
تهاجر من بلد إلى بلد ، فهي تغير  
مسكنها وملبسها ولكنَّها تظلُّ حيَّة ،  
وموت إحدى الحضارات كموت أحد  
الأفراد ، يفسح المكان لنشأة حضارة  
أخرى ، فالحياة تتخلع عنها غشاءها  
القديم ، وتفاجئ الموت بشبابٍ غضْ  
جديد ». ١٠

[قصةُ الحضارة ٢١١/٨] ١٥

### تعريف الحضارة :

إنَّ الكلمة حضارة مشتقة من الحَضَر ، ومدنية مشتقة من الحياة المدنية ، كما أنَّ  
الكلمة الأجنبية التي تقابلها Civilisation مشتقة من المدنية Civilas أساساً ، أو بصورة  
مباشرة من ساكن المدينة Civis ، أو من Civilis وهو ما يتعلق بساكن المدينة . وفي  
موسوعة القرن العشرين<sup>(١)</sup> : «الحضارة : الإقامة في الحضر ، انظر مدنية » ، وفي  
مدنية<sup>(٢)</sup> جاء التعريف التالي : مدنية : كلمة مشتقة من مدن المدائن ، أي حضرها

(١) محمد فريد وجدي : ٤٥٤/٣

(٢) المرجع السابق : ٥٥٣/٨

وبناها ، ونحتوا منها فعل تمدن ، وجعلوا معناه تخلق بأخلاق أهل المدن ، وخرج من حالة البداوة ، ودخل في حالة الحضارة .

وفي قصة الحضارة لـ ( ول ديوانت ) ، استخدمت الكلمة حضارة ، وكلمة مدنية بمعنى واحد .

المدينة ( والتي اشتقت من مدن المدائن ، ومن التمدن ) ، تعني ابعاد الجماعات الريفية التي تنتقل إلى المدينة من جذورها ، والتتمدين يعني الرغبة في حياة أغنى وأرق ، وعلى ذلك .. فالمدينة : التقى العلمي والتكنولوجي والرفاهية والرقي الذي وصلت إليه المجتمعات .

ونرى أنَّ الحضارة لا تعني هذا الجانب المادي فقط ، بل إنَّها تشمل الجانب الروحي العقائدي الفكري التشرعي أيضاً ، وبالتالي تشمل نظرة متكاملة منسجمة إلى الكون ، والإنسان ، والحياة .

وتنشأ الحضارة من عاملين أساسيين ، هما : الأرض والإنسان ، من موارد الأرض الطبيعية ، التي تحولها رغبات الإنسان وجهوده وتنظيمه إلى مافيه منفعته<sup>(٢)</sup> .

وي يكن القول : إنَّ الحضارة هي محاولات الإنسان الاستكشاف والاختراع والتفكير والتتنظيم والعمل على استغلال الطبيعة ، للوصول إلى مستوى حياة أفضل ، وهي حصيلة جهود الأمم كلّها .

### شروط قيام الحضارة :

لا شروط عُرْقِيَّة لقيام الحضارة ، إذ يمكن أن تظهر في أيَّة قارةٍ يقول تويني<sup>(٤)</sup> Toynbee : « لا يوجد عِرق متفوق بدأ الحضارة عن يده » .

(٢) قصة الحضارة : ١٠٦/١٣

(٤) في المجلد الأول من كتابه ( مختصر دراسة التاريخ ) ص ٨٦ وما بعدها ، وللتوسيع بهذا البحث : قصة

ونظرية تويني يقول : إنَّ تقدُّم الحضارة ، كان نتيجة رد فعل للتحدي في الظروف الصعبة التي تدفعه إلى بذل أكثر ، ومثال ذلك ( الصحراء الكبرى ) ، التي كانت سهولاً خصبة ملأى بالأعشاب والمياه ، وبتغيير الظروف الناحية<sup>(٥)</sup> - وهي التحدي هنا - سلك السُّكَان طرقاً ثلثاً استجابة لهذا التحدي :

- ١ - فبعضهم ظلوا مقيمين في الصحراء الكبرى ، وبدأوا عاداتهم ونمط معيشتهم إلى بدء رحل .
- ٢ - آخرون انتقلوا إلى المناطق المدارية جنوباً حيث الغابات ، وحافظوا على حياتهم البدائية .
- ٣ - آخرون دخلوا مستنقعات وادي النيل وغاباته ، كما دخلوا الدلتا ، وقبلوا التحدي ، وعملوا على تجفيف المستنقعات وإعدادها للزراعة ، وأتوا بالحضارة المصرية القديمة<sup>(٦)</sup> .

وكذلك الحضارة السُّومرية في دلتا دجلة والفرات<sup>(٧)</sup> ، وكذلك حضارة الصين في وادي النهر الأصفر ( هوانغ هو ) ، ولا ندري تماماً ما نوع التحدي ، ولكن الأحوال كانت صعبة .

١٥ والحضارة الإيجيَّة المينوسية ، كان أصلها تحدي البحر للسُّكَان<sup>(٨)</sup> .

---

الحضارة ، قل ديوانت . المدخل إلى تاريخ الحضارة ، د . جورج حداد . شروط النهضة ، مالك بن بي . الصراع الحضاري في العالم الإسلامي ، شايف عكاشه . انتصار الحضارة ( تاريخ الشرق القديم ) جيمس هنري بريستد .

(٥) كانت هذه التحوّلات ، والظروف للناحية قد ظهرت في نهاية العصر المظير ( البلاستوسين ) ، وما زالت موجودة حتى أيامنا هذه ، ويقدّر العلماء أنَّ هذا الانتقال حصل حوالي سنة ٧٠٠٠ ق.م .

(٦) مختصر دراسة التاريخ : ١٠١/١ - ١٢١ ، طبعة الإدارة الثقافية في جامعة الدول العربية ، ط١ ، سنة ١٩٦٠ ، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر .

(٧) المرجع السابق : ١٢١/١ -

(٨) المرجع السابق : ١٢٣/١ -

فالأحوال الصعبة المعاكسة ، وليس الأحوال المواتية ، هي التي تنتج الحضارات ، وهذا ما يسمى ( حافز الصعوبات ) ، أو ( دافع البلاد ذات الأحوال المعاكسة )<sup>(٩)</sup> .

ثم يقول تويني : « إن الأرض الجديدة تشير المهم ، والأرض البكر تولد رد فعل أقوى من ذاك الذي تولده أرض ذات حضارة سابقة ، فالحضارات التي أتت بتأثير مسبقها ، نرى أن مظاهرها القوية كانت في مناطق خارجية عن نطاق الحضارة الأصلية التي سبقتها » .

ويتساءل مستدركاً في نظرية التحديات هذه : أوجب أن يكون رد الفعل أعظم كما كان التحدي أشد ؟ أم إن هناك تحديات شديدة جداً لا تأتي بأي مفعول معاكس ؟

ويجيب بأن بعض التحديات قبضت على المجتمعات التي لاقتها ، ولكنها أخيراً أدت إلى رد فعل مناسب من مجتمع آخر ، أو من جهة أخرى ، مثل الاجتياح الهيليني للشرق ، أدى إلى ردود فعل مخففة ضدها ، فظهرت الزرديشتية .

وهناك ( حضارات عقيبة )<sup>(١٠)</sup> ، لم يكن لها ما بعدها ، حاولت أن تأتي بمحضارة من عندها ، كمنافسة لحضارة أعظم ، فنجحت مؤقتاً ، ولكنها امتحن وزالت من الوجود ، مثل الحضارة الكلتية في غرب أوربة ، ودامت حتى عام ٣٧٥ م ، ثم قبضت عليها سلطة روما الدينية ، ثم سلطة إنكلترة السياسية .

ويمكن القول : إن الطبيعة ليست عدواً في كل الحالات ، فهي التي هيأت المناخ المعقول ، والشربة الخصبة .. فإن كان التحدي يعني الإثارة فهذا مقبول .

(٩) انظر فصل تحدي البيئة ( الحافز في البلاد الصعبة ) في مختصر دراسة التاريخ : ١٤٧/١ وما بعدها .

(١٠) المرجع السابق : ٢٧٥/١ وما بعدها .

فالقططر تَحَدُّ ، أو إثارة ، أو جب بناء السُّود .

والتصحر تَحَدُّ ، كون تثبيت التُّربة .

وتزايد السُّكَان تَحَدُّ ، سبب استصلاح الأراضي ..

ومشروع قيام الحضارة بطاقة من العوامل ، منها ما يستحب خطاها ، ومنها

ما يعيق مسارها ، ومن هذه العوامل :

١ - العوامل الجيولوجية : فعصر الجليد أعاد مسارها ، والتُّربة الخصبة استحب خطها .

٢ - العوامل الجغرافية : المَنَاخ المناسب يستحب خطها ، ولكنه لا يخلق حضارة خلقاً ، إلا أنه يستطيع أن يبتسم في وجهها ، ويبيئ سبيل ازدهارها وتقدمها ، وحرارة المناطق الاستوائية المرتفعة ، وما يحتاج تلك المناطق من أمراض لا تهيء للحضارة أسبابها ، وهي بالتالي لا تستحب خطها .

٣ - العوامل الاقتصادية : « تبدأ الحضارة في كوخ الفلاح ، ولكنها لا تزدهر إلا في المدن »<sup>(11)</sup> ، قد يكون لشعب مؤسسات اجتماعية منظمة ، وتشريع خلقي رفيع ، بل قد تزدهر فيه صغيريات الفنون ، كما هي الحال مع المندوب المحر ، ومع ذلك فإنه إن ظل في مرحلة الصيد البدائي ، واعتمد في وجوده على ما عسى أن يصادفه من قنائص ، فإنه يستحيل أن يتحول من البدائية إلى الحضارة تحولاً تاماً .

إن الإنسان لا يجد لحضارته (لتدعنه ) معنى ومبرراً إلا إذا استقر في مكان يفلح تربيته ، ويختزن فيه الزاد ليوم قد لا يجد فيه مورداً لطعامه ، في هذه الدائرة الضيقية من الطفأنية ، والتي هي مورد محقق من ماء وطعام ترى الإنسان يبني لنفسه الدور والمعابد والمدارس ، ويخترع الآلات التي تعينه على الإنتاج ، ويستأنس الحيوان ، ثم

(11) قصة الحضارة : ٥/١ بتصرف .

يسطير على نفسه آخر الأمر ، فيتعلم كيف يعمل في نظام واطراد ، وكيف يزداد قدرة على نقل تراث الإنسانية من علم وأخلاق نقلًا أميناً .

« إنَّ حاجة بعض النَّاسِ إِلَى بَعْضٍ ، صَفَّةٌ لَازِمَةٌ فِي طَبَائِهِمْ ، وَخِلْقَةٌ قَائِمَةٌ فِي جَوَاهِرِهِمْ ، وَثَابَتَةٌ لَا تَزَايِلُهُمْ ، وَمُحِيطَةٌ بِجَمِيعِهِمْ ، وَمُشَمَّلَةٌ عَلَى أَدْنَاهُمْ وَأَقْصَاهُمْ ، وَحاجَتَهُمْ إِلَى مَا غَابَ عَنْهُمْ - مَمَّا يَعِيشُهُمْ وَيَحْيِيهِمْ ، وَيُمْسِكُ بِأَرْمَاهُمْ ، وَيَصْلَحُ بَالَّهُمْ ، وَيَجْمَعُ شَلَمَهُمْ ، وَإِلَى التَّعَاوِنِ فِي دُرُكِ ذَلِكَ ، وَالتَّوَازُرِ عَلَيْهِ - كَحاجَتَهُمْ إِلَى التَّعَاوِنِ عَلَى مَعْرِفَةٍ مَا يَضُرُّهُمْ ، وَالتَّوَازُرُ عَلَى مَا يَحْتَاجُونَ مِنَ الْأَرْتِفَاقِ بِأَمْرِهِمُ الَّتِي لَمْ تَغْبُ عَنْهُمْ .. »<sup>(١٢)</sup>.

٤ - يضاف إلى ما سبق من عوامل ، العوامل النفسيّة التي تسري في تقدُّم الحضارة ، إنَّ العوامل الجيولوجيَّة ، والجغرافيَّة والاقتصاديَّة لا تكون حضارة ، ولا تنشئ مدنية من عدم ، إذ لا بدَّ أن يضاف إليها العوامل النفسيَّة ، ولا بدَّ أن يسود النَّاسُ نظامًا سياسيًّا ، وحالة استقرار ، وربما كان من الضروري بذلك أن يكون بين النَّاسِ بعض الاتّفاق في العقائد الرئيسيَّة ، وفي المثل الأعلى المنشود ، لأنَّ ذلك يرفع الأخلاق من مرحلة توازن فيها بين نفع العمل وضرره ، إلى مرحلة الإخلاص للعمل ذاته ، وهو كذلك يجعل حياة الإنسان أشرف وأخصب .

ولو انعدمت هذه العوامل ، أو واحد منها ، لجاز للحضارة أن يتقوَّض أساسها ، فانقلاب جيولوجي خطير ، أو تغييرٌ مناخيٌ شديد ، أو استنفاد للموارد الطبيعية ، أو تغييرٌ في طرق التجارة تغييرًا يبعدُ أمَّةً عن الطريق الرئيسي للتجارة العالميَّة ، أو أخلاقيٌ ينشأ عن الحياة في المعاشر بما فيها من منهكات ومثيرات واتصالات ، أو ينشأ عن تهدم القواعد التقليديَّة التي كان النَّظام الاجتماعي يقوم على أساسها ، ثم العجز عن إحلال غيرها مكانتها .. هذه من الوسائل التي قد تؤدي إلى فناء الحضارة ،

(١٢) كتاب الميوان لأبي عثمان عمرو بن بحر الماجستظ : ٤٢١ ، دار إحياء التراث العربي ، تحقيق وشرح عبد السلام هارون .

«إذاً الحضارة ليست شيئاً مجبولاً في فطرة الإنسان ، كلا ، ولا هي شيء يستعصي على الفناء ، إنما هي شيء لابد أن يكتسبه كلُّ جيل من الأجيال اكتساباً جديداً ، فإذا ما حدث اضطراب خطير في عواملها الاقتصادية ، أو في طرائق انتقالها من جيل إلى جيل ، فقد يكون عاملاً على فنائها ، إنَّ الإنسان ليختلف عن الحيوان في شيء واحد ، وهو التَّربية ، ونقصد بها الوسيلة التي تنتقل بها الحضارة من جيل إلى جيل»<sup>(١٢)</sup>.

### اتصال الحضارات وانتقالها :

يُمْ الاتصال بين الحضارات ، وبالتالي انتقالها عن طريق : الغزو أو الفتح ، أو الحكم الأجنبي ، أو المجرة والسياحة والتجارة والجوار .. ومثال ذلك (اهيكسوس)<sup>(١٤)</sup> ، الذين غزوا مصر ، وعاملوا أهلها بشدةً وعنف ، لكنهم مالتوا بعد مدة من الزَّمن أنأخذوا يتعودون على الحياة المصرية ، وحرفهم تيار حضارتها ، فتضروا وقلدوا الفراعنة في أسئلتهم وألقاهم وأزيائهم وعاداتهم وتقاليدهم الملكية ولغتهم ، وقدمو القرايين إلى الآلهة المصرية ، وسموا أنفسهم (أبناء رع) .

ونذكر في حالات الاتصال هذه ، نوعين رئيسيين من انتقال الحضارة :

١ - إذا كان الشعب المهاجم في حال بدائية ، أي حضارة الشعب المهاجم الذي ساد البلاد وحكمها دون حضارة الشعب المغلوب ، فتحصل فترة توقف في مسيرة الحضارة الأصلية ، كاهيكسوس ، والبرابرة والجرمان ، والتتر .. ففي مثل هذه الحال تهضم حضارة المغلوب الغزاة المنتصرين ، وتردهم - ولو بعد حين - وقد اقتبسوا حضارة الشعوب المغلوبة .

٢ - أمّا إذا كان الشعب الفاتح في حال فكري أرق ، كالفاتحين العرب المسلمين ،

(١٢) قصة الحضارة : ٥/١ وما بعدها ، بتصرف .

(١٤) الذين غزوا مصر سنة ١٧٣٠ ق.م ، وبقوا فيها حتى ١٥٨٠ ق.م .

فعندها تزدهر حضارة رائعة بعد الفتح والاستقرار ، مع طبع الحضارة بطابع الفاتحين  
الخاص .

وقد يحصل تبادل حضاري بين طرفين حضاريين ، وقد يعطي الشعب المغلوب  
إلى الشعب الغالب أكثر مما يأخذ منه ، مثال ذلك اليونان عندما حكمهم الرومان ،  
والصليبيون عندما وصلوا بلاد الشام ، واطلعوا على الحضارة العربية الإسلامية .

وقد يتم الانتقال عن طريق طرق آخر ، فالحضارة العربية الإسلامية انتقلت إلى  
أوروبا عن طريق المدن الإيطالية ، وصقلية ، ومدن فرنسة الجنوبية ، والأندلس .

☆ ☆ ☆

### مظاهر الحضارة :

١- للحضارة عناصر تتألف منها ، ومظاهر متعددة تظهر بها :

١- المظهر السياسي : ويبحث في هيكل الحكم ، ونوع الحكومة : ملكية أم  
جمهوروية ، دستورية أم مطلقة .. والمؤسسات الإدارية والمحليّة .

والدولة تنشأ بسبب ضرورة النظام ، ولا يعود بالإمكان الاستغناء عنها ،  
وتصبح الدولة وسيلة للتوفيق بينصالح المتباعدة التي تكون مجتمعاً مركباً ، ويرى فعل  
ديورانت أنَّ « العنف هو الذي ولد الدولة » ، وأنَّ الدولة هي نتيجة الغلبة والفتح ،  
وتوطّد نفوذ الغالبين ، كطبقة حاكمة على المغلوبين .

٢- المظهر الاقتصادي : ويبحث في موارد الثروة ، ووسائل الإنتاج الزراعي  
والصناعي ، وتبادل المنتجات .

٣- المظهر الاجتماعي : ويبحث في تكون المجتمع وتنظيمه ، وحياة الأسرة ،  
والمرأة ، وطبقات المجتمع ، والأدب ، والأعياد ..

٤ - المظهر الديني : ويبحث في المعتقدات الدينية ، والعبادات ، وعلاقة الإنسان ونظرته إلى الكون والحياة .

٥ - المظهر الفكري : ويبحث في التأثير الفكري ، من فلسفة وعلم وأدب ..

٦ - المظهر الفني : ويبحث في الفن المعماري ، والرسم ، والموسيقى ، وغيرها من الفنون .

٥



### مصادر الحضارة :

إن الكتابة أهم وسيلة لحضارة الإنسان ، وحيثما وجدت الحضارة وجدت القراءة والكتابة ، وأصبحت اللغة المكتوبة وسيلة الحضارة والعلم والتربية ، فالكتابة تعطي المعرفة البشرية صفة الدوام ، والبراهين عن حضارة الإنسان القديم قليلة حتى نصل إلى عصر الكتابة ، ووضع الوثائق المكتوبة ، ولهذا السبب احترم القدماء الكتابة ، ونسبها المصريون القدماء إلى إله توت Thoth ، فهو - في رأيهم - مخترع وسائل الثقافة جميعها ، وفي بابل كان إله نبو (Nebo) بن مردوخ إله الكتابة ، والصينيون القدماء ، والهنود وغيرهم ، اعتقادوا بأصل إلهي للكتابة ، والأساطير اليونانية نسبتها إلى هرمس .

١٥

ويوجه الإجمال كان للكتابة مفعول سحري على الناس ، فاختراع الكتابة أهم من اللغة ، لأن اللغة ليست اختراعاً بشرياً كالكتابة ، وإنما هي ميزة بشرية .

الكتابة : وسيلة لنقل الكلام ، تسجّل أصواتاً آتية من الفم ، أو فكراً آتية من الدماغ ، برموز منظورة على الورق ، أو الحجر ، أو الخشب ، أو غيرها .

ومن الصعب تحديد دقيق لوقت معين لبدء الكتابة ، ولكن لا برهان على وجود كتابة منظمة قبل منتصف الألف الرابع قبل الميلاد ، وكانت كتابة



\* لوح طيني لتعليم الكتابة من  
(إيبلا) ، نجد فيه أنَّ التلميذ لم يكمل  
السطور العليا في اللوح .

تصويرية Pictography ، حيث الصُّورة تمثِّل الشيء الذي يراد ذكره ، فالدائرة تمثِّل  
الشمس ، وصورة الحيوان تدلُّ عليه .

ثم جاءت الكتابة الفكرية (أو الرمزيّة) Ideographic ، وهي أرقى من  
التصويرية ، لأنَّها تصوّر الأفكار التي يراد نقلها من شخص إلى آخر ، فالدائرة لا تمثِّل  
الشمس فقط ، بل تمثِّل النهار ، أو النور ، والحيوان لا يمثِّل بصورة الحيوان ، وإنما  
برأسه فقط ، وفكرة الذهاب تمثِّل بقدمين ، أو بخطفين يمثلان قدميه ، والرموز  
المستعملة هنا تسمى صوراً فكريّة Ideographs ، ويكن قراءة الرموز في أيّة لغة في

هاتين المرحلتين - التصويرية والفكرية - إذ لا علاقة بين الرمز وبين اسم الشيء الذي يمثله .

ثم جاءت مرحلة الكتابة ذات المقاطع ، وهي صوتية ، بمعنى أن كل رمز أو صورة لها صوت في اللغة الخاصة التي تكتب بها ، والرموز التي لها أصوات معينة ، يمكن جمعها بأشكال مختلفة لإخراج كلمات وفكرة مختلفة ، وهي لا تمثل الأشياء والفكر فقط ، وإنما <sup>٥</sup> الأصوات ، وتصبح الكتابة صوتية تماماً عندما تصبح الأشكال المكتوبة ثانوية بالنسبة للكلمات التي تلفظ ، وتفقد تلك الأشكال مدلولها الأصلي حينما تجتمع لتشكيل كلمة أو فكرة جديدة ، بمعنى أنها تصبح قسماً أو مقطعاً من الكلمة ، فكلمة ( درفيل ) مثلاً ، مكونة من مقطعين ( در ) و ( فيل ) ، ولكل منها معناه ورمزه ، فإذا اجتمعا لتكوين كلمة واحدة يفقد عند ذلك المقطعين مدلولهما الأصلي ، ويصبح كل منها صوتاً <sup>٦</sup> أو مقطعاً في الكلمة الجديدة <sup>(١٥)</sup> .

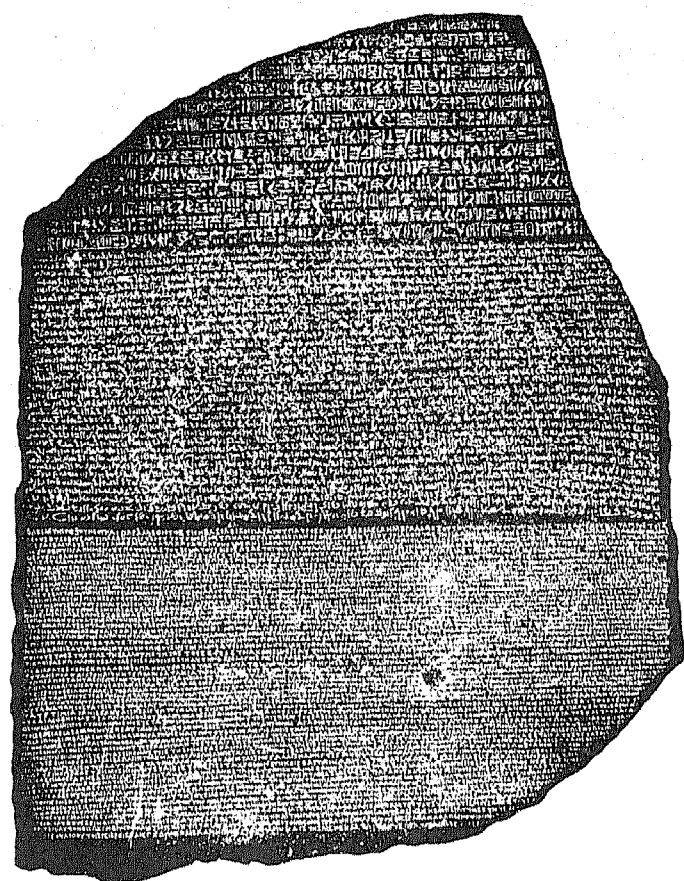
أما الكتابة الأبجدية ، وهي أرق أنواع الكتابة وأنسابها وأسلوبها ، فهي آخر المراحل في تطور الكتابة ، وفيها توجد حروف تمثل أصواتاً مفردة ، لا مقاطع وفكرة ، والأبجدية التي اكتشفت في سيناء ، وأبجدية رأس شمرا <sup>(١٦)</sup> ، هما أقدم <sup>١٥</sup> الأبجديات في العالم ، وترقى أبجدية رأس شمرا إلى القرن الرابع عشر قبل الميلاد ، ومنها اقتبست الأبجديات التي تستعملها معظم شعوب العالم في أيامنا هذه .

ويعد اختراع الأبجدية بالنسبة للبشرية موازيًا لأهمية اختراع المطبعة ، بعد ثلاثة <sup>١٦</sup> آلاف سنة ، إن لم يكن أكثر أهمية .

يقول الجاحظ : « لو لا الكتب المدونة ، والأخبار الخالدة ، والحكم المخطوططة التي تحصن الحساب وغير الحساب ، لبطل أكثر العلم ، ولغلب سلطان النسيان سلطان <sup>٢٠</sup>

(١٥) الكتابة الصينية كانت ٨٠٠٠ مقطعاً ، واختصرت اليوم إلى ٩٠٠ فقط .

(١٦) تقع أوغاريت شمالي مدينة اللاذقية ، على الساحل العربي السوري .



\* حجر رشيد :

The Rosetta Stone

حيث الكتابة التصويرية الهيروغلوفية  
والديوتيقية ( المشتقة تبسيطًا من  
الهيروغلوفية ) ، واليونانية .

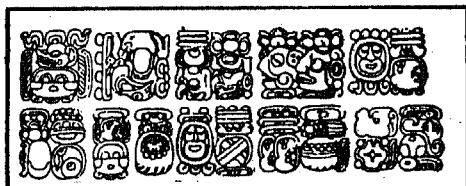
الْأَبْجَدِيَّاتُ الْقَدِيمَةُ

الذكر ، ولما كان للناس مفرع إلى موضع استذكار ، ولو تم ذلك لحرمنا أكثر النفع .. <sup>(١٧)</sup> ، ويقول : « وليس في الأرض أمةٌ بها طريقٌ - قوّةٌ - أو لها مسکنة ، ولا جيل لهم قبض وبسط ، إلاً وهم خطر » <sup>(١٨)</sup> .

والوثائق المكتوبة ، وهي تجمع السجلات والصكوك والمراسلات .. مع الآثار الماديّة كالأبنية والبقايا الفنية ، والأواني ، والأدوات ، والأسلحة .. هي مصادر الحضارة .

ويزداد شأن الآثار في التّاريخ كلما أوغلنا رجوعاً في الزّمن ، لتصبح في بعض الأحوال ، وفي العصور القديمة خاصةً ، مصادر التّاريخ الوحيدة ، فالشعوب كلّها بداعف من العقائد الدينية في الغالب ، أو من رغبات الملوك ، أو من الحاجات الحياتيّة الأخرى ، تركت آثارها على الأرض التي عرفتها ، وعلى هذه الآثار نبني معارفنا عن الحضارات القديمة .

والكتابات الأثريّة هي وثائق العصور القديمة ، فمعظم الحضارات السّالفة سجلت على آثارها ما تريده قوله بكتابات شتّى ، فحين حلّ شبليون ( Jean-Francois Champollion ) رموز الهيروغليفية <sup>(١٩)</sup> أضاف إلى التّاريخ ثلاثة



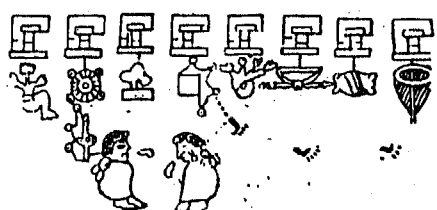
\* كتابة (المايا) في وسط أمريكا ، ألم <sup>١٥</sup>  
العلماء إلماً يسيراً بها ، وما زالت مفتقرة  
إلى حلّ .

(١٧) كتاب الحيوان : ٤٧/١

(١٨) المرجع السابق : ٧١/١

(١٩) انظر حجر رشيد ص : ٢٠ من هذا الكتاب .

آلاف سنة ، والكتابات التي استعصم على الحالٌ - مثل كتابة كريت - ماتزال تحفظ  
بأسرار التاريخ<sup>(٢٠)</sup> .



\* نموذج من الكتابة الأزتيكية  
(المكسيك) ألمَّ العلماء إماماً لا يأس بهَا .



\* نماذج من الكتابات التي تحتاج إلى حلٍ

وهكذا عصور ما قبل التاريخ وحتى سنة ٣٢٠٠ ق.م ، حيث اختراع الكتابة في مصر ، فإنَّ مصادرنا عن الحضارة هي الأدوات ، والبقايا المادية فقط ، لعدم وجود كتابة ، ومن هنا تظهر أهميَّة علم الآثار ، والهفريات الأثرية التي أصبحت اليوم تستهدف الفوائد العلمية ، والاستنتاجات التاريخية ، وليس مجرد البحث عن العاديات<sup>(٢١)</sup> ، إذ العاديات لم تعد غاية في ذاتها ، وإنما وسيلة لمعرفة الحضارات وتطورها .

فالكتابة تروي لنا التاريخ السياسي والعسكري ، والحياة الاجتماعية والفكريَّة والاقتصاديَّة والدينية .. وهذا ما كان بعد اكتشاف مكتبة إيللا<sup>(٢٢)</sup> .

(٢٠) هرجة المعرفة ، المجموعة الثانية : ٣٢/٣

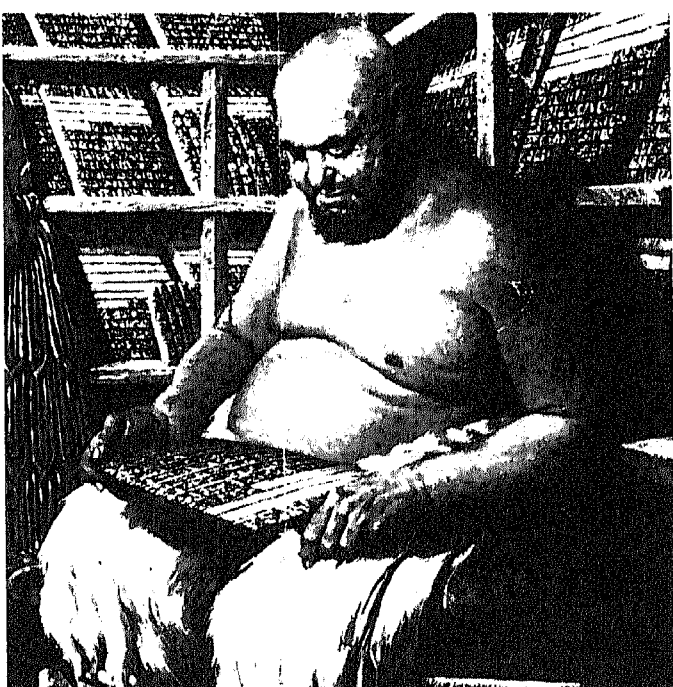
(٢١) العاديات هنا : المكتشفات الأثرية .

(٢٢) تقع إيللا جنوبي حلب ، قامت في الألف الثالث قبل الميلاد ، ودور العظمة من ٢٤٠٠ - ٢١٠٠ ق.م ، قضى عليها الحثيون عام ١٦١٠ ق.م .

ومع هذا كله ، يستفيد التّارِيخُ الْيَوْمَ مِنْ كِشْفِ الْإِنْتِرُوبِولِوجِيَا ، وَعِلْمِ الْاجْتِنَاعِ ، وَالْلُّغُويَاتِ وَعِلْمِ الْاِقْتِصَادِ وَالْإِحْصَاءِ وَالتَّقْالِيدِ وَالْطَّبِّ وَغَيْرِهَا مِنَ الْعِلْمَوْنَ ،  
« إِنَّ التَّارِيخَ يَجْهَدُ بِذَلِكَ كُلَّهُ أَنْ يَحْتَضِنَ الْإِنْسَانَ بِكُلِّ أَبعَادِهِ ، شَرِيطَةً أَنْ يَعْرِفَ  
الْمُؤْرِخُ كَيْفَ يَسْتَنْطِقُ تِلْكَ الْوَسَائِلَ ، وَهَذِهِ الْعِلْمَوْنَ »<sup>(٢٢)</sup> .

☆ ☆ ☆

٥



\* بِرَاعَةِ أَهْلِ إِبْلَا بِكِتَابَةِ الرُّقْمِ وَتَنْظِيمِهَا وَحْفَظِهَا .

---

(٢٢) بِهَجَةِ الْمَعْرِفَةِ ، الْمَجْمُوعَةُ الثَّانِيَةُ : ٣٦/٣

## نشأة الحضارات وأفولها

الحضارة متواصلة العطاء ، وقيمة كلّ أمة في ميزان بناء الحضارة يساوي ما قدّمته مطروحاً منه ما أخذته .  
٥  
إنْ مصباح الحضارة ونتائجها ، نقلت من يد إلى يد ، حتى عثنا حضارة الذّرة والإلكترون ، الصاروخ عابر القارات ، والحساب (الكمبيوتر) ، والرّابوط (الإنسان  
١٠ الآي) ..

إنْ قيام حضارة جديدة في مكان ما ، كان يعني زوال أخرى من مكان آخر ، فالحضارة بساط نسجته وتنسجه أيدي أمم كثيرة ، واليوم لا تزول حضارة بقيام أخرى ، والسبب سهولة المواصلات ، وتقديم وسائل الاتصال ، فالعالم أضيق (غرفة واحدة) محدودة الجوانب ، صغيرة الحجم ، واضحة المعالم ، فالإنسان يرى - أو يعلم سعياً - ما يجري في الطّرف الآخر من الكره الأرضية ، في الشّانية ذاتها ، عند وقوع  
١٥ الحدث .

وأرجع العلّامة عبد الرحمن بن خلدون<sup>(١)</sup> أسباب أفول حضارة ، وبالتالي قيام أخرى في مكان آخر ، إلى عوامل ، منها :

١ - عوامل مادّية : كاتساع رقعة الملك ، وعدم خضوع الأطراف النائية للسلطة المركزية .  
٢٠

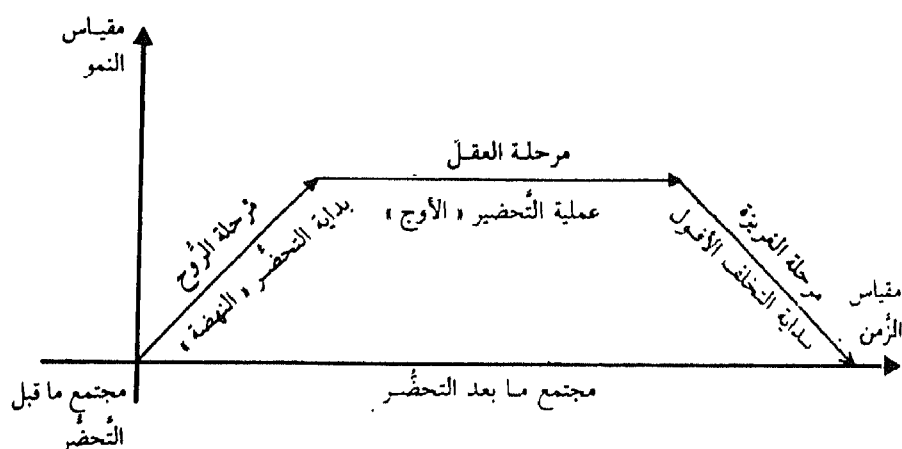
(١) انظر ( مقدمة ابن خلدون ) ، ص ١٧٠ وما بعدها ، طبعة دار البيان ، انظر الشّكل : مجتمع ما قبل التّحضر ، ومجتمع ما بعد التّحضر حيث : مرحلة الرّوح (النهضة) ، مرحلة العقل (الأوج) ، مرحلة الغريبة (الأفول) .

٢ - عوامل اقتصاديّة : ويعني بها حالة التُّرف والدُّعة بعد فترة الاستقرار .

٣ - عوامل اجتماعيّة : فالمجتمع خاضع للتطور المحتوم ، وللدول أعمار كأعمار الأفراد .

### وقرُّ الحضارة في خمسة أطوار :

- ١ - الفتح والاستيلاء واكتساب الجد .
- ٢ - طور استبداد صاحب الدولة على قومه ، وكبح جماحهم عن التّطاول .
- ٣ - طور الفراغ والدُّعة ، فيميل صاحب الدولة إلى تحصيل المال ، وتخليد ذكره بالآثار ، مع تمجيد شخصه .
- ٤ - طور القنوع والمسالمة ، يقنع الحاكم بما بناه أسلافه ، ويسلام غيره من الحكام وأصحاب السُّلطات .
- ٥ - طور الإسراف والتَّبذير ، حيث يصبح صاحب الدولة - وبطانته - أسيير للذُّلات والشهوات ، فتتصبّع الدولة في حالة هَرَم ، وتسير بخطوات سريعة إلى الأفول .

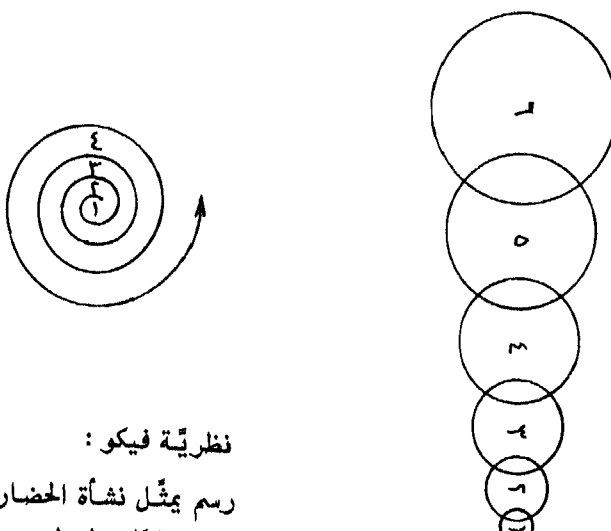


والحضارة مع ذلك في نمو مستمر ، فهي متواصلة العطاء ، وقيمة أمتّة في ميزان بناء  
الحضارة يساوي ما قدمته ، مطروحاً منه ما أخذته تطبيقاً للقاعدة :  
قيمة كلّ أمتّة في ميزان بناء الحضارة يساوي ما أعطت وقدّمت ، مطروحاً منه  
ما أخذت واقتبست .

٥

قيمة أمتّة ما = ما أعطت وقدّمت - ما أخذت واقتبست

ولقد وضع العلماء لنو الحضارة أشكالاً ، الشُّكل اللُّولبي ، وشكل الدَّوائر المغلقة :



نظريّة فيكو :

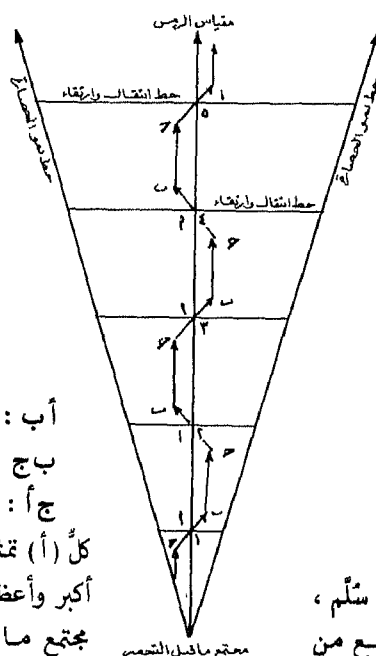
رسم يمثل نشأة الحضارات  
على شكل لولبي ، أو  
حلزوني .  
عن (الصراع الحضاري ) ،  
شايف عكاشة ، ص ٩٥

نمو الحضارات على  
شكل دوائر مغلقة ،  
ولكنّها مترايطة ترابطا  
يمثل مدى صلّة كلّ  
حضارة بسابقاتها .

ونقدم شكل (السلّم) ، الذي يمثل :

- ١ - نمو الحضارة المتواصل .
- ٢ - أطوار الحضارة : بداية النهضة ، التي هي نهاية أ Fowler الحضارة السابقة ، ثم الأوج ، ومن ثم الأفول الذي يعني بداية نهضة حضارية جديدة في مكان آخر من العالم .

في مرحلة الانتقال من حضارة إلى أخرى ، الحضارة السابقة موجودة ، ولكنها تنتقل عبر قنوات إلى أمّة وبقعة أخرى ، حيث تبدأ بالنمو ، وهكذا تسرُّب ١ إلى ٢ ببدأ معه نمو ٢ ، وتسرب ٢ إلى ٣ ببدأ معه نمو ٣ ، وهكذا ..



أ ب : يمثل مرحلة الروح «النهضة» .

ب ج : يمثل مرحلة العقل «الأوج» .

ج أ : يمثل مرحلة الغريبة «الأفول» .

كل (أ) تمثل أ Fowler حضارة وقيام حضارة أكبر وأعظم من ساقتها ، وهي تمثل نهاية مجتمع ما بعد التحضر للحضارة السابقة ، وهي نقطة ما قبل التحضر للحضارة الجديدة ..

مجتمع ما قبل التحضر  
نحو الحضارات على شكل سلم ،  
كل درجة فيه أكبر وأوسع من  
الدرجة السابقة ، تأخذ مسابق  
وتفضيف وتبدع .. وهكذا .

## مهد الحضارة :

ومن حقّ المرء أن يتساءل : أين كان مهد الحضارة الأولى ؟

هل هي المناطق القاحلة في آسيا الوسطى ، التي كانت في يوم من أيام التاريخ السُّحيقة في القِدَم ، تتَّبع بِمَنَاخ معتدل مطير ، حيث عثري (أناو) جنوبي التركستان على خزف وأثار تدلُّ على حضارة أُرجِعَت إلى ٥٠٠٠ ق.م ؟ ولَا جُفْت المنطقة شيئاً فشيئاً وأقفرت ، اندفع أهلها عبر ثلات قنوات :

- شرقاً : إلى منشورية ، والصين ، وأمريكا الشمالية عبر مضيق (Biring<sup>(٢)</sup>) .

- وجنوباً : إلى شمالي الهند ، حيث عثر السير (جون مارشال) عام ١٩٢٤ م ، على الضفة الغربية من حوض نهر السند الأعلى - موقع : موهنجو - دارو - على مدينة باللغة الرُّقي ، قامت خلال الألف الرابعة والثالثة قبل الميلاد .

- وغرباً : إلى عيلام ، حيث عثري في عاصتها سوزا (السُّوس ، شوشان) على حضارة راقية ، يرجع عهدها إلى عام ٤٥٠٠ ق.م ، حيث الزراعة ، واستئناس الحيوان ، وعرفوا كتابة مقدسة ، ووثائق تجارية ، سجّلت حركة تجارتكم التي امتدت من الهند إلى مصر ، كما عُثِر فيها على عجلة الخزاف ، وعجلات المركبات ، ومزهريات رشيقه<sup>(٣)</sup> .. وتشبه آثار سوزا آثار (أناو) ، مما جعل المؤرخين يفترضون أنه قد كان بينهما صلات حوالي ٤٠٠٠ ق.م<sup>(٤)</sup> .

(٢) الواقع بين آسيا وأمريكا ، بين أقصى شرق سiberia ، وألاسكا .

(٣) قصة الحضارة : ١٨٧/١ - ١٨٨

(٤) استولى آشور بانيايال على سوزا ونهبها سنة ٦٤٦ ق.م .

وهناك شبه كهذا في الفنون والمنتجات القدية بين بلاد ما بين النهرين ومصر ،  
يُوحِي بِوْجُود عَلَاقَة كَبِيرَة بَيْنَهُما ، وَارْتِبَاط يَدِلُّ عَلَى اتِّصال مُجْرِي الْحَضَارَة<sup>(٥)</sup> .

ويرجح آخرون من علماء الآثار والتاريخ - مع تزايد المعرفة - أن دلتا الفرات  
ودجلة شهدت أول مشاهد المسرحية التاريخية للحضارة الإنسانية ، وقرر آخرون :  
أنَّ مراحل الحضارة القدية نشأت في شرق البحر المتوسط ، في كلٍّ من مصر  
والرافدين<sup>(٦)</sup> .

ويكفي القول لتقرب من الحقيقة أكثر : كانت دلتاوات الأنهار الكبرى في بلاد  
الرافدين ، وعصر ، وإند ، والصين .. مهد الحضارة ، علمًا أنَّ فريقاً من علماء  
الحفريات والأجناس الأمريكية والفرنسيين العاملين في إثيوبيا توصلوا إلى اكتشاف  
بقايا إنسان ( هيكل عظمي ) ، يرجع تاريخها حسب تقديرهم وفقاً لنشاط ( الكربون  
١٤ المشع ) إلى أكثر من خمسة ملايين سنة<sup>(٧)</sup> .

☆ ☆ ☆

### التقدُّم الإنساني نحو الْحَضَارَة :

انقرضت تدريجيًّا الحيوانات الثديية الضخمة ، على الرغم من قوتها العظيمة ، ولم  
 تستطع مقاومة القوى الطبيعية التي استطاع الإنسان ( بعقله ) أن يتغلب عليها ، وأن  
 يدافع عن بقائه بين الخلقوقات المنافسة على البقاء ، وقد ازدادت مقدرته ( وخبرته )  
 إلى حدٍ كبير عندما أصبح أول الخلقوقات - بل الوحيد من بينها - الذي تكَّنَ من صنع  
الأدوات ، التي كان من أوَّلها تحسين شكل الحصاة التي التقطرها ، وجعلها أكثر ملاءمة

(٥) قصة الحضارة : ١٨٨/١

(٦) المرجع السابق : ١٨٨/١ أيضاً .

(٧) ( البعض ) العدد ٣٥٧٣ ، ١٩٨٤/١٠/٢٨ ، و ( الثورة ) العدد ٣٥٨٩ ، ١٩٧٤/١٠/٣١ م .

للغرض الذي أراد أن يستعملها فيه ، حتى غدت قطعة الحجر هذه ، رمزاً مميّزاً للعصر الحجري ، الذي كان قبل مئتي ألف سنة مضت .

وتقديمت خبرة الإنسان في صناعة الأدوات والآلات ، التي كان لها أعمق الأثر في ارتقاءه ، بعد تجربة بطيئة ، ومجهود طويل .

وهكذا .. كان العمل أول عامل من عوامل الحضارة : صناعة ، ثم زراعة ، أي استقرار وأسرة وقبيلة ، ثم نقل وتجارة وتبادل سلع .

كأنما نشأ نوع من تنظيم للحياة والمجتمع ، فقامت سلطة (حكومة) ، لحماية الإنسان من الكوارث أو الأخطار التي تحيط به<sup>(٨)</sup> .

تلا هذه الخطوة ظهور أعراف ، وقوانين ، وشرائع .. نظمت ما يعيش في الإنسان من شهوات ، وأخضعتها للطريق السوي ، فبغير (القانون) تنحل الجماعة أفراداً ، وتسقط فريسة المجتمع (أو لدولة ، أو لسلطة) أخرى ، يكون فيها التناسك الاجتماعي أمن وأقوى ، « ويندر أن يأتي الموت إلى المدينة من خارجها ، بل لا بد للإنخلال الداخلي أن يفت في نسيج المجتمع أولاً ، قبل أن يتاح للمؤامرات ، أو الهجمات الخارجية أن تغيّر جوهر بنائها ، أو أن تقضي عليها قضاء أخيراً »<sup>(٩)</sup> .

وفي ظل هذه الدول والمجتمعات المستقرة ، ظهرت الأديان ، وتوحدت العبادات في كل منها ، وأكثرها متشابه تمام التشابه ، وإن اختلفت في بعض الميزيات ، ونحن نرى أن الأديان كانت في أول أمرها نواميس سنّها الله عز وجل للإنسان بوساطة أنبيائه : « وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَّفَهَا نَذِيرٌ » [فاطر ٢٤/٣٥] ، كي يعيش الإنسان بطمأنينة وحرية وهناء ، ومن المعلوم أن العقائد الوثنية عرفت في كل المجتمعات القدية ، ولعل السبب في ذلك هو أنه عندما يأتي النبي يتبعه قومه ، وبعد وفاته يدخل الناس إلى

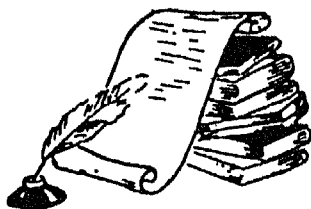
(٨) كالفيضانات ، والزلزال ، والغزو .

(٩) قصة الحضارة : ١٦٥/٥

تعالىه بعض العقائد الوثنية ، التي كانت قبل مجئه ، وقد يقتبسون من بعض الديانات الوثنية الأخرى أشياء وتعاليم ، يحشرونها في دينهم<sup>(١٠)</sup> ، لذلك لا تخلو عقائدهم من لمحات صحيحة وفكرة سليمة .

لقد عثر العلماء على مخلفات هذه الحياة البدائية في كثير من أرجاء آسية ، وإفريقية ، وأوربة<sup>(١١)</sup> ، ولا يعرف أحد في أي مكان تمت جميع المراحل التي ساعدت على تكوين (حضارة) ، هذه العملية التي لم تكن متساوية ، أو على مستوى واحد في أمكنة مختلفة في العالم ، فمثلاً : استطاع كل من سكان مصر ، وبلاد الرافدين ، من اختراع الكتابة قبل أن يعرف غرب أوربة أي طريقة للكتابة بثلاثة آلاف سنة .

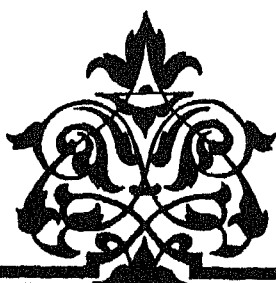
وكانت مصر وبلاد الرافدين صلة تجارية بغيرهم من الأمم بواسطة السفن ، في الوقت الذي كان فيه الأوريون ما زالوا يبنون منازلهم مستعينين بأدوات من الحجر ، ولم يعرفوا أية وسيلة من وسائل الملاحة غير الأزورق المنحوت من جذع شجرة .




---

(١٠) يقول عزوجل : ﴿وَإِذْ وَأَعْدَنَا مَوْتَيْ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ثُمَّ أَتَخَذْتُمُ الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَتْهَمْ طَالِمُونَ هُنَّ﴾ . [القراءة : ٥١/٢] .

(١١) سكان تسمانيا Tasmania (جنوبية أسترالية) عند اكتشافها منذ ثلاث مئة سنة ، كانوا يعيشون عراة الأجسام ، ولم يكونوا قد تعلموا بعد كيف يصنعون قوساً أو سهاماً .. ولم يسعوا في حياتهم شيئاً عن بذر الحب أو زرعه ، ولم يعرفوا أن الطين يصبح صلباً إذا وضع في النار .



## الحضاراتُ الْقَدِيمَة

الهند، الصين، اليابان، إيران، اليونان، الهلنستية، الرومانية،  
تشاتال هوبيوك، أمريكا الوسطى والجنوبية، إفريقيا، حضارة الوطن  
العربي.

«إذا درسنا الشرق الأدنى، وعظمنا شأنه، فإنّا بذلك نعترف بما  
علينا من دينٍ لمن شادوا بحق صرح المدينة الأوروبيّة والأمريكيّة، وهو  
دينٌ كان يجب أن يُؤدّى من زمن بعيد».

[ول ديورانت]



## الحضاراتُ في العالم

### حضارة الهند

قامت حضارة الهند القديمة على ضفاف أنهارها ودلتاتها ، كوادي السند وروافده ، حيث مقاطعة البنجاب ، وعلى ضفاف نهر الغانج وروافده ، وعلى ضفاف نهر كرشنا في الدّكَن ، وأقدم حضارة عرفتها الهند قبل قدم الآريين ، كانت على الضفة الغربية من وادي السند ، والتي اكتشفها السير جون مارشال سنة ١٩٢٤ م<sup>(١)</sup> ، وترجع إلى الألف الرابعة ، والألف الثالثة قبل الميلاد ، حيث الآبار ، والحمامات ، والنظام الدقيق للصرف في كثير من المنازل ، كالتى كانت في سومر وبابل ومصر ، مع نموذج نحاسي لعربة ذات عجلتين ، « وهي أقدم مالدينا من أمثلة للعربة ذات العجلات »<sup>(٢)</sup> .

١٠

هل استمدت هذه الحضارة أصولها من سومر ؟

أو استمدت سومر أصولها منها ؟

أو الالتباس جاءتنا معاً من أصل مشترك ؟

لا إجابة<sup>(٣)</sup> ، ولكن الثابت أنَّ هذه الحضارة كانت على اتصال مع سومر وبابل .

كما قامت في ( هراري Harappa ) حضارة<sup>(٤)</sup> ترجع إلى نحو ٢٥٠٠ ق.م .

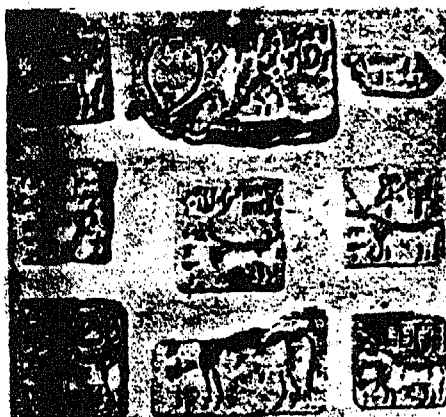
١٥ لقد سكن الهند قبل هجرة الآريين إليها ( الدّرايفيديون Dravidions ) ، وهم شعب دخلها قبل فجر التاريخ ، لا يُعرفُ أصله ، ثم جاء الآريون من الشمال ، والشمال

(١) في موقع موهنجو - دارو Mohenjodoro .

(٢) قصة الحضارة : ١٦٧٣

(٣) قصة الحضارة : ١٧٣/٣

(٤) في البنجاب .



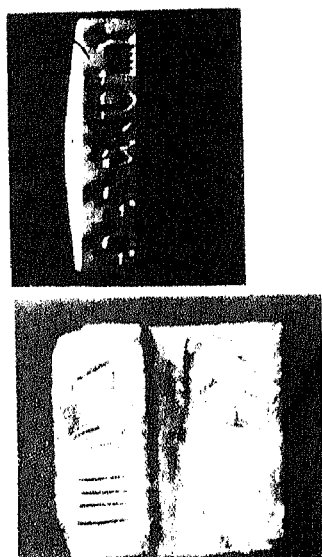
\* أختام مع كتابات ( موهنجو - دارو )



\* أحد ملوك موهنجو - دارو



\* الحمام الكبير ( موهنجو - دارو )



أختام مع كتابات قديمة

الغربي ، بين عامي ٢٠٠٠ و ١٥٠٠ ق.م ، واحتلوا سهل الغانج ، وأرجح النظريات أنَّ موطنهم الأصلي أواسط آسية شمالي بحر قزوين ، منهم من هاجر جنوباً ، ومنهم من دخل أوربة ، فهم شعوب هندو - أوربية<sup>(٥)</sup> .

### حضارة الهند القديمة في عصر الفيدا : [ ٢٠٠٠ - ١٠٠٠ ق.م ] :

أقدم عصور حضارة للآريين<sup>(٦)</sup> في الهند ، هي عصر الفيدا Vida ، والفيدا مجموعة هُنْجيات استُقِيت منها المعلومات عن المندو الآريين ، وهي أقدم أثر أدبي في أي لغة هندية - أوربية في الشرق والغرب .



(٥) لتاريخ الحضارات القديمة ، انظر للتوضُّع : تاريخ الحضارة : ول ديوانت ، المدخل لتاريخ الحضارة : د . جورج حدّاد ، تاريخ الحضارات العام : جانين بوائيه ، بحجة المعرفة ، تاريخ العالم : السير جون ا . هامرتون ، معلم تاريخ الإنسانية : ويزل ، روما والشرق الروماني ، وتاريخ اليونان : د . سليم عادل عبد الحق ، الحضارات السامية القديمة : ستيفنوس موسكاني ، تاريخ الشرق الأدنى القديم : د . أنطوان مونكارت ، الشرق الأدنى القديم : عبد العزيز عثمان ، حضارة الهند : غوستاف لوبيون .

(٦) آريا بالسنسكريتية : الشريف ، ويرى بعضهم أن معناها الفلاح .

والفيدا تعني المعرفة ، وهي المعرفة لكسب رضا الخالق ، بقي من الفيدا أربعة  
أسفار :

الريغفیدا : أو فيدا الأناشيد .

والسّاما فيدا : وهو فيدا النّغمات والتّراثيل عند شرب شراب السُّوما .

والياجورفيدا : وهو فيدا القرابين .

وأتارفا فيدا : وهو فيدا الرُّق السّحرية .

ويعتقد الهنود أنَّ الإله الأعظم (براهما) كتبها بيده ، ويقولون أقدمها يعود إلى  
٦٠٠ ق.م ، جاء في الريغفیدا ترنيمة الخلق ، منها :

« لم يكن في الوجود موجود ولا عدم ، فتلك السماء الوضاءة

١٠ لم تكن هناك ، كلام ، ولا كانت بُردة السماء منشورة في الأعلى

فإذا كان لكل شيء غطاء ؟

ماذا كان موئلاً ؟

ماذا كان مخباً ؟

أكانت هي المياه بهُرتها التي ليس لها قرار ؟

١٥ ولم يكن ثمة موت ، ومع ذلك فلم يكن هناك ما يوصف بالخلود

ولم يكن فاصل بين النهار والليل

و (الواحد الأحد) لم يكن هناك سواه

٢٠ ولم يوجد سواه منذ ذلك الحين حتى اليوم ..»<sup>(٧)</sup>

يستنتج من الفيدا ، أنَّ الهنود كانوا يعيشون في هذه الفترة على الزراعة ، ورعى  
الماشى ، ولهـم إله خاص للأرض المحرثة ، ويستخدمون البقرة دون أن ينزلوها من  
أنفسهم منزلة التقديس .

وأهم أُسس الحياة الاجتماعية في الهند نظام الطبقات ، لقد انقسم المجتمع الهندي إلى خمس طبقات :

- ١ - الكهنة ، أو البراهة<sup>(٨)</sup> ، الذين شَكَلُوا طبقة ممتازة ، سيطرت على الحياة الفكرية والروحية في الهند ، سيطرة هدّدت كلّ تفكير ، وكلّ تغيير بالمقاومة المميتة ، ويعتقدون أنّهم خلُقُوا من رأس براها ، أو من فه ، ويأتي بعدهم في المنزلة :
- ٢ - المحاربون ، الذين خلُقُوا من كَتِفيٌ براها ويديه . ثمَّ :
- ٣ - المزارعون والتُجَار وأصحاب المِرْف ، الذين خلُقُوا من فخذَي براها ، ثمَّ يليهم :
- ٤ - الخَدَم ، الذين خلُقُوا من قدمي براها ، وهم من نسل السُكَان الأصليين ، ثمَّ :
- ٥ - المنبودون ، ولا ينتسبون إلى طبقة معينة ، وهم نحو أربعين درجة ، لهم نوع خاص من اللباس .

ولا يمكن التقدُّم من طبقة إلى أخرى ، كما أنه لا يمكن التزاوج بين طبقتين إلا بين الأولى والثانية ، والقانون هو العُرُوف ، ويستشير فيه الملك أحد علماء الدين .

أما الديانة ، فقد وجد الآريون في الهند ديانة ، هي عبادة روحانية طوطمية<sup>١٥</sup> لأرواح كثيرة ، تسكن الصخور والحيوان والأشجار ومجاري المياه ، والجبال ، والنجوم .. وللديانة الفيدية مذاياح قربان ، وليس لها معابد أو أصنام .

وأما ديانة الآريين ، فإنها كسائر ديانات الهندو-أوروبية ، قائمة على عبادة قوى الطبيعة ، كالسماء ، والشمس ، والقمر ، والأرض ، والهواء ، والعاصفة .. فآغني Agni

---

(٨) براهان تعني روح العالم غير المشخصة ، ويجب تمييزها عن لفظة براها الذي هو أكثر منها تشخيصاً .

إله النار الذي يمثل الشمس في السماء ، والنار المقدسة في الأرض ، ولما كثُر عدد الآلهة ، نشأت مشكلة هي : أي هؤلاء خلق العالم ؟

وتحتوي الفيدا على أفكار وتعاليم نبيلة تتعلق بالاستقامة والقاوة ، ولما كان وصول الآريين إلى الهند عن طريق آسية الصغرى ، وهضبة إيران ، فلا بد أنهم تأثروا بحضارة البلاد التي مرّوا فيها ، ومنها بلاد ما بين النهرين .

### ٥ حضارة عصر البطولة والديانة الراهمية : [ ١٠٠٠ - ٥٠٠ ق.م ] :

مصدر المعلومات عن هذه الفترة ملحمتان تسميان : المهاهاراتا Mahabharata ، أو قصة أسرة هيراتا<sup>(٩)</sup> ، والرامايانا Ramayana ، أو تاريخ راما ، وظهر في هذا العصر ثالوث مقدس ، مؤلف من براهما الخالق ، وشيوا المُهْلِك ، وفشنو Vishnu ١٠ الحافظ ، والمندوسيوناليوم يتبعون إما شيووا أو فشنو<sup>(١٠)</sup> ، والتعليم في هذا العصر كان في طبقة الكهنة أو الراهمة ، وكان شفهياً حتى لا تصل المعرفة إذا كتبت إلى الطبقات الدنيا .

وظهرت في هذه الفترة عقيدة التقمص ، بمعنى أنَّ الروح تولد مرّات متعددة .

وحصل رد فعل ضد الراهمة ، لأنَّ الكهنة أصبحوا أقوياء ، وتعقدت الطقوس كثيراً ، فقامت ثورة ضد الكهنة الراهمين ، وظهرت (الجainية) ، ومؤسسها مهافира Mahavira : [ ٥٥٠ - ٤٧٧ ق.م ] ، الذي كان أميراً وترك الإمارة ، وراح يعذّب نفسه اثنين عشرة سنة ، حتى جاءه المهدى دون مساعدة الكهنة ، ومن هنا جاء لقب الجينا Jina أي الغالب ، وأسس رهبنة كان فيها ١٤٠٠٠ من أتباعه عندما توفي ،

(٩) وهي أطول ملحمة شعرية في العالم ، إنها مئة ألف بيت .

(١٠) ولعل السياسة الحكيمية في هذه الفترة ، هي التي رسمت تقدير البقرة عند المندوس ، احتفاظاً للزراعة بحيوان المجز ، حتى يسد حاجة السُّكُنَان الذين يتكلّرون بنسبة كبيرة ، حتى بلغ عدد البقر اليوم ربع عدد السُّكُنَان ، [ قصة الحضارة : ٢٠٨/٣ ] .



\* أكبر تمثال لبوذا في الصين ( معبد بوينينغ ) ، ارتفاعه ٢٢ متراً .

والطريق المؤدية إلى الخلاص في رأي الماتيين ، هي توبة تقشفية ، وامتناع عن إيهام أي كائن حي .

كما ظهرت - ضمن رد الفعل ضد البراهمة - البوذية ، ومؤسسها غوماتاسيدهانا : ٥ [ ٤٨٣ - ٥٦٤ ق.م ] ، الذي دُعي بودا ، أو المستنير ، أو الذي اهتدى ، وكان ابن أمير منطقة على حدود نيبال<sup>(١)</sup> ، فتنكر لسلطة الفيدا ، والكهنة البراهمة ، وقرر قواعد خلقيّة خمساً ، وهي بثابة الوصايا :

- ١ - لا يقتلن أحد كائناً حياً .
- ٢ - لا يأخذن أحد مالم يعطوه .
- ٣ - لا يقولن أحد كذباً .
- ٤ - لا يشربن أحد مسکراً .
- ٥ - لا يقينن أحد على دنس .

(١) نيبال اليوم شالي الهند ، جنوي التّبيت ، على سفوح جبال هيمالايا الجنوبيّة . عاصمتها : كاتامندو .

وَمَا يُبَيِّنُ الْجَaiْnِيَّةَ وَالْبُودِيَّةَ ، أَنَّهَا تَكَلَّمَا بِلُغَةِ الشُّعُوبِ ( Prokrit ) ، وَلِيُسَ بالسِّنْسُكْرِيْتِيَّةِ<sup>(١٢)</sup> لُغَةِ الْكَهَانِ<sup>(١٣)</sup> ، وَدَخَلَ فِي الْعِقِيدَتَيْنِ جَمَاعَةً مِنْ مُخْتَلِفِ الطَّبَقَاتِ ، وَمِنْ الْجَنْسَيْنِ ، وَتَدْخُلُ ( الْكَارِمَا ) عَنْصَرًا هَامًا فِي تَعْالَمِ الْطَّرَفِيْنِ ، وَهِيَ قَضِيَّةُ الإِرَادَةِ ، إِذَا عَاشَ إِلَّا إِنْسَانٌ وَفَكَرَ بِصُورَةِ صَحِيحَةٍ ، يَتَخلَّصُ مِنْ ( الْكَارِمَا ) ، وَيَصِلُّ إِلَى مَا يُسَمَّى بِالْنِيْرَفَانَا Nirvana ، بِعِنْدِهِ لَا يَعُودُ يُولَدُ مَرَّةً ثَانِيَةً<sup>(١٤)</sup> ، وَلِلْوُصُولِ إِلَى ذَلِكَ يَكُونُ بِاتِّبَاعِ خَطْهُ النَّقاوَةِ وَالصَّفَاءِ فِي الْفَكَرِ وَالْقَوْلِ وَالْعَمَلِ ، وَتَجْنُبِ الْقَتْلِ وَالسُّرْقَةِ وَالرِّزْقِ ، وَالابْتِعَادُ عَنِ الْكَذْبِ وَالظُّمُعِ وَاللَّذَّاتِ وَالرَّغْبَاتِ .

وَيَهُمُ الْطَّرْفَانُ بِالسُّلُوكِ الْقَوِيمِ ، وَبِالْعِرْفِ الصَّحِيحَةِ ، وَيَنْظَرُانِ إِلَى الْعَالَمِ عَلَى أَنَّهُ شُرُّ ، وَيَبْلَانُ إِلَى الرَّهْبَنَةِ ، وَالْجَaiْnِيَّةِ تَشْجُعُ التَّقْشُفَ الْكَئِيبَ ، وَالرَّهْدُ الْجَادُ الْمُتَشَائِمُ ، ١٠ وَإِمَانَةُ النَّفْسِ تَامًا ، بَيْنَا الْبُودِيَّةُ أَكْثَرُ اعْتِدَالًا ، وَبَقِيتُ الْجَaiْnِيَّةُ فِي الْهَندِ ، بَيْنَا اتَّسَرَتُ الْبُودِيَّةُ فِي بَلَادِ الشَّرْقِ الْأَقْصَى ، وَعَدَّ مَؤَسِّسَا هَاتِينِ الْفَكَرَتَيْنِ كَائِنَيْنِ إِلَهَيْنِ بَعْدَ مَدَّةٍ مِنْ وَفَاتِهِمَا .

وَيَعْدُ آزوْكَا<sup>(١٥)</sup> Asoka : [ ٢٧٣ - ٢٢٢ ق.م ] نَاسِرُ الْبُودِيَّةِ ، حِيثُ أَرْسَلَ بِعَشَاثَ التَّبْشِيرِ إِلَى التَّبِيَّبِ وَالصَّيْنِ وَمِنْغُولِيَا وَالْيَابَانِ وَسِيلَانِ وَبِورْمَةِ وَسِيَامِ .. وَبِجهَودِهِ ١٥ أَصْبَحَتْ تَلْكَ الْبَلَادُ بُودِيَّةً .

وَمَا يُذَكِّرُ أَنَّهُ فِي الْقَرْنِ التَّاسِعِ ظَهَرَتْ حَضَارَةُ الْرَّاجِبُوتِ<sup>(١٦)</sup> Rajput ، أَيْ أَبْنَاءِ

(١٢) سِنْسُكْرِيْتِيَّ تَعْنِي : الْمَعَدَّةُ ، الْخَالِصَةُ ، الْكَاملَةُ ، الْمَقْدَسَةُ .

(١٣) اقْتَبَسَ الْهَنْدُوُونَ مِنْ آسِيَّةِ الْفَرِيْبِيَّةِ كِتَابَ شَبِيهَةِ بِالْكِتَابَةِ الْفِيْنِيَّةِ ، أَطْلَقُ فِيهَا بَعْدَ عَلَيْهَا اسْمَ الْكِتَابَةِ الْبَرَاهِيَّةِ ، وَمِنْهَا اشْقَقَتْ كُلُّ أَحْرَفِ الْمَحَاجَةِ فِي الْهَندِ .

(١٤) حَسْبُ عَقِيْدَةِ التَّقْمُصِ .

(١٥) وَهُوَ أَشْهَرُ مُلُوكِ سَلَالَةِ الْمُوْرِيَا ، الَّتِي حَكَمَتْ شَرِقَيْ وَادِيِّ نَهْرِ الْغَانِجِ : [ ٣٢٥ - ١٨٥ ق.م ].

(١٦) مِنْ ٩٤٠ - إِلَى ١٠٢٠ م. .

الملوك ، التي انتهت بالفتح الإسلامي لوادي السند ، وحوض الفانج الأوسط أيام السلطان محمود بن سبكتكين ( Subuktigin ) الغزنوی<sup>(١٧)</sup> .

### علوم الهند القديمة :

عرفت الهند الطب والرياضيات ، وازدهر الفلك بين القرنين الثالث والرابع الميلاديين ، وتأثر بمدرسة الاسكندرية ، وتحوي كتب السدهاتا الهندية أهم عناصره الفلك الهندي ، وسدهاتا Siddhanta تعني النتيجة الثابتة ، وعرفه العرب باسم ( السند هند ) ، وهو فلك متأثر بالفلك البابلي .

ويقول سارتون Sarton : ابتكر الهند على الأغلب - الأرقام التسعة ، والنظام العشري .

وللهند فضل على المثلثات ، فهم الذين استعملوا نصف الوتر ، وحصلوا على جدول من الجيوب ، فكلمة جيا Jya أو السنسكريتية أصبحت في العربية جيب . وازدهرت الفلسفة في الحضارة الهندية ، وألت الفلسفة البرهامية إلى ستة من المذاهب الرئيسية المترفة بأصول الفيدات ، وكلها مؤمنة بأن الفيدات قد هبط بها الوحي ، وأن الغاية من المعرفة ومن الفلسفة ، ليست هي السيطرة على العالم بقدر ما هي طرق الخلاص منه ؟ وأن هدف الفكر هو القاس الحرية من الألم ، المصاحب خيبة الشهوات في أن تجد إشباعها ، وذلك التحرر من الشهوات نفسها .

يدرك ول ديورانت<sup>(١٨)</sup> أن الكهنة في الهند ، استطاعوا في قياس مذابح القرابين وبنائها ، أن يصوغوا النظرية الفيثاغورسية التي مؤداها أن المربع المنشأ على وتر المثلث القائم الزاوية ، يساوي مجموع المربعين المنشأين على الضلعين الآخرين ، قبل ميلاد

(١٧) الذي عاش في بلاده في غزنة الشاعر الفردوسي [ ٩٤٠ - ١٠٢٠ م ] صاحب الشاهنامة ( كتاب الملوك ) ، والعالم الموسوعي أبوالريحان البيروني [ ٩٧٣ - ١٠٤٨ م ] صاحب الآثار الباقة عن القرون الحالية .

(١٨) قصة الحضارة : ٢٢٧٣

المسيح ببعض مئات من السنين ، وكذلك استطاع (أريابهاتا) وقد يكون متاثراً  
باليونان في ذلك ، أن يحسب مساحة المثلث ، والمعين ، والدائرة .

وهذا منهج كثير من علماء الغرب ومؤرخيه ، يجعل اليونان معجزة الحضارات  
القديمة ، وهذا خطأ جسيم . إنَّ الحضارة اليونانية اقتبست الكثير من حضارات  
الشرق : المصرية ، والبابلية ، والفينيقية .. كما سنوضح على صفحات قادمة . ٥

☆ ☆ ☆

### حضارة الصين

في وديان الأنهار الثلاثة الرئيسية<sup>(١)</sup> ، وجدت أهم مراكز الحضارة الصينية ، حيث  
وجدت بقايا الإنسان القديم ، وتعود إلى نحو أربع مائة ألف سنة ، حيث كان يعيش  
على الصيد ، ثم على الزراعة والصيد ، وذكرت وكالة أنباء الصين الجديدة ، أنَّ بعض  
الباحثين عثروا في شهر نيسان (إبريل) ١٩٨٥ م ، على الشواطئ الصخرية بالمنطقة  
الواقعة بأقصى شمال الصين ، على آلاف النقوش التي ترجع إلى عصر يتراوح بين  
٨٠٠ ق.م و ٦٠٠ ق.م ، تأكل بعضها ، في حين يوضح بعضها الآخر صوراً لحيوانات  
وأشخاص ، ومشاهد الصيد والمعارك ، بالإضافة إلى رموز مختلفة ، قامت بنحتها على  
الأحجار بعض القبائل الرحّل . ١٥

وفي عهد سلالة شانغ [Shang] ٢٧٦٥ - ١١٢٢ ق.م ، التي حكمت في مقاطعة  
هونان في وادي النهر الأصفر ، سارت الصين إلى البرونز ، ثم إلى عصر الكتابة ، وعبد  
الصينيون في هذا الدور الأرواح المتعلقة بالقوى الطبيعية وعناتها ، كما عبدوا  
الآباء ، فالصينيون عبادة الآباء . ٢٠

ثم غزا الصين من الغرب أقوام تحت زعامة قبيلة تشوش Chou ، استقرت في وادي

---

(١) النهر الأصفر (هوانغ هو) ، والنهر الأزرق (يانغ تسي كيانغ) ، والنهر الجنوبي (سي كيانغ) .

النهر الأصفر ، متّخذة من هاو Hao عاصمة لها ، فاقتبسوا حضارة الدور السابق ، وحكموا ما بين [ ١١٢٢ - ٢٥٦ ق.م ] ، وأعطوا الحكم لرؤساء في المقاطعات ، وتأسّس نوع من الحكم الإقطاعي ، وفي منتصف القرن الثالث قبل الميلاد ، حصلت حروب كثيرة بين المقاطعات بغية السيطرة ، فنجحت مقاطعة تشين Chin في توحيد البلاد ، وأعطت اسمها لبلاد الصين كلّها .

٥



واعتقد الصينيون أن كتابتهم من أصل إلهي ، وهي بلا أبجدية ، فلكلّ كلمة أو فكرة إشارة خاصة ، ويمكن للصيني أن يتذمّر أمره بثلاثة أو أربعة آلاف إشارة ، وكانت الكتابة للأشراف فقط ، وكان الموظفون يختارون على أساس امتحانات دقيقة ، « وتعدّ في جملتها أجدر وسائل الاختيار بالإعجاب والتقدير ، وخير ما وصل إليه العالم من الوسائل لاختيار الخدام العموميين .. وكانت هذه الطريقة من الناحية النظرية توّقّ أحسن التوفيق بين المبادئ الأستقراتية والديوقراطية ، فهي تنجي الناس جميعاً ١٠

فرصة متكافئة لإعداد أنفسهم للمناصب العامة ، ولكنها لا تفتح أبواب المناصب إلاّ من أعدوا أنفسهم لها ، ولقد أتت خير النتائج من الوجهة العملية مدى ألف عام «<sup>(٢)</sup> .

و كانت بداية الطريقة في مدارس القرى .. يقوم فيها معلم واحد بتعليم أبناء سرّاء القرية تعليماً أولياً ، أمّا الفقراء من السُّكَان فقد ظلّ أبناؤهم أميين ، وكانت أوقات الدراسة طويلة ، كما كان النّظام صارماً في هذه المدارس المتواضعة ، وكانت طريقة التعليم الحفظ عن ظهر قلب ، وكان الطفل يخرج من المدرسة بِعْلَمَ قليل وإدراك كبير ، جاهلاً بالحقائق ناضج العقل .

و كان في وسّع الأطفال بعد أن يَتَّمُ الدّراسة في هذه المدارس ، أن يتحقّقوا بإحدى كلّيّات الدّولة القليلة العدد ، الفقيرة في أدواتها واستعدادها ، ولكنّهم كانوا في أكثر الأحيان يتلقّون العلم على مدرّسين خصوصيّين ، أو يواصلون الدّرس في منازلهم في عدد قليل من الكتب الثمينة .

« وكان هذا التّعلّم هو الأساس الذي أقامت عليه الصّين - في عهد أسرة هان على سبيل التجربة ، وفي عهد أسرة تانج بصفة نهائية - نظام تولّ المناصب العامة بالامتحان ، ومن أقوال الصّينيين في هذا : إنّ من أضرّ الأمور بالشّعب أن يتعلّم حكّامة طرق الحكم بالحكم نفسه ، وإن من واجبهم كلّما استطاعوا أن يتعلّموا طرق الحكم قبل أن يحكّموا .. ومن أجل هذا كانت تعقد في أوقات معينة امتحانات عامة في كلّ مركز من المراکز ، يتقدّم إليها كلُّ من شاء من الذّكور متى كانوا في سنّ معينة .

و كان المتقدّم إلى الامتحان يمتحن في قوّة تذكّره ، وفهمه لكتابات كنفوشيوس ، وفي مقدار ما يعرف من الشّعر الصّيني ، ومن تاريخ الصّين ، وفي قدرته على أن يكتب أبحاثاً في السياسة والأخلاق كتابة تدلّ على الفهم والذّكاء ، وكان في وسّع من يحقق في الامتحان أن يعيد الدّرس ، ويتقدّم إليه مرّة أخرى ، ومن نجح مُنح درجة شيدزاي ،

(٢) قصة الحضارة : ٢٨٢/٤

التي تؤهله لأن يكون عضواً في طبقة الأدباء ، ولأن يعين في المناصب الصغرى في الحكومة الإقليمية ، وأهم من هذا أن يكون من حقه أن يتقدم إما مباشرة ، أو بعد استعداد جديد لامتحان آخر يعقد في الأقاليم كل ثلاث سنوات ، شبيه بالأول ، ولكن أصعب منه ، ومن أخفق فيه جاز أن يتقدم إليه مرة أخرى ، وكان يفعل ذلك كثيرون من المتقدمين ، فكان يجتازه في بعض الأحيان رجال جازوا الثنائيين ، وظلوا طول ١٠ حياتهم يدرسون ، وكثيراً مات الناس وهم يتأنبون لدخول هذه الامتحانات ، وكان الذين ينجحون يختارون للوظائف الحكومية الصغرى ، كما كان من حقهم أن يتقدموا لامتحان النهائي الشديد الذي يعقد في بكين ، وكان في تلك المدينة ردهة لامتحان العام تحتوي على عشرة آلاف حجرة انفراديّة ، يقضي فيها المتسابقون ثلاثة أيام متفرقة في عزلة تامة ، ومعهم طعامهم وفراشهم ، يكتبون مقالات أو رسائل في موضوعات ١٥ تعلن لهم بعد دخولها ، وكانت هذه الغرف خالية من وسائل التدفئة والراحة ، ردئه الإضاءة ، غير صحية ، لأن الروح لا الجسم - في رأيه - هي التي يجب أن تكون موضع الاهتمام ! وكان من الموضوعات المألوفة في هذه الامتحانات أن ينشئ المتقدم قصيدة في : ( صوت المجاذيف والتلال الخضراء والماء ) ، وأن يكتب مقالاً عن الفقرة الآتية من ٢٠ كتابات كنفوشيوس ، قال دزانج ذري : « ( من يك ذا كفاية ، ويسأل من لا كفاية له ؛ ومن يك ذا علم كثير ويسأل من لا يعلم إلا القليل ؛ ومن يملك ثم يتظاهر بأنه لا يملك ، ومن يتلئ ثم يبد أنه فارغ ) ، ولم يكن في أي امتحان من هذه الامتحانات كلمة واحدة عن العلوم أو الأعمال التجارية أو الصناعية ، لأنها لم تكن تهدف إلى تبيان علم الرجل ، بل كانت ترمي إلى معرفة ماله من حكم صادق ، وخلق قويم ، وكان كبار موظفي الدولة يختارون من الناجحين في هذا الامتحان النهائي »<sup>(٣)</sup>.

والأدب الصيني في هذا العصر ، سمي بالأدب الكلاسيكي ، ولقد جمعت المؤلفات

الهامّة لهذا العصر في مجموعة تسمى ( كتب كنفوشيوس ) ، يعتقد أنه كتبها ، أو أعدّها للنشر بيده ، وهي :

أولاً : الكتب الخمسة الكلاسيكية ، أو كتب القانون الخمسة :

١ - ( كتاب التّغييرات ) وهو كتاب تنبؤ وتنجيم ، وفي ميدان علم ما وراء الطبيعة ، الذي كان جدّ حريصاً على ألا يلتج بابه في فلسفة .

٢ - ( كتاب الشّعر ) ، أو كتاب الأناشيد ، شرح فيه كنفوشيوس كنه الحياة البشرية ، ومبادئ الأخلاق الفاضلة .

٣ - ( كتاب المراسم ) ، أو سجل المراسيم أو القواعد المتعلقة بالسلوك<sup>(٤)</sup> ، وتحث في آداب اللياقة ، وتكوين الأخلاق ونضجها ، واستقرار النّظام الاجتماعي .

٤ - ( حوليات الرّبيع والخريف ) وهو سجل موجز لأهمّ الحوادث في ( لو ) موطن كنفوشيوس الأصلي ، ما بين : [ ٧٢١ - ٤٧٨ ق. م ] .

٥ - ( كتاب التّاريخ ) وهو مجموعة وثائق ، هي أهمّ وأرقى ما وجده كنفوشيوس في حكم الملوك الأوّلين من الحوادث أو الأقاصيص التي تسمو بها الأخلاق ، وتشرف الطباع ، وذلك حين كانت الصين امبراطورية موحدة إلى حدّ ما ، وحين كان زعاؤها كا يظن كنفوشيوس أبطالاً ، يعملون في غير أنانية ، لتمدين الشعب ، ورفع مستوىه .

ثانياً : الكتب الأربع ، لم يكتبها كنفوشيوس ، ولكنّها سجلت في إيجاز ووضوح آرائه وأقواله ، جمعت من قبل أتباعه ومربييه ، وأولها ( كتاب التعاليم ) ، ويضمُّ أقوال كنفوشيوس ومحادثاته وحواره<sup>(٥)</sup> ، و ( كتاب التعاليم الأعظم ) أو : التعليم الكبير ، و ( عقيدة الوسط ) ، وهو الكتاب الفلسفـي الثالث من كتب الصين ،

(٤) منها : « دائمًا وفي كلّ شيء ليكن هنالك احترام » .

(٥) وهو المعروف عند قراء الإنكليزية باسم : ( مجموعة الشّذرات ) ، أي شذرات كنفوشيوس .

و (كتاب منشيوس : Mencius ) ، وفيه تعاليم هذا الفيلسوف ، الذي وضع تعاليم كنفوشيوس بشكل شعبي خاص ، وهو خاتمة العهد القديم للفكر الصيني .

ومن أدب هذا العصر : « يعرف الإمبراطور كيف يحكم إذا كان الشعراء أحرازاً في قرض الشعر ، والناس أحرازاً في تثليل المسرحيات ، والمؤرخون أحرازاً في قول الحق ، والوزراء أحرازاً في إسداء النصح ، والقراء أحرازاً في التذمر من الضرائب ، والطلبة أحرازاً في تعلم العلم جهراً ، والعمال أحرازاً في مدح مهاراتهم وفي السعي إلى العمل ، والشعب حرّاً في أن يتحدث عن كلّ شيء ، والشيخ أحرازاً في خطبته كلّ شيء ».

### الدّيانة الكنفوشيوسية :

عاش كنفوشيوس ما بين : [ ٥٥١ - ٤٧٨ ق.م ] ، واسمه هذا هو بشكله اللاتيني ، أمّا شكله الصيني فهو كونغ فوتزو Kung Fu Tzu ، أي كونغ الفيلسوف أو المعلم ، عُيِّن حاكماً على مقاطعة لو Lu ، ثم أصبح وزيراً ، فكان مثال العدل والنظام ، ثم أصبح معلماً متوجولاً متفرغاً للتعلم ، ولم يكن مؤسس ديانة ، إنما وضع قواعد شديدة للسلوك واللّياقة .

من تعاليمه :

١٥ إذا قام البيت على أساس سليم أمن العالم وسلم .

ما أشقي الرجل الذي يملأ بطنه بالطعام طوال اليوم ، دون أن يجهد عقله في شيء .. ولا يتواضع في شبابه التّواضع الخليل بالأحداث ، ولا يفعل في رجولته شيئاً خليقاً بأن يأخذه عنه غيره ، ثم يعيش إلى أرذل العمر .. إن هذا الإنسان وباء .

٢٠ لست أبداً مطلقاً إذا لم أشغل منصباً كبيراً ، وإنما الذي أعني به أن أجعل نفسي خليقاً بذلك المنصب الكبير ، وليس يهمني أبداً أن الناس لا يعرفوني ، ولكنني أعمل على أن أكون خليقاً بأن يعرفني الناس .

ويؤكّد تلاميذه أنه كان مبرأً من أربعة عيوب ؛ كان لا يجادل وفي عقله حكم سابق مقرر ، ولا يتحمّل في الناس ويفرض عليهم عقائده ، ولم يكن عنيداً أو أناانياً .

وكان يسلّي نفسه في وحنته بالشعر والفلسفة ، ويسرّه أن غرائزه تتفق وقيئه مع عقله ، ومن أقواله في ذلك الوقت : لقد كنت في الخامسة عشرة من عمري مكبّاً على <sup>٥</sup> العلم ، وفي الثلاثين وفقت ثابتاً لا أتززع ، وفي سنّ الأربعين زالت عنّي شكوكي ، وفي الخمسين من عمري عرفت أوامر السماء ، وفي الستين كانت أذني عضواً طيّعاً لتلك الحقيقة ، وفي السبعين كان في وسعي أن أطير ما يهواه قلي دون أن يؤدي بي ذلك إلى تنكب طريق الصواب والعدل .

ومات كنفوشيوس في الثانية والسبعين من عمره ، وكان يردد قبيل وفاته بأيام :

١٠  
سَيِّدُكُ الْجَبَلُ الشَّاهِقُ دَكَّا  
وَتَحْطُمُ الْكَتْلَةَ الْقَوِيَّةَ  
وَيَذْبَلُ الرَّجُلُ الْحَكِيمُ كَمَا يَذْبَلُ التَّبَاتُ .

وظهر من بعده فلاسفة ، منهم موتسو MoTzu ، الذي جعل البساطة والمحبة طريقاً لسعادة الإنسان ، ونشر الكنفوشيوسية في الصين منسيوس Mencius ، أمّا هسون تسو Hsun Tzu فقد قال : إنّ الطبيعة البشرية سيئة ، وإنّ صلاح الإنسان هو <sup>١٥</sup> نتيجة التعلم المكتسب ، والتمرّن على الصلاح .

**الدّيانة الطّاویّة :**

أسسها لاوتسو LauTzu ، وكان معاصرًا ل肯فوشيوس ، ومارس السلوك المعروف باسم طاو Tao ، والفضيلة المعروفة باسم تي Te ، ومبعده يقوم على العزلة ، وعدم الاعتداد بالنفس ، والكنوز الثلاثة هي : الرحمة ، والبساطة ، مع الاقتصاد والتواضع . <sup>٢٠</sup>

وقامت مناقشات حادة بين الكنفوشيوسية والطّاویّة ، مع أنّ الصّينيين الّهوا لاوتسو وكنفوشيوس فيما بعد ، قالت الكنفوشيوسية عن الطّاویّة : إنّها تجعل كلّ

إنسان يعلم لنفسه فقط ، ولا يقتلع ولو شعرة من رأسه إذا كان في ذلك فائدة لغيره .  
وانتقدت الطّاویة الکنفوشیوسیّة التي نسيت العالم والطّبیعة ، وقرکرت في الإنسان .

ولقد أصبحت الکنفوشیوسیّة الدّیانة الرّسمیّة منذ أيام الإمبراطور ووتی Wuti : [ ١٤٠ - ٨٧ ق.م ] ، حتى عام ١٩١٢ م ، حيث أعلنت الجمهوريّة .

ويعبّر عن هذه التّعالیم أنها جعلت المرأة في آخر مكان في الجنس البشري : « ألا هـ ما تُعس حظ المرأة ! ليس في العالم كله شيء أقلّ قيمة منها » .

عادت الوحدة إلى الصين بعد فوضى المالك في عصر سلالة سوي Sui : [ ٥٨٨ - ٦١٨ م ] ، وسلالة تانغ : [ ٦١٨ - ٩٠٦ م ] ، وكانت سياسة ملوك هذه الأسرة التّسامح بالنسبة للديانات الثلاث الرئيسيّة في الصين : الکنفوشیوسیّة ، والطّاویة ، والبوذیّة التي دخلتها مع بداية القرن الأول الميلادي ، علمًا أنّ بوذیّة الصين خاصة بها ؛ ١٠ دين يدعوه إلى الإيمان في غبطة ويهجه بالله تعين البشر على أعمالهم .

وشمل التّسامح أيضًا الديانات الأخرى : الإسلام والمسيحيّة واليهوديّة .

### العلوم في الحضارة الصّینيّة :

كتب الصينيون عن المحسوف ، وعن مجموعات من النجوم منذ عهد أسرة تشونغ : [ ١١٢٢ - ٢٥٦ ق.م ] ، ومن القرن الرابع قبل الميلاد أوردوا ملاحظات على الضوء ، ١٥ والرايا المقرّعة والمحدبة والمستوية ، وكانوا عارفين بمسائل البرونز ، وأدرکوا النسبة الصحيحة في النحاس والقصدير لصنع خواص معينة منه .

واخترع تساي لون Tsai Lun حوالي ١٠٥ م الورق من قشر الشجر والقنب والحرق ، وقد كانوا قبله يكتبون على الخيزران والحرير ، والخيزران ثقيل ، والحرير غال .

واخترع الصينيون البارود ( نترات البوتاسيوم ) ، واستعملوه في الأسلحة منذ ٢٠ نهاية القرن العاشر الميلادي ، ولما أخذه العرب عنهم ، قالوا عنه : « الثلوج الصينية » .

واخترعوا البوصلة ، والخزف ، والطباعة حيث عرّفوا الحروف المتحركة منذ عام ١٠٤١ م ، وتقدمت الكيمياء فعرفوا الخبر الأسود ، والخبر الأحمر ، والصينيون من أوائل الأمم التي اخنذت الفحم الحجري من مناجمه في الأرض منذ سنة ١٩٢٢ ق.م .

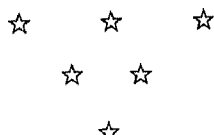
وفي مجال الرّياضيات حلّوا بعض المعادلات المجهولة من الدرجة الأولى ، مع تأثُّرٍ متبادل مع حضارة الهند في هذا المجال ، وخلف العالم الرّياضي جانج تشانج [ت ١٥٢ ق.م] كتاباً في الجبر والهندسة ، فيه أول إشارة معروفة للكميات السّالبة .

واخترع تشانج هنج عام ١٣٢ م آلة لتسجيل الزّلزال ، وكان في وسع الفلكيين في أيام كنفوشيوس التّنبؤ بالكسوف والخسوف تنبؤاً دقيقاً .

وفي مجال الطّبِّ - الذي كان خليطاً من المحكمة التجريبية ، والخرافات الشّعبية - عرفوا نوعاً من المفر يدعى MaYao ، ويظهر أنّهم كانوا يلقّحون ضدّ الجدري في القرن الحادي عشر الميلادي .

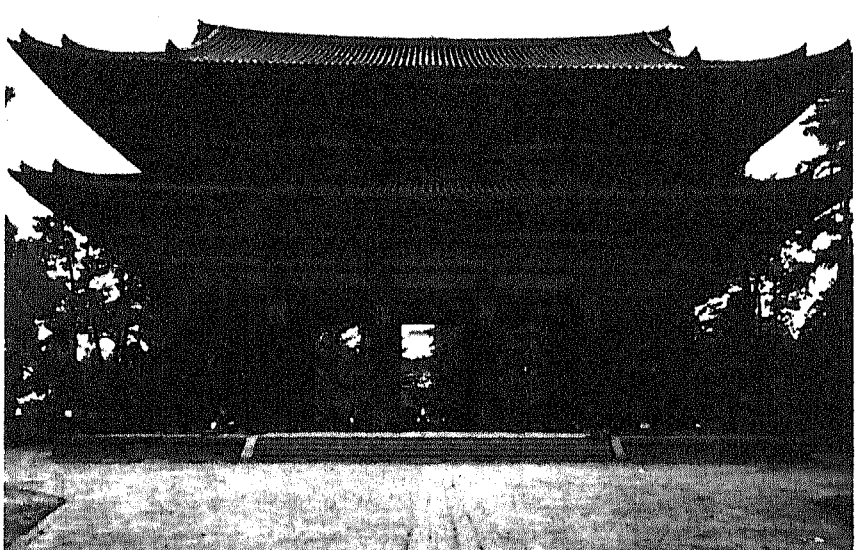
وعلى الرغم من هذا كله قيل : « لقد كان الصينيون أقدر على الاختراع منهم على الارتفاع بما يختارون »<sup>(٦)</sup> .

واهتمّ الصينيون بالأنهار والشّرع ، وبنوا سور الصين العظيم ، الذي انتهى بناؤه عام ٢١٤ ق.م ، في عهد الإمبراطور شيه هوانغ تي Shih Huang Ti ، الذي رُمم في أوقات مختلفة ، ارتفاعه ما بين ٦ - ١٠ أمتار ، وطوله ١٤٠٠ ميل .





\*هيكل السماء في بكين



\*من الفن الياباني

## حَضَارَةِ اليابان

أهم مراكز الحضارة اليابانية كان في الجنوب الغربي لجزيرة هونشو Honshu ، ولم تعرف اليابان العصر الحجري القديم ، فحضارتها بدأت في الألف الثالث قبل الميلاد ، متاخرةً ثلاثة آلاف سنة عن بلاد الشرق الأدنى ، وسكنها شبيهون بالعنصر القيقاني الأبيض ، وتدلّ معتقداتهم على عبادة الأرواح والطبيعة ، وأسمى الآلهة في السماء هي الشمس ، كما أن النّار هي أسمى آلهة الأرض ، وجوهر النّار يعبد حول كلّ موقد ، ويسمى فوجي Fuji ، أي الجدة ، أو السلف .

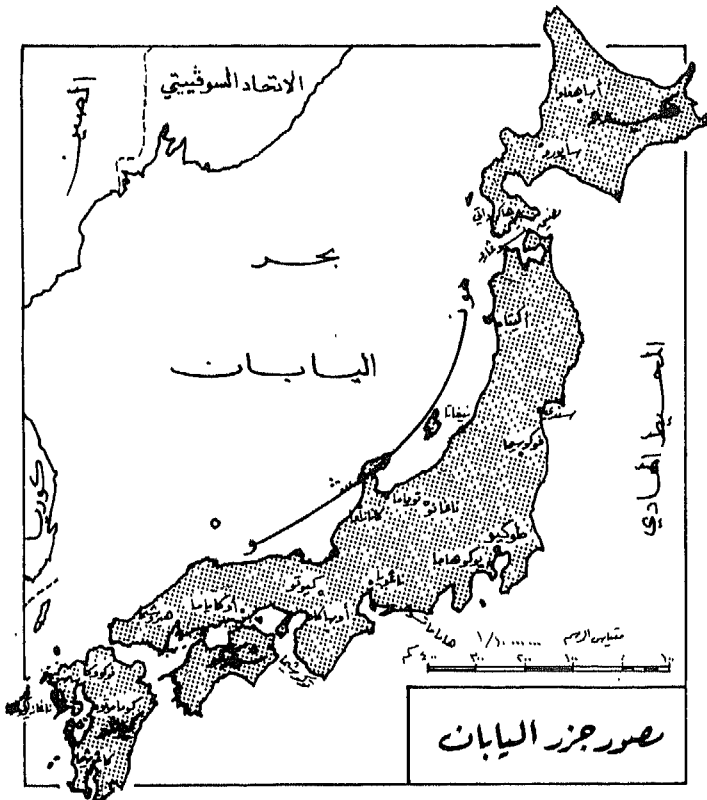
ودخلت اليابان<sup>(١)</sup> حول العصور الميلادية الأولى شعوب تسمى ياماتو Yamato ، دفعت بالسكان القدماء أمامها ، أتت من بر آسية عن طريق كورية ، وهي من عنصر منغولي ، مع بعض الاختلاط بعناصر جنوبية من الملايو القدماء ، ودخلتها الكتابة في القرن الخامس ، والبوذية في القرن السادس من كورية والصين<sup>(٢)</sup> .

### الدّيانة الشّنتوية :

من عبادة الأسلاف نشأت أقدم ديانة يابانية ، وهي شنتو Shinto ، وتعني طريق الآلهة ، إذ كان اليابانيون يخاطبون السلف المقدس الأول ، الذي عنه جاءت سلسلة الأباطرة ، وأول ذكر لهذه الدّيانة كان سنة ٥٨٧ م ، عندما بدأت تشعر بحاجتها إلى حماية وتعزيز ، بعد دخول البوذية إلى اليابان .

(١) معنى يابان عند الملايو (الجزر) ، وعند الصينيين : جب-بن ، أي : المكان الذي تشرق منه الشمس .

(٢) سُيّت الأدوار التاريخية في اليابان بأسماء المراكز (العواصم) التي حكم الأباطرة منها ، وهي : عصر آسوكا : [ ٥٥٢ - ٦٤٥ م ] ، عصر نارا : [ ٦٤٥ - ٧٩٤ م ] ، حيث تمّ دمج البوذية بالشّنتوية ، واستمر هذا الدّمج ألف سنة ، ودعى بالطريق المزدوج للإله Ryobu Shinto ، عصر هيآن وكيوتô : [ ٧٩٤ - ١١٨٥ م ] ، عصر كاكورا : [ ١١٨٤ - ١٣٩٢ م ] ، حيث ساد التّرف والبذخ وضعف سلطة الأباطرة ، عصر موروماتشي : [ ١٣٩٢ - ١٥٦٧ م ] ، ثمّ قامت حروب أهلية بدأ بعدها عصر بيدو - الذي هي طوكيو اليوم : [ ١٦١٥ - ١٨٦٧ م ] ، حيث أصبحت اليابان دولة حديثة .



\* اليابان الجزر الرئيسية

أُلغيت الشُّنْتُوَيَّة الرَّسِّيْمَيَّة كديانة دولة بعد الحرب العالَمِيَّة الثَّانِيَّة ، وأُصدِرَ الإمبراطور هيرهيتوكس إِنْكَاراً رسمياً لِلْأَلْوَهِيَّةِ كملك ، وبقيت الشُّنْتُوَيَّة مذهبَاً خاصاً ، أتباعه عشرون مليون نسمة .

يقول ديورانت : « ولن نجد في التاريخ الحديث أروع ، ولا أعجب من الطريقة التي استيقظت بها اليابان من نعاسها ، استيقاظاً جزاً على صوت مدفع الغرب ، فوثبت تعلم الدّرس ، وأصلحت صنع ما تعلّمت صنعه ، وأفسحت صدرها للعلم والصناعة وال الحرب ، ثم هزمت كل منافسيها في ميدان الحرب ، وميدان التجارة معاً .. »<sup>(٢)</sup>

قصة الحضارة : ١٦٤/٥ (٣)

## الحضارة الإيرانية

حضارة الفرس الإلخانيين : [ ٣٣٠ - ٥٥٩ ] م. ق.

أسس الإمبراطورية الإلخانية ( كورش ) ، وقُوَّضَ صرحتها الإسكندر المقدوني ، وامتازت هذه الإمبراطورية بتنظيم إدارة البلاد أيام داريوس<sup>(١)</sup> ، الذي كان قائداً للحرس الملكي ( قائد عشرة الآلاف الحالدين ) ساعده الأئم في العاصمة ، أمّا الولايات ، فكان عليها حاكم ( مرزبان ) ، وبجانبه قائد عسكري ، وكاتب يرفع الأخبار للملك ، كما امتازت بمواصلاتها الجيّدة ، حيث شبكة الطرق الطويلة التي ربطت أرجاء الإمبراطورية ، مع محطّات للبريد ، لتسهيل نقل الأخبار والأمراء والجيوش .

وافتخر داريوس بأنه : « أحبَّ الحقَّ ولم يحب الخطأ ، وكانت إرادته ألاً يتعرّضوا لحقوق أرملة أو يتيماً ، وأنه عاقب الكاذب ، وكافأ الصادق المجتهد »<sup>(٢)</sup> ، فالقضاة المرتشون مثلًا ، كانوا يُقتلُون ، ولضمان نزاهة القضاء أمر قبيز بأن يسلخ جلد القاضي الظالم حيًّا ، وأن يستخدم هذا الجلد لصنع مقاعد القضاة ، ثم يعيّن ابن القاضي القتيل بدلاً من أخيه<sup>(٣)</sup> .

وكانت الأحكام قاسية منها : الوسم بالنار ، وبتر الأطراف أو تشويبها ، أو سمل العين ، أو السجن .. ويحلُّ القتل عقاباً على خيانة الوطن ، أو هتك العرض ، أو القتل ، أو الاعتداء على حرمة القصر الملكي .

وسلطنة الإمبراطور مطلقة ، لا يسأل عمّا يفعل ، فالذنبون الذين تلهب السيّاط

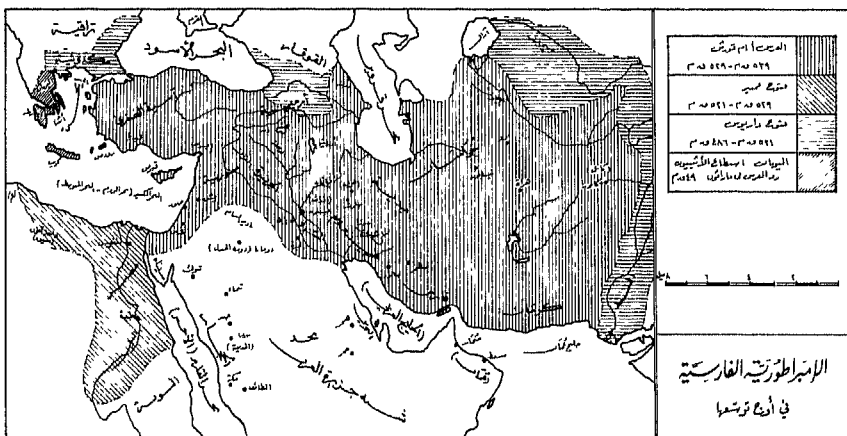
(١) كانت العاصمة برسپوليس ، وأكباتان ( هنـان ) العاصمة الصيفية ، ومعظم إقامة الإمبراطور في ( سوزا ) عاصمة عيلام القدية .

(٢) عبارة نقشت على قبر داريوس .

(٣) قصة الحضارة : ٤١٧/٢

أجسادهم بأمره ، يشكون له تفضّله بأنّه لم يغفل عن ذكرهم ، فقرارات الإمبراطور هي القانون ، وأحكامه لا ترد ، لأنّها وهي الإله أهورا - مزدا إليه .

وبسبب ضعف هذه الدولة عدم تقديم الصناعة والتجارة والعلوم ، لإعطائهما دعامة اقتصادية واجتماعية ، « قيام إمبراطورية جهود عظيمة ، والجهود الأعظم سبل الحفاظ عليها ، والابتعاد عن طرق الانحلال » ، فهزائم الجيش الفارسي بقيادة دارا في المارتون ، مع آطهاع الولاة ، والثورات والمحروب المتكررة ، والجمود والفساد .. كل ذلك ، سهل على الإسكندر انتصاره على دارا الثالث في معركة إيسوس .



## الفرثيون وحضارتهم : [ ٢٥٠ ق.م - ٣٢٤ م ] :

بقيت إيران تحت حكم السلوقيين خلفاء الإسكندر حتى عام ٢٥٠ ق.م ، حيث بدأت فترة حكم الفرثيين الذين قدموا من آسيا الوسطى ، وعرفت سلالتهم بالسلالة الأشكانية أو الأرشاكية Arsacids ، نسبة إلى أرشاق الأول : [ ٢٤٨ - ٢٤٦ ق.م ] ، مؤسس الدولة الفرثية ، التي كانت حضارتها مزيجاً من ( فارسية - هلنستية ) حتى

القرن الأول الميلادي ، حيث ابتعدت عن الفكر الملنستي ، واتّخذت الموسى الزرديشية ديانة رسمية ، ووضع كتاب الأفستا Avesta ، كتاب الموسى الديني .

### الزرديشية :

يعتقد الزرديشيوان أنَّ أمَّ زرداشت حملت به حملاً إلهياً : « دخل شعاع من أشعة العظمة السُّلْوانِيَّة إلى صدر فتاة راسخة في النسب ، ساقطة في الشرف ، وتزوج الكاهن الفتاة ، وامتزج الحبيسان الملائكة والشعاع ، فنشأ زرداشت من هذا المزيج » ، وتجلى له (أهورا - مزدا) ربُّ النُّور إله الأعظم ، ووضع في يديه الأبساق (الأفستا) ، أي كتاب العلم والحكمة .

تقوم الزرديشية على أسس ثلاثة هي :

- ١ - إنَّ الزراعة وتربية الماشية ، هما وحدهما المهتان النبيلتان .
- ٢ - إنَّ الكون بأسره معركة بين الخير والشر ، وال فكرة السائدة ثنائية العالم الذي يقوم على مسرحه صراع يدوم اثني عشر ألف عام بين إله أهورا - مزدا ، والشيطان (أهریان) .
- ٣ - إنَّ العناصر ، وهي الهواء والماء والنار والتُّراب طاهرة ولا يجوز تدنيسها ، والنار مقدسة ، وسادن بيت النار يقوم على خدمة الله المقدس ، والحياة المثلثة كما رسماها (النبيُّ) زرداشت هي : « حيث يشيد المؤمن بيته في الماشية ، والزوج ، والولد ، وحيث توهُّج النار »<sup>(٤)</sup> .

وأفضل الفضائل : الطهُّر والأمانة ، و يؤذيان إلى الحياة الحالدة<sup>(٥)</sup> .

(٤) تاريخ العالم : ٣٣٦/٤

(٥) قصة الحضارة : ٤٢٤/٢

حرّيَة الإرادة عمل يقوم به الإنسان ، يرجح قضيَّة أهورا - مزدا (الخير) ، أو قضيَّة أهرِيان (الشر) .

التقوى أعظم الفضائل على الإطلاق ، والتقوى (أن يعبد الله بالطهُر والتضحية والصلوة) .

ومعابد الزَّرديشتَّيين أقيمت على قم الجبال ، يوقدون النار فوقها تكريماً لأهورا - مزدا ، وعندما سُيِّست الزَّرديشتَّية ، صُور الإله الأعظم في صورة ملك ضخم ذي جلال مهيب ، مع أنها اقتربت من عقيدة التَّوحيد في أيامها الأولى ، واتخذت النار نفسها إلهًا ، واعتقد الزَّرديشتَّيون أنها ابن إله النُّور ، لذلك حرست الأسر لأنَّ تنطفئ النار في بيوتاتها ، والشمس نار السَّموات الخالدة ، تعبد بوصفها أقصى ما يتمثل فيها أهورا - مزدا .

١٠

ويعتقد الزَّرديشتَّيون أنَّ نهاية العالم قريبة محتومة ، فبعد موت زرديشت بثلاثة آلاف سنة ، يحل يوم الحساب الأخير ، وتقوم مملكة أهورا - مزدا ، وهلك (أهرمان) هلاكاً أبداً .

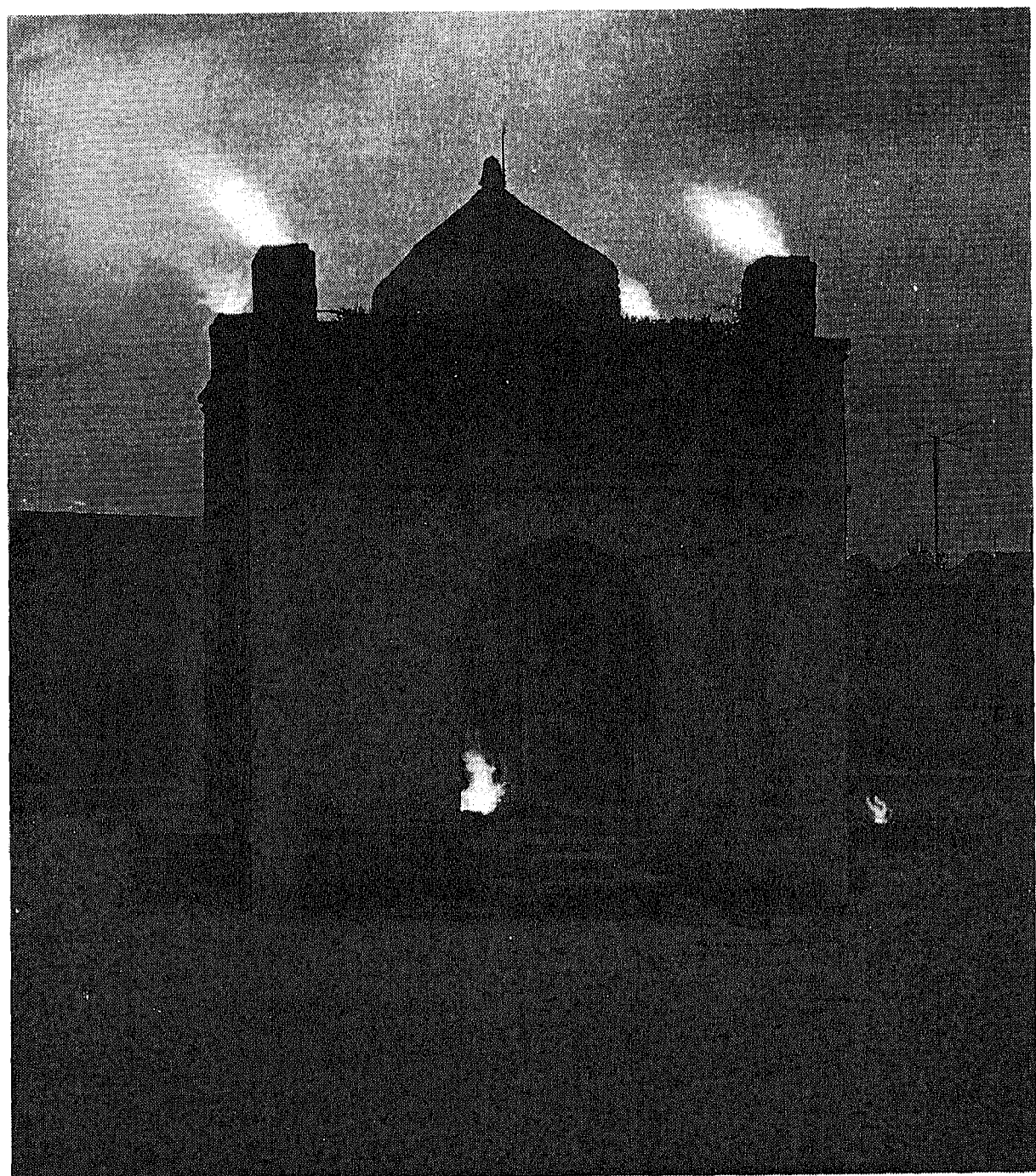
### السَّاسانيُون وحضارتهم :

أسس حكم الأسرة الساسانية أردشير الأول<sup>(٦)</sup> ، الذي جعل الزَّرديشتَّية الجوسية ديانة الدولة الرسمية .

وأيام كسرى أنوشروان (الروح الخالدة) قامت إصلاحات هامة ، وشخصية أنوشروان جديرة بالدرس ، فعند اعتلاءه العرش وجد البلاد تعاني من الاضطراب والفساد والظلم والقوانين العقيبة ، فعزم على علاج هذه الأوضاع .

---

(٦) وكان آخر ملوكهم يزدجره الثالث ، الذي قام الفتح العربي الإسلامي ، ولم يفلح ، والإله أهورا - مزدا ينبع السلطة للملك ، واعتقد ملوك الفرس أن دمأ إلهياً أزرق يجري في عروقهم ، والمسعودي يبني على ملوك الساسانيين لإدارتهم الممتازة .



معبد النار قرب مدينة باكو (أذربيجان)

وأعظم إصلاحاته تسوية مشكلة الأرض الزراعية ، فقد جرت العادة من قبل أنوشروان ، على أن تحصل الدولة على نصيب يتفاوت بين العُشر والنصف ، من كل مصروف حسب خصوبة الأرض ، وطبقت هذه القاعدة تطبيقاً سيئاً بسبب ما يرتكب جباة الغرَاج من الإجحاف ، ولم تؤدِّ هذه القاعدة إلى تشبيط هم الزَّرَاع فحسب ، بل أدى إلى خسارة في المصروف ، وكانت هذه الخسارة تحدث لأنَّ المزارعين لم يكن يسمح لهم ببني حاصلامهم الزراعية ، حتى يحضر جباة الضرائب ، للحصول على حصة الملك ، فكان ترك المصروف على الأشجار على الرُّغم من نضجه ، يؤدي إلى تلف قسم كبير منه .



#### \* كان الصَّيْد أَهْمَ نسلية لِلملوك في إِيرَان \*

والمثل على ذلك ، ما جاء في قصة جارية تقول : إنَّ أنوشروان رأى ولداً تضربه أمُّه لأنَّه التقط عنقوداً من العنبر ، وقد اختطفته الأمُّ من يد ابنتها وعلقته بالكرمة ،

فليأسأها أنو شروان عمّا تفعل ، أجبت بأن ليس من حق الحراثين أن يأكلوا من عنهم قبل أن يجمع نصيب كسرى منه ، فاستبدل أنو شروان بتلك القاعدة مبالغة نقدية أو عينية محددة لكل قطعة من الأرض المزروعة ، وعلاوة على هذا فقد وضع خراجاً على أشجار الفاكهة ، والبيوت ، وجزية على الرؤوس ، وشجع الحراثين بكل الوسائل ليفلحوا المزيد من الأرض ، وعمل دائماً على زيادة مياه الري ، فأنشأ السدود والقنوات ، كما قدم البذور والماشية للحراثين ، وعمل على زيادة عدد السُّكَان ، فتحم الزِّواج على كل رجل ، ومنح الفقراء المهرور ، وأصلاح وسائل المواصلات ، فشيّد الجسور ، وشقَّ الطرق ، وضرب ييد من حديد على قطاعها ، وبذل قصارى جهده لمنع أعمال العداون والظلم ، ومثال ذلك : سأله أحد السُّفَراء عن سرّ اعوجاج الميدان المقابل لقصر كسرى ، فأجيب بأأنَّ عجوزاً تملَّك الأرض الملاصقة ، وقد رفضت بيعها بأي ثمن ، ولم يشا أنو شروان أن يجرها على البيع ، كما شغف هذا الملك بالعلم كثيراً ، فأنشأ مدرسة جنديسابور المشهورة ، حيث كان يدرس فيها الطِّبُّ والفلسفة بتوسيع<sup>(٧)</sup> .

ظهرت أيام الأسرة الساسانية المانوية ، ومانى [ ٢١٥ - ٢٧٤ م ] ، أعلن دعوته في سن مبكرة ، زار الهند ، والتّبّيت ، وتركمان ، والصّين ، ثمّ عاد إلى فارس بعد وفاة سابور الأول ، حيث رحب به خليفته هرمزد الذي حكم إيران سنة واحدة ، وحين ولّ العرش بهرام الأول ، قتل ماني ، وسلخ جلده ، ثمّ حشّاه تبناً وعلقه على باب المدينة .

قال ماني : إنَّ كُلَّ ما في عالم الشُّرّ ، فهو شر ، ولذلك فإنَّه دعا إلى عدم الزِّواج ، وعدم زيادة النّسل ، ومانى يقول بمقاله الزردشتية : إنَّ النُّور يحارب الظلمة ، وشكل ثالوثاً يدافع مع إله النُّور إله الظُّلام ، ولكنَّه يقول : إنَّ كلِّهما كان شرّاً ، ويقول : إنَّ ناراً ستُوقَد في النّهاية ، وتُؤَدَّى إلى خلاص النُّور وانفصاله النّهائي عن الظلمة التي لا خلاص لها .

(٧) تاريخ العالم : ٣٤١/٤ و ٣٤٢

وما يذكر أننا إذا علمنا أن خلود الروح معناه وجود في المستقبل لا ينتهي ، فإن المعتقد الإيراني قد تجاوز هذا الحد ، فنص في تعاليمه على أن لكل إنسان روحًا ، وأن هذه الروح وجدت في ماضٍ لا حد له ، وأنها تلازمها في الحياة الدنيا ، وتنتقل معه عند موته إلى الأبدية في العالم الآخر ، العالم الذي تسكنه أرواح من قضى من الصالحين ، وتفيئ الخير على أعقابهم الذين تقرّبوا إليهم بالصلة والقرابين ، وعلى ذلك فإن ديانة هـ الإيرانيين كانت تناقض ديانة معاصرتهم من أهل جنوب آوربة إلى حد كبير ، فقد كانت ديانة شخصية أكثر منها ديانة وطنية ، ديانة توجّه سلوك الفرد في كل عمل يأتيه في حياته ، ولم تكن ديانة شعائر لا يراعي المؤمن أحکامها إلا حين تقام العبادات العامة .

وجوهر هذا الدين ، إذا ما قورن بديانات روما وببلاد اليونان ، يتجلّ في ١٠ رمزيته ، فكانت رموز الألوهية عند الإغريق والروم آلة نحت أو صورت على هيئة الإنسان ، صحيح أن النحّات الفارسي قد حاول أن يمثل شخصية أهورا - مزدا على بعض الآثار الفارسية التي بقيت ، إلا أن النار كانت هي الرمز الحق الذي يدلّ على الألوهية ، فالنار منبع الحرارة هي التي تطهّر النّفوس ، والنار مصدر النور ، فهي من تم رمز الحقيقة ، وكانت الحقيقة والطهّر من أخص صفات الإله أهورا - مزدا ، ولم يكن ١٥ هـ الإيرانيون يعدونه عرضة لنقائص البشر التي عزّتها الأساطير والملامح الإغريقية إلى آلة الإغريق<sup>(٨)</sup> .

ولما كانت الدولة الساسانية قد سيطرت على طريق التجارة مع الصين ، وأعادت بناء القرى ، وحفرت الأقنية والترع ، وأعطت الفقراء أرضاً وبذاراً ومواشي ، وقسمت ٢٠ الإمبراطورية إلى أربعة أقسام إدارية ، ومسحت أراضي الدولة ، إلا أنها أرهقت شعبها بالضرائب ، وأدت حال الناس السيئة إلى حركة ثورية مرتبطة بيعة دينية تسمى

(٨) تاريخ العالم : ٤٤٥/٢

المزدكية<sup>(٩)</sup> ، وهي بعث للمجوسية متأثرة بفکر هلنستية ، غايتها شيوعية الأرض والماشى والنساء ، فقام الفلاحون واستولوا على الماشي والأراضي والنساء ، وجعلوا القرى مشتركة .

بدأ الإصلاح الاجتماعي أيام قباد الأول [ ٤٨٥ - ٥٣١ م ] ، باستئصال الشرور التي سبب المزدكية ، فسخ الأراضي وحدّد كيّة الضرائب ، وسمح لل耕耘 بتعيين نوع الحصول ، ولكن وضع ضريبة شخصية على جميع الذكور بين سن العشرين والخمسين ، أُغفى منها الجنود والتلّباء والكهنة والموظّفون والمصابون بعاهات ، وعاد نظام الطبقات<sup>(١٠)</sup> .

ولا يفوتنا ونحن نطوي آخر الكلمات عن الحضارة الإيرانية أن نقول :

ويمكن تمييز « الإيوان » في مباني هذه الحضارة ، الذي أثار الإعجاب صياغة ودقّة ، والذي سيصبح له شأن في الأبنية الإيرانية المتأخرة .  
وأنّ مركز المرأة كان حسناً نسبياً أيام الساسانيين ، فلقد كان لها نصيب أوّف من الحياة .

### الحضارة اليونانية ( الإغريقية )

قامت في جزر بحر إيجية حضارة سُبْت ( ما قبل الهلنستية ) ، ومن هذه الجزر جزيرة كريت ، وجزر السّيكلاد ، حيث سكّنها الإنسان قبل الألف الخامس قبل الميلاد ، وازدهرت حضارة كريت حول سنوات [ ٣٠٠٠ - ٢٥٠٠ ق.م ] ، وهي الحضارة المينوية ، نسبة إلى مينوس ، ملك مدينة كносوس الأسطوري ، اكتشفها آرثر انفيس [ ١٨٥١ - ١٩٤١ م ] ، وذلك سنة ١٩٠٠ م ، وتبيّن أنّ الحضارة المينوية

(٩) أسسها مزدك : [ حوالي ٤٨٠ - ٥٢٨ م ] .

(١٠) ثمّ بدأت الحضارة العربية الإسلامية في إيران .



\* ماني

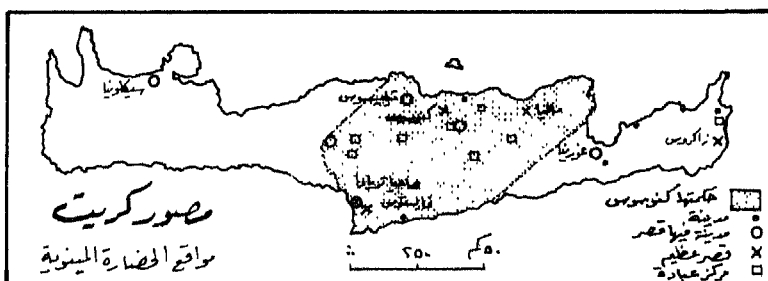
\* كان الرُّماة في  
الجيش السَّاساني يؤلِّفون  
أهم فرق الجيش

عام ٢٠٠ ق.م ازدهرت وتقدمت اقتصادياً واجتماعياً مَا أدى بفن العماره إلى تحقيق إنجازات ضخمة ، كما استخدم السُّكَّان كتابة تصويرية أبسط من الكتابة الهيروغلوفية المصرية .

وكوُنت كريت ثروات ضخمة من تجارتها البحريّة الواسعة المزدهرة ، وأشد ما يدعو إلى الدّهشة في الجزيرة نظام صرف المياه ، الذي كان من الرّقي ، بحيث يضارعه أي نظام تصريف سابق للقرن الثامن عشر الميلادي .

ولعل سبب نهاية هذه الحضارة مؤثرات بركانية ، كبركان ثيرا المدمر<sup>(١)</sup> ، مع صدمات الأمواج العاتية التي رافقت ذلك ، ثم جاء كريت شعب غاز لا يعرف منشأه ، حوالي ٢٤٠٠ ق.م ، عرف البرونز واستعمله بكثرة .

لقد أسممت الحضارة الكريتية المينوية في نشوء الحضارة اليونانية .



وأقدم الشعوب اليونانية هم الأخائيون<sup>(٢)</sup> ، الذين اندفعوا إلى البلقان والميدان نحو سنة ٢٠٠٠ ق.م ، في الوقت الذي هاجر فيه بعض الكريتيين من جزيرتهم وأقاموا في الأرض اليونانية ، فولدت حضارة هي الحضارة الأخائية - الهيلادية ، التي بلغت قمتها ما بين : [١٤٠٠ - ١٢٠٠ ق.م] ، عندما سيطرت على طرق البحر المتوسط التجارية التي كان الكريتيون يسيطرون عليها .

ودفع الآخيون بدورهم إلى السواحل الآسيوية أمام أقوام جديدة ، حلت منهم الحضارة ما قبل الميلينية ، ونشأت مجتمعات جديدة في مطلع القرن الثاني عشر قبل الميلاد ، ليس من السهل أن يميز المرء من كان أصله إيجيًا ، ومن كان أصله يونانيًا ، وشكلت هذه المجتمعات الجديدة الحضارة الميلينية .

(١) بركان ثيرا : شمال كريت قرابة ١٠٠ كم .

(٢) وهم من الشعوب الهندو - أوروبية ، اندفعوا إلى اليونان وجزر بحر إيجة .

ويظهر أنَّ الْهَلَلِينِيِّينَ عندما حَلُوا في بلاد اليونان ، كانوا منقسمين إلى قبائل تدعى كل منها جينوس Genos ، وكل قبيلة مستقلة قائمة نفسها (مالك مدن ) ، وكانت تنظم العادة والعرف تنظيم الأفراد فيما بينهم ، وهناك قوانين ناظمة تحديد علاقات كل قبيلة بالقبائل الأخرى ، وخصوصاً بعد أن تحولوا من رعاة إلى زَرَاعَ .

يقول ول دبورانت : « وأصعب ما يواجه مؤرخ الحضارة اليونانية القديمة ويثبّط هُمَّته ، هو أن يؤلّف من هذه الأعضاء المتفرقة في جسم بلاد اليونان وحدة منسجمة ، وقصة متصلة الأجزاء »<sup>(٢)</sup> .

ويمكن القول : إنَّ التَّطْوُرُ السِّياسِيُّ والاجتِماعِيُّ لبلاد اليونان يتمركز منذ منتصف القرن السابع حتى منتصف القرن الرابع قبل الميلاد حول قطبٍ : (أثينا) التي مثلت المدينة العابثة المتبدلة ، والتي كان كل واحد من سُكَّانها حرّاً بشخصه وأعماله ، ويامكانه أن يناهض ويخرج سلطة الدولة ، و(إسبارطة) التي مثلت الصَّلابة التي لا تلين ، فنظامها الاجتماعي والاقتصادي كان يستهدف تأسيس جيش يؤذّي الفلاحون نفقاته .

أثينا :

قيل : وضعت أثينا مبادئ الحكم الديمقراطي في أواخر القرن السادس قبل الميلاد ، أيام دراكون وصولون وبيزيسنات وكليسين ، مع قسوة وشدة ، فالموت عقاب أيٌّ<sup>(١)</sup> مخالفه لحكم من أحكام قوانينهم .

والواقع أنَّ هذه الديقراطية التي مثلت بالحرية والمساوة للاثنيين فقط ، أما الأرقاء<sup>(٤)</sup> فقد كانت شروطهم الاجتماعية سيئة جداً في أثينا ، وفي كل المدن اليونانية الأخرى ، وكذلك الغرباء<sup>(٥)</sup> .

(٢) قصة الحضارة : ١٣٥/٦

(٤) وهم أرقاء حرب ، أو أرقاء بسبب حكم صادر في حقهم ، أو بسبب ولادتهم .

(٥) وهم رجال أحرار من منشاً أجنبى ، ولم يكن لهم حق - شأن الأرقاء - بإدارة شؤون الدولة .

يقول الدكتور أحمد زكي : « عدوا أثينا البلد الديمقراطي - حكم الشعب بالشعب - الأول الذي عرفه التاريخ ، وكانت أثينا البلد مع هذا مدينة من مدن الإنقاذ الإغريق أكثر أهلها العبيد ، كانت ديمقراطيتهم ديمقراطية للقلة فيها من الأحرار ، وكانت ديمقراطية محدودة مشروطة ، وهي ديمقراطية ضاقت بالذي قال سocrates ، وبالذى صرّح به من آراء ، فقضت عليه بالموت ، وهي الديمقراطية التي قام فيها فيلسوفها الثاني أفلاطون ، يقول في جمهوريته : يحصر الحكم في فئة من خيار الناس ، هي وحدها الصالحة ، وهي وحدها المسئولة ، وسائر الناس لها تبع »<sup>(٦)</sup> .

وأحصي سكان أثينا حوالي عام ٣١٠ ق.م ، فوجد فيها ٢١,٠٠٠ من المواطنين ، ١٠ و ١٠,٠٠٠ من الغرباء المستوطنين ، و ٤٠٠,٠٠٠ من الأرقاء ، « فأماماً العدد الأخير فلا يمكن تصديقه ، ولكننا لا نعرف شيئاً ينفيه ، وأكبر الظن أنَّ عدد الأرقاء الذين كانوا يعملون في المزارع قد ازداد ، لأنَّ الضياع كانت آخذة في الاتساع ، وأنَّ استغلالها بجهود العبيد ، تحت إشراف العبيد الذين يعملون في خدمة المالك بعيد عنها ، كان آخذًا في الازدياد »<sup>(٧)</sup> .

« مع تركيز الشُّرُوة في أيدي عدد قليل جدًا من الأفراد »<sup>(٨)</sup> ، فأين موقع ( الإنسان والإنسانية ) في هذه الحضارة ؟

### وأهم المؤسسات الأثينية :

( مجلس الشعب ) : وكل مواطن مسجل في سجل بلدية ما ، أتم خدمته العسكرية<sup>(٩)</sup> ، وغير محكوم بأى حكم ، هو عضو في هذا المجلس ، ولو توافرت الشروط

(٦) العرب والحضارة الحديثة ، ص ١٩

(٧) قصة الحضارة : ١٦/٨

(٨) قصة الحضارة : ١٩/٨ و ٢٩

(٩) التي كانت مدتها سنتين .

المذكورة بثلاثين ألف ، أو أربعين ألف ، لذلك قيل عن أثينا : إنها جمهورية من الخطباء .

و ( مجلس الشيوخ ) : وهو مجلس الدولة ، والهيئة التي تمثل الشعب بصورة دائمة ، وتنفذ مشيئته ، وعدد أعضائه خمس مئة فقط ، ينتخبون بالقرعة بعد ترشيحهم من بلدياتهم ، وكانوا في كلّ مساء ينتخبون من بينهم بالقرعة رئيساً يعطى مفاتيح ٥ الخزنة ، وخاتم الدولة وسجلاً لها ، ليحكم أثينا يوماً واحداً<sup>(١٠)</sup> .

إسْبَارِ طَةٌ :

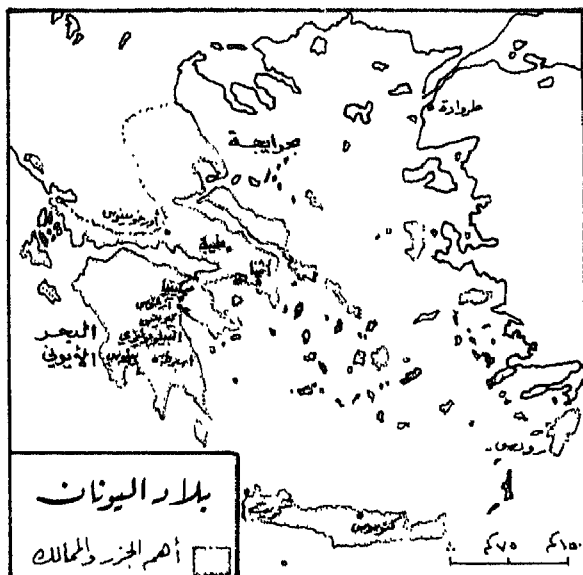
لم يكن في إسبارطة أي نوع من أنواع الحياة الخاصة ، فقد كان الرجال طوال أوقاتهم في التُّكَنَات ، حيث التَّهَارِين العسكريَّة ، وتناول الطعام مع الزُّملاء ، والمرأة ينظر إليها نظرة أم لا زوجة ، وينزع منها ولدها منذ حداثته ويسلِّم إلى الدولة لكي تجعل منه جنديًّا ، ومع وجود مساوى لنظام إسبارطة التَّربوي ، فإنَّها كانت كفيلة بصنع رجال ملؤئين شجاعة وحزمًا .

وفي القرنين الخامس والرابع قبل الميلاد ، توسيع هيئة الأرباب في اليونان ، وأصبح من آلهتهم المعترف بها أفروديت ( عشتار ) ، القادمة من سورية وقبرص ، وزميلها أدونيس ، وإيزيس القادمة من مصر ، وأمون الذي قدم من ليبيا .

ولما قام بعض الفلاسفة والمفكّرين ، في انتقاد المعتقدات الخرافية ، تدخلت الدولة ، وأجبرت بعضهم على التّراجع ، وأعدمت آخرين ، لأنّها لم تكن تفرق بين السياسة والدّيانة .

ومن أعلام الفلسفة - التي أرادت حلّ أحجية الوجود ومتناهاً الأشياء -  
إمبيدوكليس Empedocles ، الذي حاول تفسير جميع حوادث العالم ، بامتزاج العناصر ٢٠

(١٠) وهذا لا يعني عدم وجود حاكم أعلى (امبراطور) كبر يكليس مثلاً.



\* مصور بلاد اليونان ، [أهم الممالك والجزر اليونانية ]

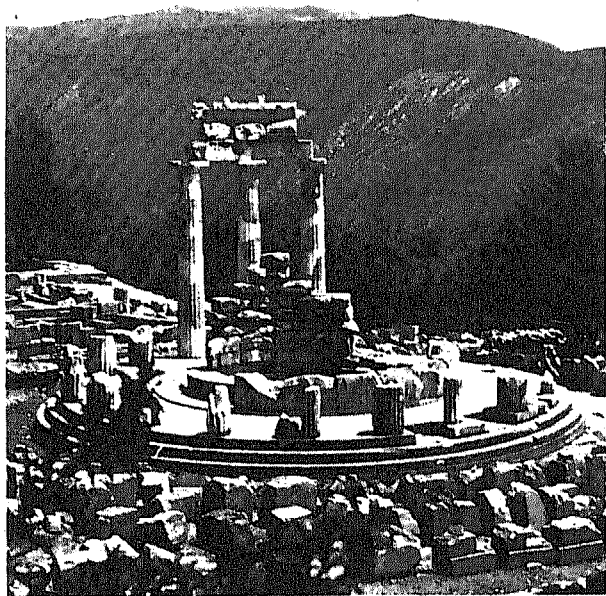
الأربعة : النار ، والهواء ، والأرض ، والماء ، تحت تأثير المحبة ، أو بانفكاك بعضها عن بعض تحت تأثير التناقض ، ودیوقریط Democrite ، وسقراطُ الذي رأى أنَّ الإنسان مصابٌ بداء يتَّلَمُ منه دوماً ، وهو جهله بنفسه ، ولا يمكن شفاؤه من ذلك إلا إذا عرف نفسه جيداً .

أما الفنُ ، فقد أليس اليونانيون الجمال كلَّ شيءٍ لمسوه بوساطة موهبة خاصة امتازوا بها .





\*بريلكس



\*معبد أثينا في دلفي

☆ ☆ ☆

## الْحَضَارَةُ الْهِلْنِسْتِيَّةُ

وَحَدَ الإِسْكَنْدَرُ بِلَادِ الْيُونَانَ سَنَةَ ٣٣٦ ق.م ، فَأَلْغَى جَمِيعَ الْحُكُومَاتِ الدُّكَاتُورِيَّةِ ، وَأَقْرَأَ أَنْ تَعِيشَ كُلُّ مَدِينَةٍ يُونَانِيَّةٍ حَرَّةٍ حَسْبَ قَوَاعِدِهَا ، وَأَعْرَبَتْ جَمِيعَ الْمَالِكِ الْيُونَانِيَّةِ - بِإِسْتِثنَاءِ إِسْبَارَاطَةِ - عَنْ وَلَائِهَا لَهُ ، ثُمَّ سَارَ شَرْقًا إِلَى آسِيَّةِ فَاتَّحَاهُ لِيَنْيَالِ بَحْرِ إِقَامَةِ دُولَةٍ عَالَمِيَّةِ ، بِلَغَةٍ وَ ثَقَافَةٍ وَاحِدَةٍ ، فَهَزَمَ دَارِيوسَ وَوَصَلَ السَّنْدَ ، وَأَصْبَحَ إِمْپَراطُورًا يُونَانِيًّا - فَارَسِيًّا ، يَحْكُمُ دُولَةً يَكُونُ فِيهَا الْفَرْسُ وَالْيُونَانُ أَكْفَاءً ، أَرَادَ أَنْ تَمْتَزَجَ ثَقَافَتَهُمْ وَدَمَائُهُمْ امْتَزاْجًا سَلِيمًا ، يَنْهَا النِّزَاعُ الطَّوِيلُ بَيْنَ الشَّرْقِ وَالْغَربِ ، بِذَلِكِ الْاقْتَرَانِ السَّعِيدِ بَيْنِ حَضَارَتِهِمَا ، فَشَجَعَ الْآلَافُ مِنْ جَنُودِهِمْ عَلَىَ أَنْ

يَتَّخِذُوا لَهُمْ أَزْواجاً فَارسِيَّاتٍ ، وَتَرْزُقُوهُنَّا فِي عَرْسٍ عَظِيمٍ<sup>(١)</sup> اسْتَاتِيرَا Statira ابنة دارا الثالث ، وبهذا ربط نفسه الأسرة المالكة الفارسية .

وَفَتَحَ الْإِسْكَنْدَرُ أَرَاضِيَ الْجَزِيرَةِ وَفَارِسَ لِلْيُونَانِيِّينَ ، فَخَفَّ هُنْدَاعِ الْعَمَلِ ضَغْطُ السُّكَّانِ فِي بَعْضِ الدُّولِ الْيُونَانِيَّةِ ، وَقَلَّ مِنْ حَدَّهُ حَرْبُ الطَّبَقَاتِ ، فَتَشَكَّلَتْ مَدَنُ ( مَتَّأْغِرَقَة ) فِي آسِيَّةِ ، شَكَّلَتْ الْجَزْءَ الْهَامَ فِي إِمْپَراَطُورِيَّةِ السُّلُوقِيَّةِ  
 Seleucid Empire

وَاتَّبَعَ الْإِسْكَنْدَرُ لِنَفْسِهِ حَيَاةً وَسَطِّاً بَيْنَ الْأَسَالِيبِ الْشَّرِقِيَّةِ وَالْمَقْدُونِيَّةِ الْيُونَانِيَّةِ ،  
وَكَانَ جُنُودُهُ يَرَوُنُ فِي هَذَا التَّغْيِيرِ اسْتِسْلَاماً مِنْهُ لِلشَّرْقِ ، وَكَانَ أَكْبَرُ شَاهِدٍ عَلَى ارْتِدَادِهِ  
عَنْ دِينِهِ وَفَكَرِ أَرْسْطُو<sup>(٢)</sup> ، جَهَرَ بِالْوَهْيَتِهِ ، وَبَعَثَ عَامَ ٣٢٤ ق.م رسالَةً إِلَى الْمَالِكِ  
الْيُونَانِيَّةِ يَبْلُغُهَا أَنَّهُ يَرْغُبُ فِي أَنْ يَعْتَرَفَ بِهِ أَبْنَا لِلْإِلَهِ زَيْوَسَ ، وَإِلَلَهِ آمُونَ ، وَصَدَعَتْ  
مُعْظَمُ الدُّولِ بِمَا أَمْرَتَ .

وَلِمَا عَادَ الْإِسْكَنْدَرُ مِنَ السَّنْدِ إِلَى بَابِلِ ، انْفَمَسَ فِي الشَّرَابِ ، وَمَاتَ عَنْ عَمَرٍ قَدْرِهِ  
ثَلَاثُ وَثَلَاثُونَ سَنَةً ، عَامَ ٣٢٣ ق.م ، وَلِمَا سَأَلَهُ قَوَادُهُ مَنْ يَرْتَكِ مَلْكَهُ ؟ أَجَاهِمْ : « إِلَى  
أَعْظَمِكُمْ قُوَّةً » .

١٥ انتشار المهنستية<sup>(٣)</sup> : [ ١٤٦ - ٣٢٢ ق.م ] :

انْقَسَمَتْ إِمْپَراَطُورِيَّةُ الْإِسْكَنْدَرِ بَعْدَ وَفَاتِهِ ، فَقَامَتْ ثَلَاثُ مَالِكٍ هِيَ : الدُّولَةُ  
السُّلُوقِيَّةُ ، أَسَسَهَا القَائِدُ سَلُوقُسُ نِيكَاتُورُ ( أيُّ الْمَظْفَرُ ) ، عَاصَمَتْهَا أَنْطَاكِيَّةُ ، وَضَمَّنَتْ  
إِيْرَانَ وَالْعَرَاقَ وَسُورِيَّةَ وَآسِيَّةَ الصُّغْرَى ، وَدُولَةَ الْبَطَالَّةِ ( أَوَّلَ الْبَطَالَّةِ ) ، أَسَسَهَا القَائِدُ

(١) فِي مَدِينَةِ السُّوْسِ ٣٢٤ ق.م .

(٢) الَّذِي أَمْرَهُ أَنْ يَعْامِلَ الْيُونَانِيِّينَ مُعَامَلَةَ الْأَحْرَارِ ، وَيَعْامِلَ الْبَرَابِرَةَ ( الشُّعُوبَ غَيْرَ الْيُونَانِيَّةَ ) مُعَامَلَةَ  
الْعَبِيدِ .

(٣) هِيلِينُ : إِحْدَى جَدَّاتِ اليُونَانَ ، وَإِيْسِتُ : الشَّرْقُ .

بطليموس الأول في مصر ، وعاصمتها الإسكندرية ، والدولة الأنتيغونية ، أسسها القائد أنتيغون الأول (المجبار الأعور) في مكدونية ، وعاصمتها بيلا<sup>٤</sup> Pella .

لقد كانت التجارة حياة الاقتصاد الملنستي ، فهي التي أوجدت الثروات الكبرى ، وشادت المدن العظيمة ، وكان التجار مع تجارتهم ينشرون نزعتهم العالمية ، وقامت مصارف عامة وطنية ، تودع فيها الحكومات أموالها ، ويديرها موظفون معينون من قبل الدولة ، لذلك قيل : « العصر الملنستي لم يشهد سقوط الحضارة اليونانية ، بل شهد انتشارها »<sup>(٤)</sup> .

« وتدین علوم اليونان الرياضية بازدهارها ، والقوة الدافعة لها إلى مصر ، ويدين الفلك اليوناني بازدهاره وقوته الدافعة إلى بابل ، ذلك أن استيلاء الإسكندر على بلاد الشرق ، قد أدى إلى عودة تبادل الأفكار ، وإلى اتساع ذلك التبادل الذي أعاد منذ ثلاثة قرون قبل ذلك الوقت على ميلاد العلم اليوناني في أيونيا ، وفي وسعنا أن نعزز إلى هذا الاتصال الجديد بمصر والشرق الأدنى ، مانراه من تناقض ، فقد بلغ العلم اليوناني ذروته في العصر الملنستي ، حيث كان الأدب اليوناني والفن اليوناني آخذين في الاضححلال »<sup>(٥)</sup> .

فن علماء الهندسة في هذه الحضارة إقليدس Euclides ، الذي علم في مدرسة الإسكندرية .<sup>١٥</sup>

وأرخميدس Arkhimedes (ت ٢١٢ ق.م) الذي سافر إلى الإسكندرية ، حيث درس على خلفاء إقليدس ، وشغف بالرياضيات ، وتوازن السوائل ، وقوانين الرافعة ..

وازدهرت في الحضارة الملنستية فلسفتان :

(٤) قصة الحضارة : ٣٧/٨

(٥) قصة الحضارة : ١٤٩/٨

**الأبيقورية** : هدف الفلسفة عند أبيقور<sup>(٦)</sup> Apikouros (٣٤١ ق.م - ٢٧٠ ق.م) تحرر الناس من الخوف ، وليس وظيفتها تقسيم العالم ، لأنَّ الجزء لا يستطيع قطَّ أن يفسِّر الكل ، إنَّ وظيفتها أنْ تهدي إلى السُّعادَة ، وليس في الفلسفة إلَّا قضيَّات اثنتان مؤكَّدتان ، وهما أنَّ اللَّذَّة خير ، وأنَّ الألم شر ، ويقصد باللَّذَّة تحرر الجسم من الألم ، والروح من الانزعاج .

والفهم ليس من أسمى الفضائل فحسب ، بل إنَّه أسمى السُّعادَة أيضًا ، لأنَّه يعيننا أكثر ما تعيننا أيًّا موهبة أخرى من مواهينا ، على تجنب الألم والحزن ، والحكمة هي وسيلة الوجهة إلى الحرَّية ، فهي التي تحررنا من رق الانفعالات ، ومن الخوف والفرغ .

**الرواقية** : قضى زينون<sup>(٧)</sup> Zenon كثيًّارًا من السِّنين تحت وصاية غيره من فلاسفة ، ثمَّ أنشأ مدرسته الفلسفية الخاصة به سنة ٣٠١ ق.م ، وببدأ يتحدث إلى طلابه وهو رائع غاد تحت أروقة أعمدة استوأبوزيلي Stoa Poecile ، من أقواله المأثورة : « إنَّ العيش ، هو العيش مع الطَّبيعة » ، واصل عمل زينون بعد وفاته أقلانيتوس الأسوسي Cleantles of Assus ، ومن بعده أقريسيبوبوس الصُّولي Chrysippus of Soli ، وكان أقريسيبوبوس أكثر تلامذة المدرسة الرواقية علمًا وإتساجًا ، وهو الذي أكسبها صورتها التَّاريَخِيَّة عندما قدم شروحاً لها ، بلغت ٢٧٠ كتاباً .

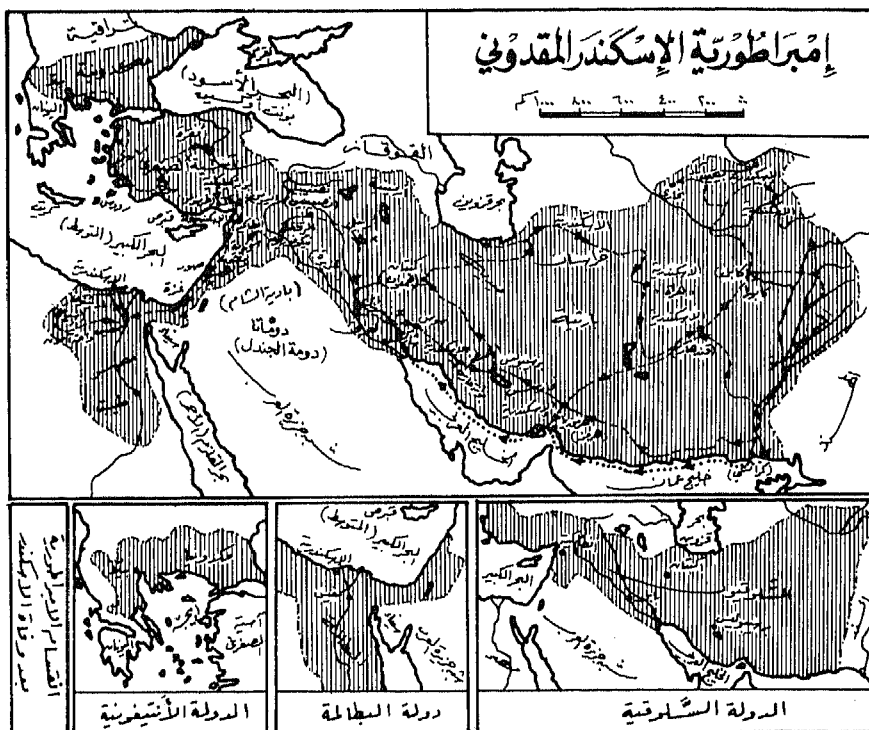
والأبيقوريون متبنون في أنَّ المعرفة لا تنشأ إلَّا من الحواس ، والمقياس النَّهائي للحقيقة في رأيه ، هو المدركات الحسِّية ، التي تضطر العقل إلى قبولها ، بما فيها من وضوح أو ثبات ، على أنه ليس من الضروري أن تؤدي التجارب إلى المعرفة ، لأنَّ بين الحواس والعقل توجد العواطف أو الانفعالات ، وهذه قد تشوه التجارب فتجعلها

(٦) ولد أبيقور في جزيرة ساموس ٣٤١ ق.م.

(٧) كان زينون (ت حوالي ٢٦٤ ق.م) من أهل سि�تيلوم إحدى مدن قبرص ، وكانت المدينة فينيقية في بعض أحيائها ، يونانية في أكثريتها ، وكثيراً ما يقال إنَّ زينون فينيقي ، ويقال أحياناً إنه مصرى .

أخطاء ، كا تشوّه الرّغبات فتجعلها رذائل ، والعقل هو أسمى ما أحرزه الإنسان ، وهو بذرة من بذور العقل الكلي الذي وضع قواعد العالم ، والعالم كإنسان مادي بأكلمه ، وإلهي بفطنته ، وما أشبه الإنسان بالكون الصغير في الكون الكبير .

والرّواقي مواطن عالمي ، ولاؤه للإنسانية بأجمعها .



إن اليونان عرضوا على الشرق الفلسفة ، وعرض الشرق على اليونان الدين ،<sup>٥</sup> وكانت الغلبة للدين ، لأن الفلسفة كانت ترقى يقديم للأقليّة الضئيلة ، أمّا الدين ، فكان سلوي للكثريين ، سهل ذلك أمّا آلهة اليونان في جوهرها آلهة الشرق بأسماء أخرى .

وقد عجل في انهيار اليونان : الجري وراء اللذات ، إذ تحلل العلاقات الجنسية من القيود ، مما أنهى حياة الرّاشدين ، كما تجاوز الفلاسفة قتل الأطفال بحجّة أن يخفّف

ذلك من ضغط السُّكَان على موارد الرِّزق ، فسبَّ ذلك قفر المدن وإجداب الأرض .  
في الوقت الذي انغمس فيه النَّاس في التُّرف والبخل والكسل والعزوف عن الزُّواج .

إنَّ التَّحلُّل من القيود الأخلاقية ، والتَّرْزُعُ الأنانيَّة الفردية عَجَلاً في انهيار اليونان ، لقد صَوَرَ (مندر) في مسرحياته الحياة الأنثيَّة بأنَّها حياة تدور حول السفافر والغواية والزُّنى ، فكان الانهيار طبيعياً .

☆ ☆ ☆

## الْحَضَارَةُ الرُّومَانِيَّةُ

غزت إيطالية الشُّعوب الهندو-أوربيَّة في أواخر الألف الثاني ، وأوَّل الألف قبل الميلاد ، والليغوريون أقدم من عَرَفَ من شعوب إيطالية ، فهم سُكَانُها في العصر الحجري الحديث ، عاشوا في صِقلِّية ، وفي سهل اللاتيوم ، وفي شمالي إيطالية ، ثم تحرَّكت قبائل هندو-أوربيَّة على موجات إلى إيطالية ، فكان منها اللاتينيون Latins ، والسيليون Sebilliens ، فدخلتها عصر الحديد حوالي سنة ١٠٠٠ ق.م .

وجاءها الأتروسكيون في أوائل القرن الثامن قبل الميلاد ، جاءوا من الشرق ،  
فهم من آسية الصُّغرى على الأرجح ، فسكنوا سهل اللاتيوم ، وتأسَّست روما سنة ٧٢٣ ق.م ، وحكموا اللاتيوم ، وشمالي إيطالية قرناً ونصف القرن ، وكان عندهم لكل مدينة أتروسكية عبادة خاصة ، وأكبر إله عندهم (فولتنا) ربُّ الأرباب ، ومن آهتمهم أيضاً الثالوث المقدس تينيا (جوبيتر) ، وأوني (جونون) ، ومنوفا ، وكانت هذه الآلهة الثلاثة هي أصل الثالوث الذي أقام نهائياً على تل الكابitol ، والذي عبده الرومان فيما بعد .

وفي مالك المدن الأتروسكية هذه ، كان المجتمع يتَّأْلَفُ من طبقة الأرقاء ، ومن طبقة أرستقراطية ( اللوكومون ) تستثمر الأرقاء ، وتعيش من كدهم .

وما كاد حكم الأتروسكيين يزول من روما ، حتَّى اتَّحد أهلها مع السَّابِينِينِ وألْفوا حكومة أرستقراطية ، وكان ذلك سنة ٥٠٩ ق.م ، ولكن بقي تأثير الأتروسكيين كبيراً في نشوء النظمات الرومانية السياسية الأولى ، منها : الملكية ، و مجلس الجماعات ، ومجلس الشُّيوخ ، والملكية كانت انتخاباً مدى الحياة ، ومجلس الجماعات يملِك السُّلطات التشريعية والقضائية ، أمّا مجلس الشُّيوخ فيتَّأْلَفُ من رؤساء الأسر المتنفذة الرومانية والأتروسكيَّة والسَّابِينِينِ ، يختارهم الملك ، ويبلغ عددهم ثلَاث مائة عضو ، ومهمَّتهم مساعدة الملك في كلِّ أمور الدولة .

ووزع سُكَّان روما ( الخواص ، والأتباع ، والعوام ) بحسب ثرواتهم إلى خمس طبقات ، وعام ٤٤٥ ق.م ، نال العوام كافة حقوقهم المدنية ، وببدأ امتزاج الطبقتين : الخواص والعوام<sup>(١)</sup> .

وكانَت الحقوق الرومانية الابتدائية في هذه الفترة ، إرشادات حقوقية عليها مسحة دينية ، مع تأثير الحقوق الإغريقية ، لاسيما تشريع صولون ، خصوصاً في الأحكام المتعلقة بالاحتفالات والمراسيم والمواكب الجنائزية .

١٥

ومنذ حوالي ٢٧٠ ق.م حقَّقت روما الوحدة الإيطالية<sup>(٢)</sup> ، وأصبح الجيش الروماني أداة عسكرية قوية ، وتكلمت معداته ، وتنوعت خططه ، وازدهرت طبقة العوام ، وانحاطت طبقة الخواص ، وتشكلت طبقة جديدة من النبلاء ( العوام - الخواص ) ، استلمت زمام الحكم في روما .

(١) روما الشرقي الروماني ، د . سليم عامل عبد الحق ، طبعة المديرية العامة للآثار والمتاحف ، دمشق .

(٢) جعل الرومان سنة ٧٥٣ ق.م بداية تاريخهم - وهي سنة بناء مدينة رOME - وقسموه إلى ثلاثة أقسام : العهد الملكي : [ ٧٥٣ - ٥٠٩ ق.م ] ، والعهد الجمهوري : [ ٥٠٩ - ٢٢ ق.م ] ، وعهد خلاله معظم الفتوحات ، ثم العهد الإمبراطوري : [ ٢٢ ق.م - ٤٧٦ م ] ، واستمرت الدولة الرومانية البيزنطية في =

واستفادت إيطالية من هذه الوحدة ، وأعطتها ما كان يلزمها من تجهيزات اقتصادية ، فأنشأت شبكة طرق معددة كبيرة مرصوفة .

وما كاد يتصف القرن الثاني قبل الميلاد ، حتى شهد العالم نهاية استقلال كثير من الشعوب ، فقد فتح الرومان مكدونية ، وزهقت ح리ّة اليونان سنة ١٤٦ ق.م ، وأصبحت قوطاجة<sup>(٣)</sup> خراباً ينبع فيها ال يوم في آخر عام ١٤٦ ق.م ، ولفظت إسبانية آخر أنفاسها بعد ثلاثة عشرة سنة ، وأصبحت آسية الصغرى ، وإفريقيا القرطاجية ولايات مسللة في إمبراطورية روما العالمية ، ثم فتحت سوريّة عام ٦٤ ق.م ، وأنهى الرومان حكم السلوقيين ، ثم فتحت مصر .

لقد ضفت الإمبراطورية الرومانية تجارة عالمية في بحار آمنة ، وأنشأت شبكة من الطرق الباقية حتى يومنا هذا ، أضحت شرائين يجري فيها دم الحياة الجياش<sup>(٤)</sup> .

وأتخذ الرومان لأنفسهم الحضارة اليونانية ، لذلك قيل : « لم تَمُتْ الحضارة اليونانية حين استولت روما على بلاد اليونان ، بل عاشت بعد ذلك عدّة قرون »<sup>(٥)</sup> ، فدُوا في حياتها ، ونشروها في كل الأصقاع التي وصلوا إليها ، فانطبعت بطبعهم ،

= القسطنطينية حتى سنة ١٤٥٣ م ، حيث فتحها محمد الفاتح العثماني ، أمّا روما فقد سقطت بيد القبائل الجرمانية البريرية منذ سنة ٤٧٦ م .

(٣) قوطاجة (المدينة الجديدة Kartcha dsat) مدينة على شواطئ تونس الشمالية ، وهي مدينة بوجودها للملائين الفينيقيين من أهل صور [٨١٤ - ٨١٣ ق.م] ، تمكن ملوكها هانيايل من الانقضاض على روما وأضحت بقبضة يده ، لكنه بدل أن يحاصرها سنة ٢١٦ ق.م بعد انتصاره في معركة (الأوفيد Aufide) تريث وسار إلى جنوب إيطالية ، فتكثّفت روما من لَمْ شلها وغزو قوطاجة وهانيايل في إيطالية ، لذلك قيل : « إنَّ الْأَلْهَمَ لَمْ تَنْجِنْ كُلُّ مَوَاهِبِهَا لِرَجُلٍ وَاحِدٍ ، إِنَّكَ يَا هَانِيَالَ تَعْرِفُ كَيْفَ تَنَالُ النَّصْرَ ، وَلَكِنَّكَ لَا تَعْرِفُ كَيْفَ تَنْتَفِعُ بِهِ » .

(٤) قمة الحضارة : ٤١٦/١١

(٥) قمة الحضارة : ٢٠٥/٨

وأصبحت تدعى بالحضارة الإغريقية - الرومانية ، وإن أضاع الرومان الكثير الكثير من تراث اليونان<sup>(٦)</sup> .

ولما احتل الرومان بالشّرق وامتنجو بأعه ، أخذوا عنها الكثير من المعارف ، وتلقوا منها المسيحية ، فاعتنقوها بعد تردد ، « لقد تغلب الشّرق على روما في كل شيء بعد احتكاكها به » .<sup>٥</sup>

لِمَ سقطت روما ؟ ويجيب ول ديورانت : « والحضارة العظيمة لا يُقضى عليها من الخارج ، إلّا بعد أن تقضي هي على نفسها من الدّاخلي ، وشاهد ذلك أنا نجد الأسباب الجوهرية لسقوط روما من شعب روما نفسه ، أي في أخلاقها ، وفي التّنافر بين طبقاتها ، وفي كسراد تجاراتها ، وفي حكومتها الاستبداديّة البيروقراطيّة ، وفي ضرائبها الفادحة الخاقنة ، وحرمواها الملكة »<sup>(٧)</sup> .<sup>١٠</sup>

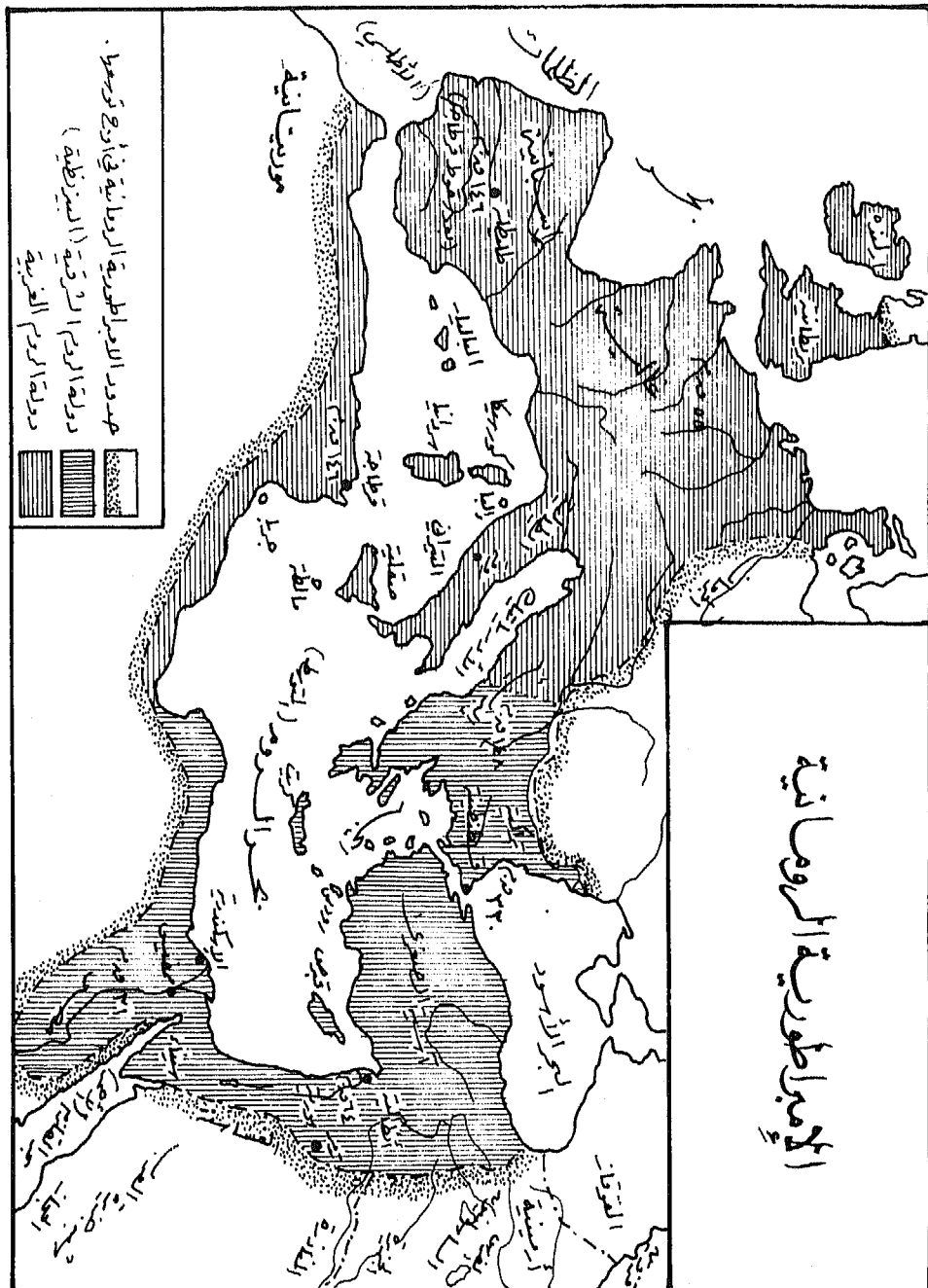
يضاف إلى ما سبق ، أنّ الرومان ماعرفا الدّيمقراطية في الحكم ، كانت الدّيمقراطية بينهم اسمًا في عهد الجمهوريّة ، ثم زال حتّى اسمها في عهد الإمبراطرة ، ولقد جهد الرواقيون الرومان في إبراز معنى المساواة بين النّاس ، شيشرون Cicero ، سنكا Seneca ، جايوس Gaius ، وأضربوا لهؤلاء ، ولكن لم يكن لهذه الفئة من الخطباء والكتّاب من أثر في أسلوب الحكم ، إنّا كان أثراها في القانون من حيث تحفيذه وترقيعه ، لا سيما على العبيد والأرقاء .<sup>١٥</sup>

(٦) لم تخترع روما - في فن العماره - الأقواس أو القباء ، ولكنها استخدمتها بجرأة وفخامة ، ولم تخترع التّأليل ، ولكنها وهبته قوّة واقعية ، ولم تبتعد الفلسفة ، ولكن لكريشيوس ونسكا هما اللذان وجدت فيها الأيقونية والرواقيّة صورتيها النّهائيّتين المصقولتين أعظم صقل ..

(٧) قصة الحضارة : ٤٠٤/١١ ، وفي ص ٤٠٨ - من المرجع للذكر. يقول عظيم المؤرّخين : إنّ المسيحية كانت أمّ أسباب سقوط الدولة الرومانية ، لأنّها حوتّ أفكار النّاس عن واجبات هذا العالم ، ووجهتهم إلى الاستعداد لاستقبال كارثة عالميّة ، وإغرائهم بالجزري وراء النّجاة الفردية عن طريق الزُّهد والصلّة ، بدل السعي للنجاة الجماعيّة بالإخلاص للدولة والتفاني في الدفاع عنها .

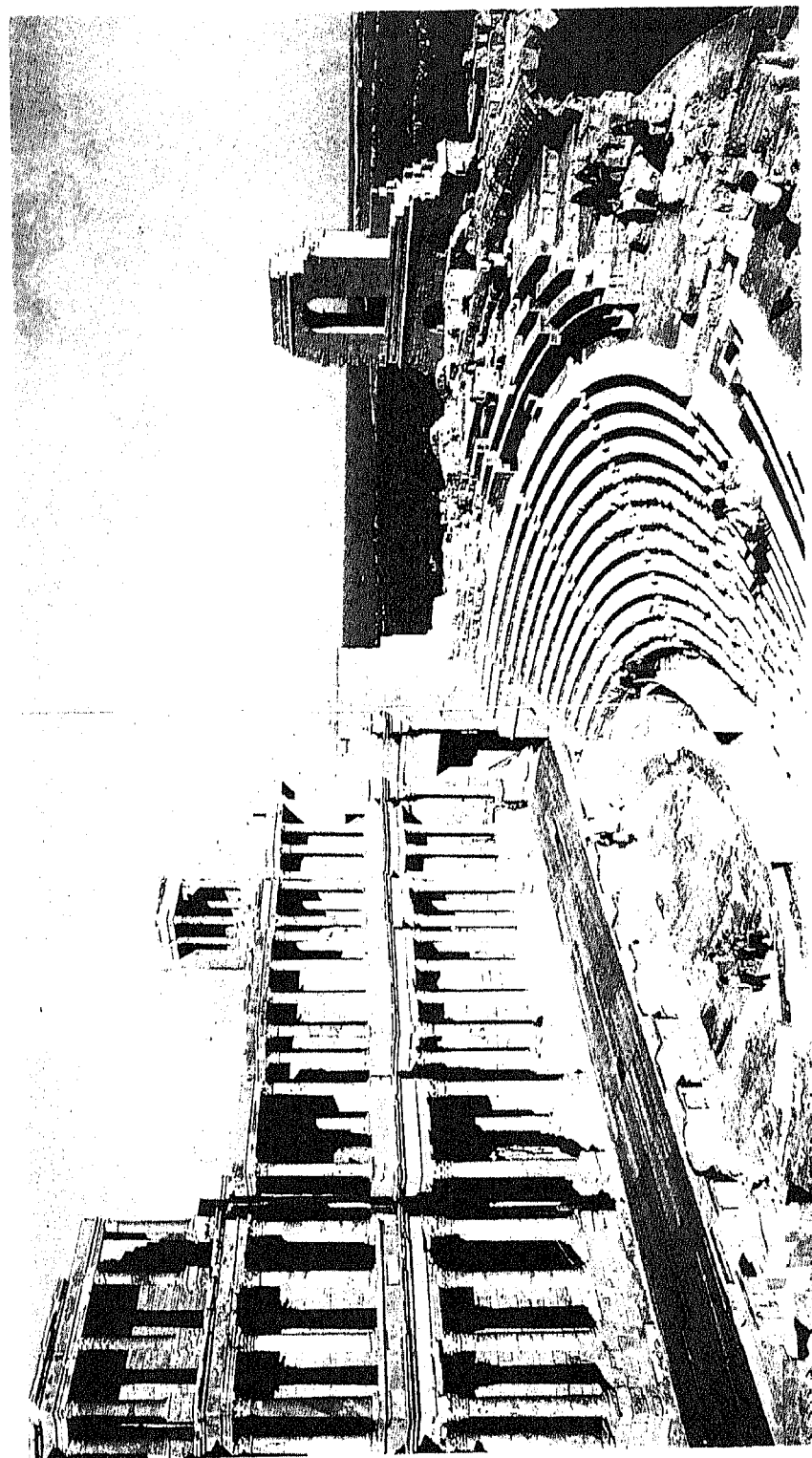


(قوس النصر) عند الرومان



## الإمبراطورية الرومانية

الإمبراطورية الرومانية ونقائصها



صبراتة (ليبيا) : المرح الرومانى

وجاءت المسيحية ، فحاولت ما حاولته الأجيال من قبل ومن بعد ، أن تجعل الناس سواسية ، وحاولت أن ترفع حظ الفقير ، وأن تجعل الثراء أمانة في عنق صاحبه يرعى فيه - وبه - صالح الناس ، ولكن لم تلبث المسيحية أن صارت دين الرومان ، ولم تلبث الكنيسة أن صار لها وجود ذاتي ، وصار لها استقلال ، وقوّة ، وصار لها ثروة ، وصار حكم ، وصاحب الحكم لا ينزل عن حكمه طوعاً ليقسمه بين الناس<sup>(٨)</sup> .

☆ ☆ ☆

## حضارة تشاثال هوويوك

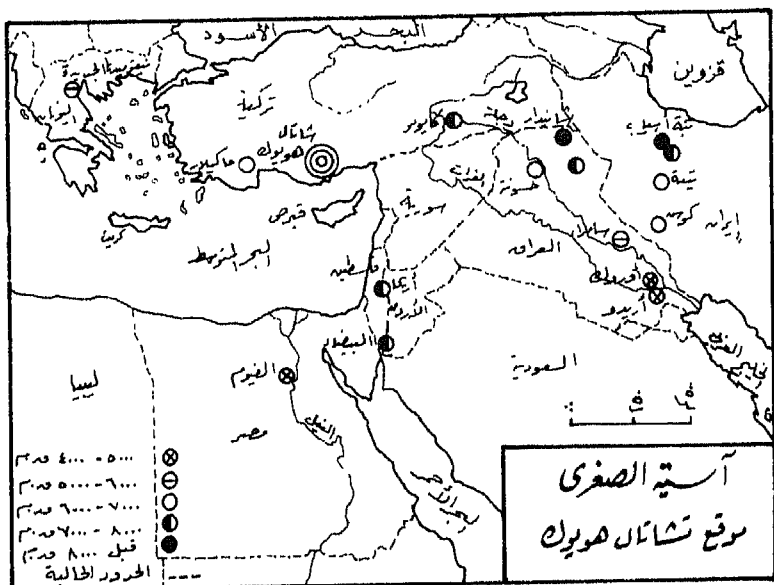
من أواخر المكتشفات الأثرية ، حضارة بدأت أعمال الحفر والتتنقيب عنها في السُّنُن ، حضارة ازدهرت في أواسط آسيا الصُّغرى ، في سهول قونية أواسط الأنضول ، بين الألف الثامن والألف السابع قبل الميلاد ، فهي بذلك حضارة سبقت الحضارة السُّومرية ببلاد الرافدين بأكثر من ألفي سنة ، عرفت بحضارة تشاثال هوويوك<sup>(٩)</sup> ، التي أتقن أصحابها الزراعة ، وتكثرت محاصيلهم حتى عمدوا إلى تصدير الفائض منها إلى المدن القريبة والبعيدة .

لم تعرف (تشاثال هوويوك) الكتابة ، ولا القراءة ، ولم تترك لنا نصوصاً مدونة ، ودللت الفحوص (الراديو كربونية) على أنَّ هذه المدينة عاشت بين : ٦٢٥٠ وبين ٥٤٠٠ ق.م ، ودللت فحوص جذوع الشجر ، على أنها ازدهرت بين : ٧٢٠٠ وبين ٧١٠٠ ق.م ، أو : ٦٤٠٠ - ٥٣٠٠ ق.م .

(٨) د. أحمد زكي في : (العرب والحضارة الحديثة) ، ص : ١٩ و ٢٠ ، وهكذا استخدمت روما سلطانها في كل مكان لمساعدة الأغنياء على الفقراء ، كما كان جلد المواطن الروماني عللاً لا يجيزه القانون ، أمّا إلقاء الرّقيق للوحوش ، فلننظر تسرّع له نفس الرومان .

(٩) (العربي) العدد ٣٢٨ ، آذار ١٩٨٦ ، وبهجة المعرفة ، المجموعة الثانية : ٤٥/٣

وأعجب ما في مدينة تشاتال هوبيوك أنها بلا شوارع ، التصقت منازلها بعضها البعض ، واندمجت جدرانها ، فبدت أحياوها كتلاً كخلايا النحل ، ومنازلها بلا أبواب ، يدخلها أهلها من سطوحها بوساطة سلم خشبي يتسلقونه صعوداً إلى السطح ، ثم ١٠ يهبطون إلى المنزل عليه ، أو على سلم آخر ، ولعل المهدف الوقاية من الوحش .



\* آسية الصُّغْرَى ، وموقع تشاتال هوبيوك

وما يذكر أن مجتمع تشاتال هوبيوك سادته النساء لا الرجال .

وكانت بيوبthem من الطين المشوي - عرفوا بذلك الفخار والأجر والخزف - لها مزاريب من الجص ، تثبت على جدران المنازل من الخارج لتصريف مياه الأمطار ، ولل tablespاخ مداخن ، وطريقتهم في معالجة القهامة والفضلات تدل على وعي صحّي ، فقد اتخذوا من ساحة المنزل المكشوفة والمعروضة للهواء وأشعة الشمس مرحاضاً ، وحرضوا على تغطية الفضلات برماد الحشب ، حتى موتاهم أقيمت جثثهم إلى التّسور خارج

المنازل ، لتجرد العظام من كلّ ما التصق بها من لحم وجلد .. حتى إذا أصبحت نظيفة ، لا تسبّب التلوث ، أخذ أهل تشاتال هويوك تلك العظام ، ودفنوها على عمق ١,٨ مترًا .

وكان لهم معابد كثيرة ، جدرانها حفت بالرسوم والزخارف ، ويمثل التور مكاناً مرموقاً بين موضوعات تلك الرسوم واللوحات ، وقد اكتفوا به رمزاً للذكورة ، التي أحجموا عن تصويرها على هيئة رجل ، هذا بخلاف الأنوثة التي لم يترددوا في تصويرها ، فالأهمية عندهم إنما تتمثل في المرأة لا في الرجل .

من أين جاء أهل تشاتال هويوك ؟ فهم ليسوا من أهل المنطقة الأصلاء .

وأين ذهبوا حوالي سنة ٥٤٠٠ ق.م عندما هجروا مدينتهم ؟ تراهم رحلوا إلى بلاد الرافدين ، حيث ازدهرت بعد ذلك حضارة السُّومريين !!



### الخيّيون

الخيّيون من الشعوب الهند - أوريّة ، جاؤوا آسية الصغرى حوالي سنة ٢٠٠٠ ق.م من روسيّة الجنوبيّة ، أو من شرق أوربة ، واستقروا عند منابع دجلة والفرات ، عاصمتهم بوغازكوي ( حاثوشَا )<sup>(١)</sup> .

استطاع حاثوشيلا الأول في أواسط القرن السابع عشر قبل الميلاد ، توحيد عدد من الدوليات .

وفي أوائل القرن السادس عشر قبل الميلاد احتلَّ مورشيلي الأول سوريا ، وبابل<sup>(٢)</sup> .

(١) انظر موقع بوغازكوي على المصور السابق ، في حضارة تشاتال هويوك .

(٢) ويبدو أنَّ ميتاني - وهي دولة أسسها الموريون في شمالي ما بين النهرين - هي التي أوقفت أي تقدُّم إضافي للخيّيون .

وَدَمْرُ شُوَيْلِيُولِيُومَا<sup>(٣)</sup> سَنَة ١٣٨٠ ق.م ، مِيتَانِي وَالدُّوَيْلَاتُ السُّورِيَّةُ الْقَدِيمَةُ التَّابِعَةُ لَهَا ، وَعِنْدَ قَادِش<sup>(٤)</sup> ، التَّقِيُّ الْجَيْشَانُ الْمَصْرِيُّ وَالْمَتْهِيُّ عَلَى نَهْرِ الْعَاصِيِّ دُونَ حَسْمٍ ، وَفِي عَام ١٢٨٤ ق.م وَقَعَا مُعَاهَدَةً صَدَاقَةً وَعَدْمِ اعْتِدَاءٍ فِي أَوَاخِرِ الْقَرْنِ الْثَالِثِ عَشَرَ قَبْلَ الْمِيلَادِ .

٥ وَفِي أَوَاخِرِ الْقَرْنِ الْثَالِثِ عَشَرَ قَبْلَ الْمِيلَادِ ، تَدَفَّقَ غَزَّةُ هَنْدَ - أُورِيُّونَ ( شَعُوبُ الْبَحْرِ ) عَلَى الْمَنْطَقَةِ ، قَادِمِينَ مِنْ أُورِبَّةَ ، وَمَعَ أُنْهَيْنِيَّنِ فَقَدُوا وَطَنَهُمْ ، فَقَدْ بَقِيَتْ حَضَارَتِهِمْ عَلَى قِيدِ الْحَيَاةِ فِي شَمَالِيِّ سُورِيَّةِ .

عَرَفَ الْمَتْهِيُّونَ خَطَّاً تَصْوِيرِيًّا ، يَكْتَبُونَ بِهِ سَطْرًا مِنَ الشَّمَالِ إِلَى الْيَمِينِ ، ثُمَّ يَكْتَبُونَ السُّطْرَ الَّذِي يَلِيهِ مِنَ الْيَمِينِ إِلَى الشَّمَالِ ، ثُمَّ مِنَ الشَّمَالِ إِلَى الْيَمِينِ وَهَكُنَا ١٠ دَوَالِيْكَ ، وَأَخْذُوا الْخَطَّ الْمَسَارِيِّ عَنِ الْبَابِلِيِّينَ ، وَعَلَمُوا أَهْلَ كَرِيتِ صَنْعَ الْأَلْوَاحِ الطَّينِيَّةِ لِيَكْتَبُوا عَلَيْهَا .

اَخْتَفَى الْمَتْهِيُّونَ مِنْ صَفَحةِ التَّارِيخِ ، اِخْتِفَاءً يَكَادُ يُشَبِّهُ فِي غَرَبَتِهِ وَغَمْوُضِهِ ظَهُورُهُمْ فِيهَا ، لَقَدْ فَاقُوا غَيْرَهُمْ مِنَ الشَّعُوبِ بِعِرْفَةِ الْحَدِيدِ وَاسْتِخْدَامِهِ ، ثُمَّ أَضَحَتْ هَذِهِ الصَّنَاعَةُ يَدَ مَنَافِسِيهِمْ ، فَسَقَطَتْ كَرِكِيشُ<sup>(٥)</sup> آخِرُ عَوَاصِمِهِمْ فِي يَدِ الْآشُورِيِّينَ سَنَةَ ٧١٧ ق.م ، كَمَا ظَهَرَتْ فِي أَوَاخِرِ الْقَرْنِ التَّاسِعِ قَبْلَ الْمِيلَادِ ، قُوَّةً جَدِيدَةً فِي آسِيَّةِ الصُّغْرَى ( الْفَرِيجِيُّونَ ) ، عَاصِمَتْهُمْ ( أَنْقُورَةُ )<sup>(٦)</sup> ، وَانْتَهَى سُلْطَانُ الْفَرِيجِيِّينَ ، بِقِيَامِ مُلْكَةِ لِيْدِيَا ، الَّتِي كَانَتْ سَرْدِيسُ عَاصِمَةً لَهَا .

☆ ☆ ☆

(٣) شُوَيْلِيُولِيُومَا ت ١٣٤٦ ق.م .

(٤) قَادِش : تَقَعُ قَرْبَ نَهْرِ الْعَاصِيِّ جَنُوبِيِّ حَصْنٍ .

(٥) كَرِكِيشُ عَلَى نَهْرِ الْفَرَاتِ ، وَهِيَ جَرَابِلُسُ حَالِيًّا قَرْبَ الْحَدُودِ السُّورِيَّةِ - الْتُّرْكِيَّةِ .

(٦) أَنْقُورَةُ ( أَنْقُورَةُ حَالِيًّا ) ، اَنْظُرْ الْمَصْوَرَ السَّابِقَ فِي حَضَارَةِ تِشَاتِالِ هُوَيُوكِ .

## حضارة أمريكا الوسطى والجنوبية

ظهرت أول الحضارات في أمريكا بين ٢٢٠٠ ق.م و ٣٠٠ م ، وذلك في كل من المكسيك<sup>(١)</sup> والبيرو ، ومنذ ١٥٠٠ ق.م كانت القرى الزراعية في أمريكا الوسطى والجنوبية آخذة في النمو ، وفي عام ١٢٠٠ ق.م تشكل أول مجتمع معقد بالمعنى الحقيقي ، وهو مجتمع حضارة الأولك في المنخفضات الاستوائية لساحل خليج المكسيك ، وكان أول مركز كبير للمناسبات الرسمية هو تنوختيتلان (سان لورنزو) ، حيث تم تحويل شكل جرف طبيعي بأكمله ببناء مدرج ومنصات فيه<sup>(٢)</sup> .

دللت عمليات التنقيب على وجود يد عاملة منظمة ، وحكومة قوية ، شملت برعايتها النحاتين والعمالين في صقل الحجارة ، والخزافين ، كما غير على هرم كبير . أمّا في البيرو فقد وجد الفخار ، وعرف النسيج ، والمصنوعات الذهبية الدقيقة الصنع .

ومنذ حوالي سنة ٥٠٠ ق.م ، أخذت تتطور الحضارة الزابوتيكية بالتسارع في وادي أوكساكا في جنوب المكسيك ، فقد وجدت أول نقوش ضخمة بالخط التصويري الرمزي في العالم الجديد ، في المركز المهام الواقع على هضبة (مونت البان) ، وبظهور شعب المايا سنة ٣٠٠ م تبدأ الحقبة الكلاسيكية .

١٥

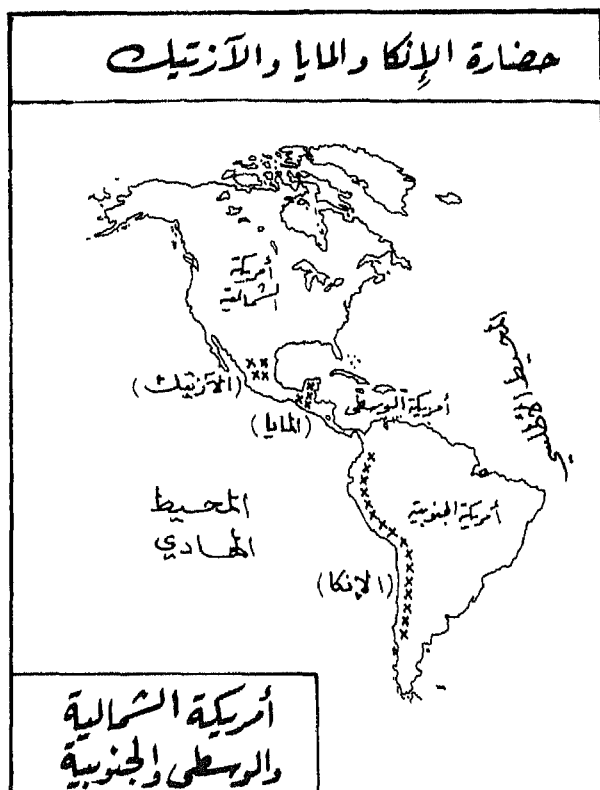
### الأزتك :

قامت حضارة الأزتك في القرن السادس عشر الميلادي ، في شمال غرب المكسيك ، عاصمتها (تينو كتيتلان) على ضفاف بحيرة تكسكوكو الضحلة ، كان حكمها ملكياً ، وبعد الشعب آلهة كثيرة ، كإله المطر (تلالوك) ، وإله الأزهار والأفراح والولائم (زوخشيلي) ، وإله المياه الجارية (تشلتشيوهتليكيو Chalchiuhltlicue ..

٢٠

(١) عرف بالحضارة التكونية ، أو ما قبل الكلاسيكية .

(٢) بـجة المعرفة ، المجموعة الثانية : ٨٧/٣

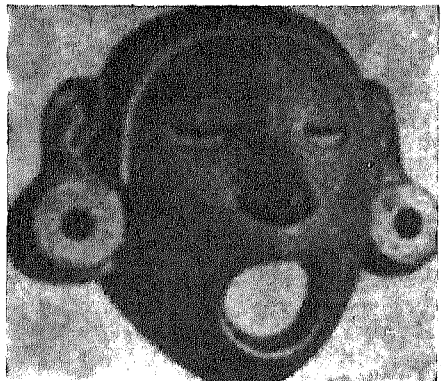


وضع نراهو الكواتل Nezahualcoatl (أي الذئب الجائع) مجموعة من القوانين ، عُدّت نموذجاً للتشريع ، وأنشئت المدارس لدراسة الشعر والموسيقى والتصوير والفلك . وفي عهود الأزتك المتأخرة ظهرت عبادة الشمس ، ذات الشأن العظيم ، لأنها صارت مقرنة بالحرب ، والشمس هي إله الخصب ، ومنظومة التقاويم ، بحاجة إلى دم بشرى ليعاونها على قيامها بعملها اليومى .

هذا ، وكان ضحايا الحروب أو القرابين يضمنون مباشرة إلى فردوس إله الشمس في

الشّرق فيراфонه ( وكان إله الشّمس هذا قد أصبح هو وويتلبختلي شيئاً واحداً ) إلى سمّت السّماء ، حيث تنتهي مهمّتهم ، ثم يعودون أدراجهم إلى الأرض ، على هيئة طيور ذوات ريش براق ، ثم ترافق الشّمس من السمّت حتى الغروب أرواح النّساء ، اللّواتي يتوفين في أثناء الوضع ( فقد كان موتهن على هذا النّحو يعدّ من قبيل موت الأبطال المخاربين ) ، ثم يuden فيظهرن على هيئة فراش ، أمّا في اللّيل ، فإنّه الشمس يعبر العالم السُّفلي ، ويضفي النّور على المنكودي الحظ ، الذين غادروا هذا العالم من غير أن ينعموا بطقوس واحتفالات خاصة تقام من أجلهم ، فهذا العالم السُّفلي ، وجهنّم هذه كانت يحكمها إله الموت المسمى ( نكتلانتكوهتلي Nictlantecuhtli ) ، ومع ذلك فثمّ جنة أخرى هي جنة إله المطر تلالوك ، الذي كان من عصر ما قبل الأزتك ، وهي جنة خاصة بن توفوا غرقاً أو بأمراض الاستسقاء .

١٠



\* قناع إله أكسيب إله النبات



\* أطلال ( ماتشو بيتشو ) في البيرو

فأمّا من قُتلوا في الحرب ، أو راحوا ضحايا القرابين ، فكانت تحرق جثثهم ، وأمّا من ماتوا غرق ، أو بداء الاستسقاء فكانوا يدفنون ..

وكان كل قبائل المكسيك تشارك في عبادة إله واحد ، وذلك إله هو إله الجو

( وإله اللّيل أيضًا ) : تزكاتلبوكا Tezcatlipoca ، مالك ناصية السّحر ، الإله الحالى الذي يجازي المسيئين بما عملوا .

وَمَا يُعْدُ فِي نَظَرِنَا تَضْحِيَة شَنِيعَة كُلِ الشَّنِيعَة ، تَلِك التَّضْحِيَة الْمَكْسِيْكِيَّة الَّتِي كَانَت تَجْرِي فِي العِيدِ الْعَظِيمِ ، الَّذِي يَقَامُ احتِفالاً بِإِلَهِ اكْسِيب<sup>(٢)</sup> Xipe الذي لم يكن ضَمِنَ آلهَة الْمَكْسِيْكِ ، بل جَيَءَ بِهِ مِنْ آلهَةِ الْقَبَائِلِ الْضَّارِبَةِ غَرْبِيَ الْوَادِي ، وَكَانَت الصَّحَايَا الَّتِي يَتَقَرَّبُونَ إِلَيْهِ أَيَّامَ عِيدِهِ ، تَؤْخَذُ مِنْ أَسْرِيِ الْحَرْبِ ، وَكَانَت قَلْوَاهُمْ تَنْتَزَعُ عَلَى حَجَرِ التَّضْحِيَةِ ، ثُمَّ تَسْلُخُ جَلُودَهُمْ لِيَرْتَدِهَا أَسْرُوهُمْ طَيْلَةً انْعِقَادِ الْاحْتِفَالِ ، فَإِذَا اَتَهَىِ الْعِيدِ - وَكَانَ يَسْتَرُّ عَدَّةً أَيَّامٍ - يَخْلُعُ لَابْسُوِ الْجَلُودِ جَلُودَهُمْ جَمَاعَةً فِي وَقْتٍ وَاحِدٍ ، ثُمَّ تَدْفَنُ هَذِهِ الْجَلُودُ فِي حَفْرَةِ بَظَاهِرِ الْمَدِينَةِ ، وَيَبْدُو لَنَا هَذَا الْعِيدُ لَأَوْلَ وَهَلَةً ١٠ أَمْرًا شَنِيعًا تَعَافِهِ النَّفْسُ ، وَتَنْفَرُ مِنْهُ كُلُّ النُّفُورِ ، إِلَّا أَنْ مَعْنَاهُ الْخَفِيُّ الْبَاطِنُ يَخْفَفُ مِنْ شَنِيعَةِ ذَلِكَ الْمَظْهَرِ الَّذِي يَبْدُو فِيهِ ، فَقَدْ كَانَ إِلَهُ اكْسِيبُ هَذَا إِلَهَ الزَّرْعِ ، وَمِنْ بَيْنِ آلهَةِ الْخَصْبِ ، فَكَانَ الْمُشْتَرِكُونَ فِي الْاحْتِفَالِ ، وَهُمْ يَلْبِسُونَ جَلُودَ هُؤُلَاءِ الصَّحَايَا الْبَشَرِيَّةِ ، يَيْثُلُونَ الزُّرُوعَ الشَّتَوِيَّةَ ، الَّتِي مَاتَتْ فِي ظَاهِرِ أَمْرِهِا ، وَلَكِنَّهَا لَا تَزَالْ تَنْطَوِيُّ عَلَى جَرْثُومَةِ الْحَيَاةِ ، وَكَانَ خَلْعُ الْأَسْرِينَ مَا عَلَيْهِمْ مِنْ جَلُودٍ ، يَعْدُ بِثَابَةِ طَقْسِ ١٥ سَحْرِيِّ ، يَعْتَقِدُونَ أَنَّهُ يَمْثُلُ عُودَةَ الْحَيَاةِ إِلَى ذَلِكَ النُّبُاتِ الَّذِي يَعِيشُونَ عَلَيْهِ ، بَلْ إِنَّهُ لِيُعِينَ عَلَى هَذِهِ الْعُودَةِ نَفْسَهَا .

وَكَانَتِ الْحَاجَةُ الْمُتَرَايِدَةُ إِلَى الصَّحَايَا الْبَشَرِيَّةِ ذَاتِ أَثْرٍ بَارِزٍ فِي نَفْسِيَّةِ الْمَكْسِيْكِ ، وَفِي سِيَاسَتِهِمْ كَذَلِكَ ، فَقَدْ كَانَتْ غَالِبَيَّةُ الصَّحَايَا مِنْ أَسْرِيِ الْحَرْبِ ، وَكَانَ الْمَوْتُ عَلَى حَجَرِ الْقَرْبَانِ هُوَ مَوْتُهُ الرَّجُلِ الْمَحَارِبِ ، وَيَكْفِلُ لَهُ أَنْ يَدْخُلْ مِباشِرَةَ الْجَنَّةِ الَّتِي يَرْغَبُهَا كُلُّ الرَّغْبَةِ ، هَذَا ، وَقَدْ وَرَدَتْ فِي الْمَخْطُوطَاتِ أَمْثَلَةً كَثِيرَةً لِمَحَارِبِينَ طَلَبُوا أَنْ يَقْدِمُوا صَحَايَا مَخَافَةً أَنْ يَمْتَوِّأُوا حَتْفَ أَنْوَفِهِمْ ، فَيَكُونُ مَصِيرُهُمُ الْذَّهَابُ إِلَى ذَلِكَ الْعَالَمِ السُّنْنِيِّ الَّذِي لَا لَوْنَ لَهُ ، وَالَّذِي يَحْكُمُهُ مِيكَتَلَا تِنْكُوْهَتْلِي ، وَلِهَذَا السَّبَبِ كَانَ الْحَرْبُ فِي أَيَّامِ

(٢) الْاحْتِفَالُ بِإِلَهِ اكْسِيبِ Xipe فِي شَهْرِ تِلَاكَاسِيْتُوْرَاتِلِ : Tlalxitewalzatle .

الأزتك من مسائل الطقوس البالغة الأهمية ، فلم يكن همُ الحارب الأول أن يقضي على عدوه ، بل كان جُلُّ هُمَّه موجَّهاً إلى القبض عليه حيّاً ، وأخذه أسيراً حتى يقدمه ضحية للآلهة وقرباناً ، وكان ترقى الحارب في شتى معارج الرُّتب يقوم على هذا الأساس ، وكذلك أدىت بالأزتك حاجتهم الماسة إلى الضحايا الذين يقدمون قربانين للآلهة .  
الآن يشرفوا على القبائل التي أخضعوها ، والتي تدفع لهم الجزية ، سوى إشراف مهلهل ضعيف ، حتى بلغ بهم الأمر أنهم كادوا يشجّعونهم على الثورة ، لأنَّ الحرب عندهم أصبحت ضرورة دينية ، واستقرار السلام داخل ما يسمُّونه إمبراطوريتهم ، كارثة دينية مفجعة ، وكم من مرَّة كان هذا سبباً في نجاة الغزا الفاتحين الإسبان ، لأنَّ الأزتك لم يكونوا يحاربون ليقتلُوا ، بل ليأسِروا<sup>(٤)</sup> .

في شباط (فبراير) سنة ١٥١٩ م أُبْرِج الإسباني كورتيز مع نحو أربع مئة أوربي ، ١٠ ومتين من السُّكَّان المحليين ، وأقل من عشرين جواداً ومدفعاً ، وأعلم إمبراطور الأزتك موتزيوما موتوكوزوما Montezuma Motzcuzoma ، أنَّه قاصد إلى زيارته رسولاً من ملك شديد البأس وراء البحر ، وأصبح بعدها إمبراطور الأسير في أيدي الإسبان الذين تولَّوا الحكم باسمه ، ليشعروا بعدها تعطُّشَهم إلى ذهب هذه القارة البكر وخیراتها .

١٥ كما قامَت في أمريكا الوسطى حضارة المايا<sup>(٥)</sup> ، التي تأسست سنة ٣٠٠ م ، واندثرت بسبب الكوارث الطبيعية سنة ٩٠٠ م ، ثم عادت إلى الظهور في القرن العاشر الميلادي ، وبقيت مجهرة حتى اكتُشفت مصادفة سنة ١٨٤٠ م .

امتازت هذه الحضارة بوجود كتابة تصويرية ، مع ازدهار الفلك وفن العمارة ، وبخاصة بناء الأهرامات .

(٤) المعلومات التي وردت عن ديانة الأزتك : ( تاريخ العالم ) ٩٤/٦ وما بعدها ، بحث : أمريكا في عهد الأزتيك والإإنكا ( وصف الحضارتين الرّاقيتين العجيبتين اللّتين قضى عليهما الفاتحون الإسبان ) ، بقلم : توماس أ. جويس .

(٥) في غواتيمala وهندوراس والسلفادور حالياً ، عاصتها ( شن إنزا ) .

## حضارة الإنكا ( Inca ) :

الإنكا إمبراطورية طولها ٢٧٠٠ ميل ، شملت ٣٦ درجة من درجات العرض ، على الساحل الغربي لأمريكا الجنوبيّة ( بيرو وشيلي حاليًا ) ، في جبال الأنديز<sup>(٦)</sup> ، قامت سنة ١٢٠٠ م ، وقضى عليها المستعمرون الأوربيون سنة ١٥٣٣ م .

لم يعرف الإنكا أي نوع من أنواع الكتابة ، حتى ولا التصويري منها .

وكان الشمس إلههم القبلي . وجيشهم كفؤاً ، حسن العدة .

وكان النظام الذي وضع للسيطرة على هذه الإمبراطورية ، التي تُثْلِّ شريطاً طويلاً جداً من الأرض ، شكلاً صارماً من أشكال الاشتراكية الحكومية ، يقوم على الاعتقاد بأنَّ الحاكم الإنكوي إله على الأرض ، تتسم أوامره من أجل ذلك بالتأييد الإلهي .

وحضارة الإنكا حضارة زراعية<sup>(٧)</sup> ، قسمت الأراضي فيها أقساماً ثلاثة ، تيسيراً للأعمال الزراعية : أراضي المعبد ، والأراضي العامة ، والأراضي الملكية .

ومن أراضي المعبد حصلوا على ما يلزم للإنفاق على كهنة الشمس .

أما الأراضي العامة ، فكانت تقسم بين رؤساء الأسر ، كلُّ أسرة بحسب عدد أفرادها .

على حين كانت الأراضي الملكية مصدر إيرادات الدولة ، وأقاموا نظاماً معقداً متدرجاً من الموظفين للإشراف على ضبط سير العمل الجماعي ، فاستطاع هؤلاء الموظفون بإحصاء صحيح شامل لجميع السُّكَّان أن يقدّروا مدى مافي كل إقليم من

(٦) في بيرو وبوليفيا وشيلي ، عاصتها ( كوزكو ) .

(٧) تاريخ شيلي ، تأليف : إ. ف. فرغارا Vergara ، ص ٤٥ ، ترجمة ماري يني عطّال الله ، دار الرّيحياني - بيروت ، ط ١ ، سنة ١٩٥٧ م .

الإمكانات البشرية ، ومكانتهم الـلـوـائـح الصـارـمـة المعـولـهـا منـأنـيـوزـعـواـالـعـمـالـ تـوزـيـعـاـتـرـاعـىـفـيهـالـقـدـرـةـالـإـتـاجـيـةـلـكـلـإـقـلـيمـ.

وكان هذا النـظـامـالـحـكـومـيـ فـضـلـاـعـماـيـشـلـعـلـيـهـمـنـطـائـفـةـمـنـالـمـوـظـفـينـالـمـشـرـفـينـ عـلـىـأـعـالـمـالـدـوـلـةـيـتـطـلـبـالـعـلـمـعـلـىـتـيـسـيرـالـمـواـصـلـاتـ،ـوـكـانـيـتـطـلـبـعـاـمـلـةـالـنـاسـفـيـ جـمـلـتـهـمـعـاـمـلـةـصـارـمـةـ،ـأـمـاـمـنـحـيـثـتـسـهـيلـالـمـواـصـلـاتـ،ـفـقـدـكـانـالـإـنـكـاـبـارـعـينـكـلـ الـبـرـاعـةـفـيـإـنـشـاءـالـطـرـقـفـيـأـقـالـيمـيـعـرـالـعـلـمـفـيـهـاـ،ـوـيـشـقـكـلـالـمـشـقـةـ،ـوـأـقـامـواـعـلـ طـولـهـذـهـالـطـرـقـسـلـسلـةـمـنـبـيـوتـلـلـاستـرـاحـةـ،ـيـقطـنـهـاـعـدـأـوـنـرـسـمـيـونـ،ـيـسـمـوـنـهـمـ تـشـاسـكيـ Chasquiـ،ـيـعـمـلـونـفـيـنـقـلـالـرـسـائـلـالـشـفـهـيـةـمـنـنـقـطـةـإـلـىـأـخـرىـ،ـأـوـيـسـلـمـونـ حـزـمـةـالـجـبـالـمـعـقـودـةـمـنـمـحـطـةـإـلـىـمـحـطـةـ،ـوـتـقـتـلـهـذـهـالـجـبـالـرـسـائـلـرـسـمـيـةـ،ـهـذـاـ،ـ وـقـدـاـسـتـشـارـتـالـطـرـقـالـمـنـشـأـةـفـيـالـجـبـالـبـنـوـعـخـاصـإـعـجـابـالـمـسـتـعـمـرـيـنـالـأـوـرـيـيـنـ،ـ ١٠ـ فـكـتـبـكـيـزـاـدـوليـونـ Qesa de Leonـ يـقـولـ<sup>(٨)</sup>ـ:

وـمـاـرـاقـيـ،ـوـأـعـجـبـتـبـهـكـلـإـعـجـابـ،ـوـأـنـأـتـأـمـلـشـؤـونـهـذـهـالـبـلـادـوـأـكـتبـ عـنـهـاـ،ـأـنـأـفـكـرـفـيـالـطـرـقـالـرـائـعـةـالـتـيـتـشـاهـدـهـاـالـآنـ،ـفـكـمـرـجـلـاـيـكـفـيـلـإـنـجـازـهـاـ يـاتـرـىـ؟ـوـبـأـيـأـدـوـاتـوـآلـاتـاسـتـطـاعـواـأـنـيـسـوـواـالـجـبـالـ،ـوـيـخـرـقـواـالـصـخـورـحـتـىـ يـجـعـلـوـهـذـهـالـطـرـقـبـهـذـاـعـرـضـ،ـوـهـذـهـالـصـلـاحـيـةـ،ـفـبـعـضـهـاـكـانـيـتـدـأـكـثـرـمـنـأـلـفـوـمـئـةـ ١٥ـ فـرـسـخـ،ـعـلـىـجـانـبـهـوـيـسـحـيقـةـخـيـفـةـتـسـبـبـلـمـنـيـطـلـعـلـيـهـالـدـوـارـ،ـإـنـبـصـرـإـلـيـسـانـ لـيـعـجزـأـنـيـتـدـإـلـىـقـرـارـهـاـ،ـوـكـانـلـاـبـدـلـهـمـفـيـبـعـضـالـمـوـاضـعـأـنـيـشـقـوـأـلـأـنـفـسـهـمـمـنـفـذـاـ يـنـقـرـوـنـهـفـيـالـصـخـورـالـجـلـامـيدـ،ـلـيـحـصـلـوـاـعـلـىـالـاتـسـاعـالـمـطـلـوبـ،ـوـقـدـفـعـلـوـذـلـكـكـلـهـ بـالـعـوـلـوـالـنـارـلـيـسـإـلـاـ،ـوـكـانـالـرـتـقـىـعـسـيـرـاـوـعـرـاـفـيـبـعـضـالـمـوـاضـعـ،ـوـعـالـيـاـعـلـوـاـ ٢٠ـ اـسـتـلـزـمـحـفـرـدـرـجـمـنـأـسـفـلـ،ـوـكـانـدـرـعـوـاسـعـةـتـسـوـيـمـنـحـيـنـإـلـىـحـيـنـلـتـتـعـزـذـأـمـاـكـنـ للـرـاحـةـ،ـوـكـانـفـيـمـوـاضـعـأـخـرىـأـكـوـمـعـالـيـةـمـنـالـشـلـجـأـشـدـمـنـهـذـهـالـخـطـوـرـةـ..ـ فـحـيـثـ

(٨) تاريخ العالم : ١١٦٦

كان الثلوج يعوق المرور ، وحيث كانت الغابات ، أو الأرض المفككة كان لامناص لهم من تهيد الطريق ورصفه بالأحجار .

وقد يسر لهم نظام العدائين أن يرسلوا أية رسالة<sup>(٩)</sup> مسافة ألف ميل في اتجاه مستقيم مجازين أقاليم جبلية في ثمانية أيام .

هذا وكانت صيانة نظام المواصلات ، ونظام توزيع الغلات ، تقتضي الإشراف المطلق على الأهالي ، وكان هذا الإشراف موجوداً فعلاً ، ولم يكن لأحد من عامة الشعب أن يرتفع عن مستوى الطبقة التي ولد فيها ، ولا أن ينتقل من قريته ، أو يتزوج امرأة من غير إقلبيه ، ولا يستثنى من هذا التعميم إلا أمر واحد تمارسه الدولة بمحكمتها ، فكان نظام الحكم كله يقوم على أساس نزول كل إنسان نزولاً تاماً عن فرديته استجابة لحاجة الدولة .

وكان الإنكا يبدون ساحة واسعة أفق في الدين ، فلم يحاولوا أن يقضوا على العبادات المحلية ، ولم يطالبوا بأكثر من أن يكون لعبادة الشمس - إلههم القبلي - الأولية الرئيسية .

وكما قامت ديانة بيرو على عبادة حَدَّ قبلي ، فقد تضمنَت بطبيعة الحال ضرورة احترام الموتى .

وكان حكم الإنكا من أكبر أسباب النهوض بالفنون والحرف ، وذلك بفضل عنايته بتوزيع العمل توزيعاً متناسباً لا تطغى فيه ناحية على أخرى ، وكان الإنكا أبداً لا يمثل لهم في صناعة النسيج من سجف ، وقماش ، وتطریز ، حتى قيل بحق : لوأنْ

(٩) لم يستحدث الإنكا أي شكل من أشكال الكتابة كما استحدث سكان أمريكا الوسطى ، ولكنهم كانوا يستعملون مجموعات منتظمة من حبال معقودة ، يسمونها كويبيو ، لتكون شبه مذكرات فنية للرسائل والحسابات ، (تاريخ العالم : ١٠٤/٦) ، وهناك رأي آنهم عرفوا الهيروغليفية (علم الفكر ، المجلد ١٥ ، العدد ٣ لعام ١٩٨٤ ، ٤٨) ، وهذا الرأي يشکُ بصحته .

صناعة النسيج زالت كلها من الدنيا القديمة لأمكّن استعادتها من النسوجات التي وُجدت في مقابر بيرو ، كذلك ازدهرت صناعة الخزف عندهم مثل هذا الازدهار ، إلا أنَّ فخار الإنكا كان لا شَكَ دون فخار ما قبل التاريخ ، من حيث صفاته الفنية ، وإن فاقه من حيث الصناعة .

(باتشاكوتاك) مغيّر العالم ، الاسم الذي أطلق على الإمبراطور يوبانكوي Yuponqui ، الذي حَوَّل مملكة كوزكو Cuzco في القرن الخامس عشر إلى إمبراطورية الإنكا الواسعة الممتدة على طول المحيط الهادئ ، وهي التي وجدها بيزارو قائمة ، عندما وصل بيرو لأول مرّة عام 1527 م .



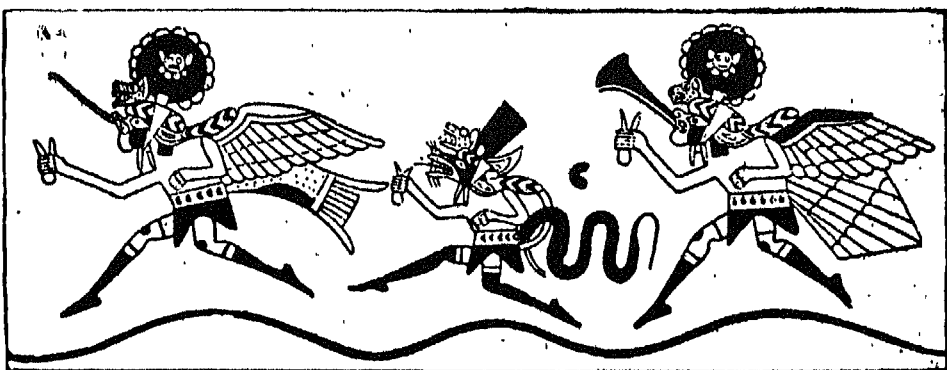
\* كوبيو من  
الإنكا (بيرو)



\* ملابس (الشُعُان) في بيرو  
رسم لرجلين يصطرعان



\* محاربون من الإنكا



\* رقص طقسي يقوم به رجال يثثرون آجداد عشائرهم

### العلاقة بين حضارة العالم القديم وبين حضارة العالم الجديد :

عندما قام ثور هيرداهل Thor Heyerdahl في أيار (مايو) ١٩٧٠ م ، بقاربه المصنوع من البردي ، وألذى كان يزن حوالي ١٥ طنًا ، برحلته عبر المحيط الأطلسي ، لفت نظر المهتمين بالدراسات عن أصل سكان العالم الجديد ، واعتقد بعض العلماء في إمكانية قيام رحلات بين العالم القديم وبين العالم الجديد ، وحاول هيرداهل أن يثبت إمكانية قيام المصريين القدماء منذ عام ٣٠٠٠ ق.م بالوصول إلى أمريكا ، وكان لهم أثر في حضاري المايا والإإنكا ، والسؤال المطروح : أحقًا ، كانت هنالك صلة بين حضارات العالم القديم وبين حضارات العالم الجديد ؟!

أم أن هذه الحضارات - في العالم الجديد - نشأت في عزلة ؟ ! ١٤٠

أم أنها كانت على اتصال بأقوام مجهولين<sup>(١٠)</sup> ؟

يرى بعض العلماء - بعد أن رفضوا نظرية الاتصال عن طريق البحر بالعالم الجديد - أن الإنسان مبدع في طبيعة ، ميال إلى الاختراع ليسد حاجاته ، فما تم الكشف

(١٠) عالم الفكر ، المجلد ١٥ ، العدد ٣ لعام ١٩٨٤ ، مقالة الأستاذ عبد الحميد زايد : متى وأين بدأت الحضارة ؟

عنه في إحدى نصفي الكرة الأرضية في عصر ما قبل التاريخ ، يمكن الكشف عنه مستقلًا عن النصف الآخر ، ليؤدي الحاجات ذاتها .

ولكنْ هناك تشابهٌ بين حضارة مصر القديمة ، مثل : عبادة الشمس ، والخطُّ الهيروغليفِي ، والتحنيط ، والوصفات الطَّبَّية ، وطريقة التَّرْقِيم ، وإدراك الفرق بين النُّجوم والكواكب ، والتَّقويم الدَّقيق ، والتنبؤ بدقة بأوقات كسوف الشمس .. وبين ٥ حضارات العالم الجديد ، وأهرامات المكسيك ، التي قام بتنفيذها مجموعات ضخمة من العمال ، عشر فيها على حجرة تحت الأرض ، خاصة بالدَّفن ، ويصل إليها الإنسان عن طريق ممرات خادعة ، مثلاً فعل المصريون القدماء في تضليل لصوص المقابر ، كما زُوِّدت الجثة بالحُلَى .

هذا ، وسكنّان العالم الجديد قبل اكتشافه ، مجموعاتٌ مختلفة لا توجد بينها قرابة ،  
وكان بأمريكا الشمالية أكثر من خمسين لغة ، حينما وصلها الأوربيون ، وقيل إنَّ هؤلاء  
السُّكَّان جاؤوا من مستعمرات من القارة الغارقة العجيبة في المحيط الأطلسي ، وهذا  
رأيٌ أسطوري ، لأنَّ الجيولوجيين يقولون : إنَّ لا توجد قارَّة غارقة مفقودة في المحيط  
الأطلسي ، على الأقل ليس في ستة الملايين سنة الأخيرة .

وعديدة هي تلك الأشياء التي عُثر عليها في العالم الجديد ، وتشبه إلى حدٍ كبير ١٥ تلك التي وجدت في مراكز الحضارات بجنوب شرق آسية ، فالإله شاك مول Chac-Mool ، عُرف في الهند ، وفي جنوب شرق آسية منذ الأيام الأولى لبودا ، ومكتشفات مدينة Argkor Vat في كمبودية أكثر شبهاً بدين المايا في أيٍ شيء عُثر عليه في العالم القديم .

٢٠ كاستخدمت الجماعات السّابقة للإنكا في بيرو ، مجاري المياه فوق القنطر ، والقنوات في الزّراعة ، كما أنَّ عمليّات قطع الحجارة من المحاجر والبناء تشبه كثيراً مسلكه المصرُون القدماء .

واعتمد الإنكا في التراسل والتسجيلات على نظام مركب من حبال معقدة ، أو ما يسمى Quipos ، فثبتت العشرات بخيط ، وتدخل الحبال الملونة يشير إلى الأحداث الهامة ، والهانكس Hankos ، والشارس Chaaras ، حبال خاصة خيطها لآلئ وأصداف أو أحجار كرية ، استخدمت في إمساك الدفاتر لكلٍ من الدائن والمدين .

5. وجوانب من علم الطب المصري القديم ، يطابق طب بيرو ( الإنكا ) ، حتى عملية التحنيط ( المومياء ) التي وجدت في بيرو ، تشبه مومياء مصر ، حتى لف الجثة متشابه من حيث اللُّف بأقشة من نسيج الكتان ، وإن كان التحنيط في مصر أرق وأرفع مستوى ، وكذلك وجدت أقنعة ذهبية خاصة بالموتي ، كما هي الحال في مصر القديمة ، كلُّ هذا من الأمور التي لا زالت تحتاج إلى تفسير .

10. وما زالت نظرية الاتصال عبر مضيق بيرنج Biring لها وجهتها ، فليس من شك أنَّ قدماء سكان أمريكا جاؤوا إليها عن هذا الطريق ، فسكن الأسلاف منهم أمريكا الشمالية ، واندفعوا إلى الجنوب ، ليقيموا في أمريكا الوسطى ، والظاهر أنهم اتحدوا مع غرباء جاؤوا عبر البحار ، فالرحلات عبر المحيطات - على الرغم من صعوبتها - محتملة في شكلها الطبيعي من جانب أناس أحبوا البحر في فجر التاريخ .



١٥

## إفريقية

بقايا الصُّور التي تركها الإنسان القديم في الصُّخور الصُّحراءِية ، وأثار الوديان التي جفت ، وحتى بحيرة تشاد التي تتقلص باستمرار .. كلُّها شواهد على حداثة عمر الصُّحراء الكبرى ، وهناك رأى هو أنَّ إفريقية هي مهد الإنسان قبل مئات الآلوف من السَّنين ، ويدعم هذا الرأي الهياكل العظمية البشرية التي اكتشفت في الحبشه وأوغنده .

ومنذ سبعة أو ثمانية آلاف سنة من جمْع الطَّعام والصَّيد ، بدأت الزراعة وتربية

الحيوان واستغلاله ، أي حياة الاستقرار ، وهكذا وطّدت أربع جماعات عرقية إفريقية  
أقدامها في هذه القارة ، هي :

- البوشمن الأوّلون ، في الأجزاء الجنوبيّة والشرقيّة .
- الأقزام في أقاليم الغابات من حوض الكونغو وساحل غانا .
- ٥ - الحاميُون في الشمال والشمال الشرقي .
- الزُّنوج ، وهم الأقدم ، انتشروا في المناطق الباقيَة ، وعلى هامش مناطق الغابة الاستوائيَّة ، ثم توغلوا فيها منذ حوالي ٨ - ٩ آلاف سنة<sup>(١)</sup> .

وتطلق كلمة (البنتو) على جميع الشعوب الأصلية في وسط إفريقية وجنوها ،  
والكلمة مكونة من (أب - نتو) ، ومعناها النَّاس .

عرف البنتو نظاماً قبلياً بسيطاً ، مع طائفة من القوانين العرفية ، ومحاكم لإقرار العدل ، ونظاماً لامتلاك الأراضي ، وليس للبنتو أدب مكتوب ، ولكن تقاليد القبيلة تحفظها الرِّوايات الشَّفوية .

تقوم عقائد البنتو الدينية على الإيمان ببقاء الروح بعد موت الجسد ، والغرض الأوّل من العبادة ، استرضاء أرواح الموتى التي ينسبون إليها القدرة على نفع الأحياء أو إيذائهم ، ويقترن بهذه العبادة البدائية للأجداد ، إيمان بالسحر وغيره من ١٥ الخوارق<sup>(٢)</sup> .

وأهمُّ الحضارات التي قامت في إفريقية :

كوش (أو حضارة ميروي Meroe) :

في سنة ١٠٠٠ ق.م ، برزت كوش دولة مستقلة عن مصر ، جنوب النوبة ، بين النيل والبحر الأحمر ، لا سياسياً فحسب .. بل ثقافياً أيضاً ، حتى استطاع حُكّامها ٢٠

(١) هجنة المعرفة ، المجموعة الثانية : ٦٣/٣

(٢) تاريخ العالم : ١٢٧/٦

سنة ٧٢٥ ق. م ، الزَّرْحَف شمَالاً على طول نهر النَّيل ، واحتلال مصر ، ليؤسِّسوا فيها الأُسرة الخامسة والعشرين .

ولكن الفرعون الكوشى ( تاهارقا ) تراجع جنوباً حتى كوش ، بسبب الغزو الآشوري بين : [ ٦٦٣ - ٦٧٦ ق. م ] ، وتعلَّم الكوشيون درساً قاسياً وثميناً ، خلال معاركهم مع الآشوريين ، لكنَّهم حلوا معهم التقنية الآشورية ، استخراج واستعمال الحديد ، الذي أصبح أساساً لاستقرارهم .

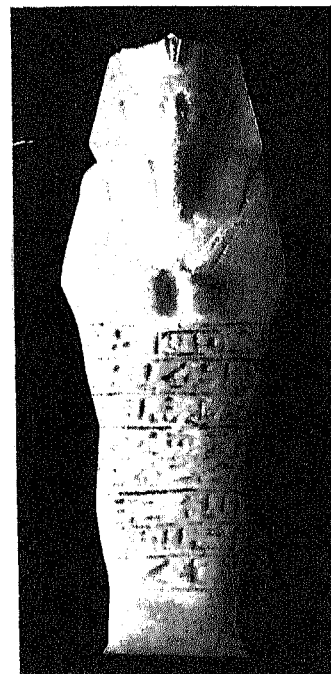
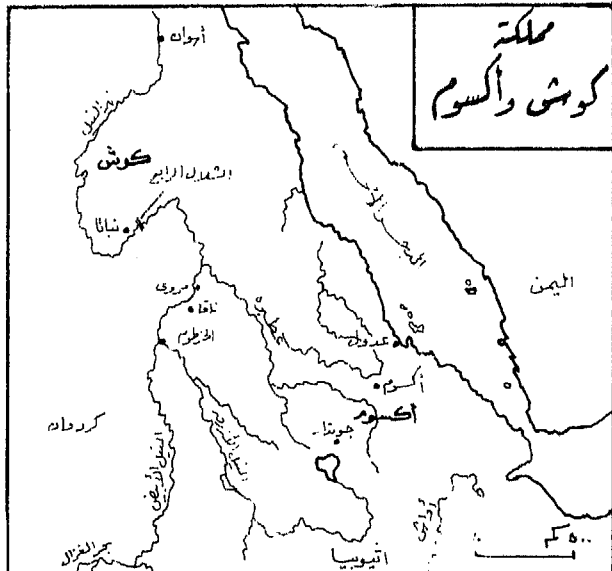
وانتقلت عاصمة كوش من ( النَّبْطَة ) - العاصمة القديمة - جنوباً إلى ( ميروي ) ، في القرن السادس ق. م جاعلين من مدينة ( أبتاراو ) القرية منها حصناً حصيناً للدفاع ورداً أطماع الغزاة ، وكان ميريوي موارد هائلة من الحديد الخام ، ومن الخشب اللازم لصهره ، فاتسارت صناعة الحديد في المملكة على نطاق واسع ، فاستطاع فرسان الجيش المسلحون تسليحاً جيداً ، أن يدافعوا عن أراضيهم ضد هجمات البدو الرُّحَل القادمين من الصحراء .

تقهقرت حضارة كوش بسبب جفاف الأراضي الزراعية التي حلَّ بها الجدب . والتي كانت غنية بالكلأ ، بعد أن دامت هذه الحضارة أكثر من ألف سنة .

أخذت هذه الحضارة مكوناتها من شعوب شرق البحر المتوسط ، لازدهار تجاراتها في البحر الأحمر مع الجزيرة العربية ، علماً أن سفن الكوشيين تجاوزت مضيق باب المُنْدَب ، ووصلت حتى الهند . لقد اقتبس الكوشيون من حضارة الآشوريين والبابليين ، ومن العالم الهلنستي والهندي ، ولكنَّهم صاغوا من كل ذلك شيئاً فريداً ، بما فيه نظمهم الخاص من الكتابة ، وهو خطٌّ استعجمى حتى اليوم على محاولات فك رموزه<sup>(٢)</sup> .

(٢) بحجة المعرفة ، المجموعة الثانية : ٩٦/٣

(٤) قامت مملكة أكسوم في الحبشة في القرن الثالث قبل الميلاد ، وبسطت سلطتها على بعض الأجزاء الجنوبيَّة للجزيرة العربية . كان لبيرينطة نفوذ خاص في بلاد ملوك أكسوم ، وبدورها أكسوم ندريجياً بعد انجباخ قبائل البدو الرُّحَل لها ، وضعف تجاراتها في البحر الأحمر بظهور الإسلام .



\*نصب صغير ملك من (ميروي)



من آثار مملكة كوش

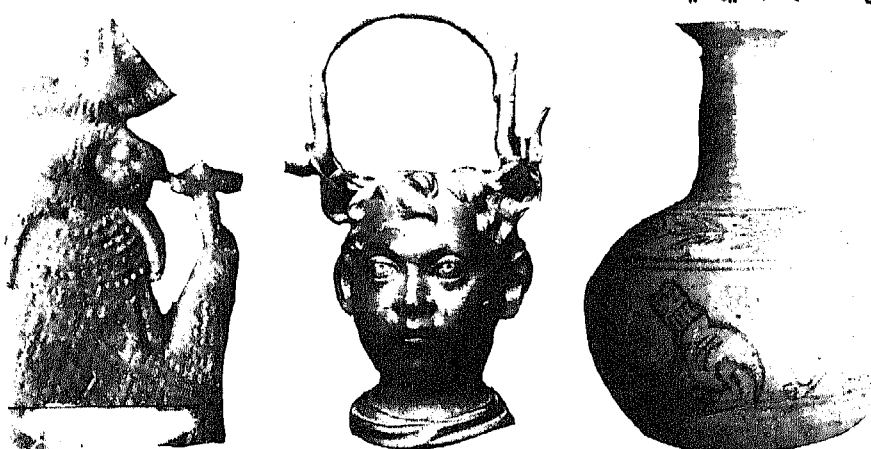
٦٣٤٦٦:  
٦٣٤٦٦٢

\* الكتابة الكوشية :  
استعصت على محاولات فك  
رموزها حتى اليوم



\*جانب من الهيكل ( ميري )

\*من حضارة ( ميري )



\*إناء من الفخار المشوي \*إناء للماء من السيراميك المشغول بدقة \*قيمة من الفخار الملون

## الحضاراتُ القدِيمَةُ فِي الْوَطَنِ الْعَرَبِيِّ

« إنَّ الْمَجْرَةَ الْبِلُونِيَّةَ الْمَزَعُومَةَ ،  
لَهَا أَبٌ وَأُمٌ شَرْعِيَّانَ ، أَمَّا أَبُوهَا فَهُوَ  
تِرَاثُ مَصْرُ الْقَدِيمَةِ ، وَأَمَّا أُمُّهَا فَهِيَ  
ذَخِيرَةُ بَلَادِ مَا بَيْنِ النَّهَارَيْنِ » .  
٥ جورج سارتن

### الْحَضَارَةُ الْمَصْرِيَّةُ الْقَدِيمَةُ

مِنْذِ الْأَلْفِ الْخَامِسِ قَبْلِ الْمِيلَادِ ، وَوَادِي النَّيْلُ يَوْرُ بِالسُّكَّانِ ، وَهُمْ خَلِيلُهُ مِنْ  
نُوبَيْنِ أَفَارِقَةَ ، وَعَرَبُ وَصَلُوا الْوَادِي إِمَّا عَنْ طَرِيقِ بَابِ الْمَنْدَبِ ، وَإِمَّا عَبْرَ بَرْزَخِ  
السُّوَيْسِ ، اجْتَذَبُهُمْ خَصْبُ أَرْضِهِ ، وَوَفْرَةُ مِيَاهِهِ ، فَشَكَّلُوا عَلَى طَوْلِ بَحْرِ النَّيْلِ  
١٠ حُكُومَاتٍ محَلِّيَّةً ، اتَّحَدَتْ فِي الشَّمَالِ « مَصْرُ السُّفْلَى » ، مَكَوْنَةً دُولَةَ الشَّمَالِ ، وَاتَّحَدَتْ  
فِي الْجَنُوبِ « مَصْرُ الْعُلَيَا » مَكَوْنَةً دُولَةَ الْجَنُوبِ ، إِلَى أَنْ وَحَدَّهَا مِنْا « أُو : نَعْرَمُ ،  
نَارْمَرُ » مَلِكُ الْجَنُوبِ ، حَوَالِي سَنَةِ ٣٤٠٠ ق.م. ، وَاتَّخَذَ مِنْفِيسَ عَاصِمَةً لَهُ ، وَتَعَاقَبَ  
عَلَى حُكُومَ مَصْرِ « فَرَاعَنَةَ » يَنْتَمِي إِلَى إِلَحِي وَثَلَاثِينَ أُسْرَةً ، وَذَلِكَ حَتَّى سَنَةِ ٣٢ ق.م. ،  
١٥ سَنَةِ دُخُولِ الإِسْكَنْدَرِ الْمَكْدُونِيِّ فَاتَّحَى إِلَى مَصْرَ .

### الْأَعْظَمُ الرَّئِيْسِيَّةُ لِتَارِيْخِ مَصْرُ الْقَدِيمِ :

١ - عَصْرُ الدُّولَةِ الْقَدِيمَةِ : [ ٣٤٠٠ - ٢٠٦٥ ق.م ] ، سَبَقَ قِيَامَ الدُّولَةِ الْقَدِيمَةِ عَصْرِ  
ما قَبْلِ السُّلَالَاتِ<sup>(١)</sup> ، وَعَصْرِ الدُّولَةِ الْقَدِيمَةِ بَدَأً مِنَ الْأُسْرَةِ الْأُولَى ، حَتَّى الْأُسْرَةِ  
الْعَاشرَةِ ، وَفِيهِ تَبَيَّنَتِ الْأَهْرَامَاتِ .

(١) وَيُسَمَّى أَيْضًا عَصْرُ الْنَّحْسَانِيِّ - الْمَجْرَيِّ : [ ٤٥٠٠ - ٣٤٠٠ ق.م ] ، وَعَصْرُ ما قَبْلِ السُّلَالَاتِ ، أَيِّ  
ما قَبْلِ الْأُسْرَاتِ ، وَسَتَشَكَّلُ عَنْ حَضَارَةِ ما قَبْلِ السُّلَالَاتِ عَلَى حَدَّةٍ ، وَيَلِيهَا مَبَاشِرَةُ الْحَضَارَةِ الْمَصْرِيَّةِ  
الْقَدِيمَةِ ، فِي أَعْصَرِ السُّلَالَاتِ .

ومن أشهر ملوك هذا العصر : بيبي الثاني : [ ٢٧٣٨ - ٢٦٤٤ ق.م ] ، الذي يُعد حكمه أطول حكم في التاريخ كله ( ٩٤ سنة ) .

٢ - عصر الدولة الوسطى : [ ١٥٨٠ - ٢٠٦٥ ق.م ] ، من الأسرة الحادية عشرة ، إلى الأسرة السابعة عشرة ، وفيه بلغت مصر ذروة التقى والرفاية ، أيام الفرعون امنمحات الثالث ، من الأسرة الثانية عشرة ، وفيه كان غزو الهايكسوس<sup>(٢)</sup> شمال مصر سنة ١٧٣٠ ق.م ، وبقوا فيها حتى ١٥٨٠ ق.م .

٣ - عصر الدولة الحديثة : [ ١٥٨٠ - ١٠٨٥ ق.م ] ، من الأسرة الثامنة عشرة ، إلى الأسرة العشرين ، وأشهر فراعنة هذا العصر : أحمس ، مؤسس الأسرة الثامنة عشرة ، وأمنحوتب الأول الذي وسع حدود إمبراطوريته جنوباً في بلاد النوبة إلى وادي حلفا ، ورمم المعابد في منفيس وطيبة ، وحاتشبسوت التي كانت وصيّة على ابنها الصغير تحوتيس الثالث ، والتي كانت على جانب عظيم من الدهاء والمزرم ، حتى كانت ترتدي بزي الرجال ، فترتدي ملابس الملوك ، وتضع لحية مستعارة ، وتترأس المجتمعات والاحتفالات الرسمية .

وفي هذا العصر وقع الانقلاب الديني أيام أمنحوتب الرابع ( أخناتون ) الذي فقد سيطرته على سوريا بسبب تدقق الحثين من الأنضول ، وقدت مصر بذلك ثروة هائلة كانت تأتيها من التجارة والضرائب والجزية .

ومن فراعنة هذا العصر أيضاً : توت عنخ آمون ، ورمسيس الثاني ، الذي حكم مصر سبعة وستين سنة [ ١٢٩٨ - ١٢٣١ ق.م ] ، ويعد من أكبر الفاتحين بعد تحوتيس الثالث وأخرهم ، انتصر على الحثين في قادش ، فوق الطُّرفان معاهدة صداقة سنة ١٢٨١ ق.م بسبب تزايد قوة الآشوريين وقوّها باضطراد سريع هدد الطُّرفين .

---

(٢) هيكل : ومعنىه في اللغة الدينية المصرية القديمة ( ملك ) ، وسوس ( رعاة ) ، ولمعنى إذن : الملوك الزعامة .

٤ - عصر الضعف والانحلال : [ ١٠٨٥ - ٦٦٣ ق.م ] ، من الأسرة الحادية والعشرين ، إلى الأسرة الخامسة والعشرين ، ومثلت الأسرة الثانية والعشرين حكم الليبيين : [ ٩٥٠ - ٧٣٠ ق.م ] ، ومن أشد ملوكهم شيشنق وابنه واساركون .

كما مثلت الأسرة الخامسة والعشرين حكم النوبيين ( مملكة كوش ) : [ ٧٥٠ - ٦٥٦ ق.م ] ، وأشهر ملوكهم ألارا ، وحفيده بعنخي ، وطهراقا الذي جعل ٥ تانيس عاصمة له ليكون قريباً من حدود مصر الشماليّة الشرقيّة ، المهدّدة من قبل الآشوريين .

٥ - عصر النّهضة المؤقتة ( أو العصر الصّاوي ) : [ ٦١٣ - ٥٢٥ ق.م ] ، وتنّيَّل بالأسرة السادسة والعشرين ، وفيه تكُّن بسامتيك من طرد الآشوريين من مصر .

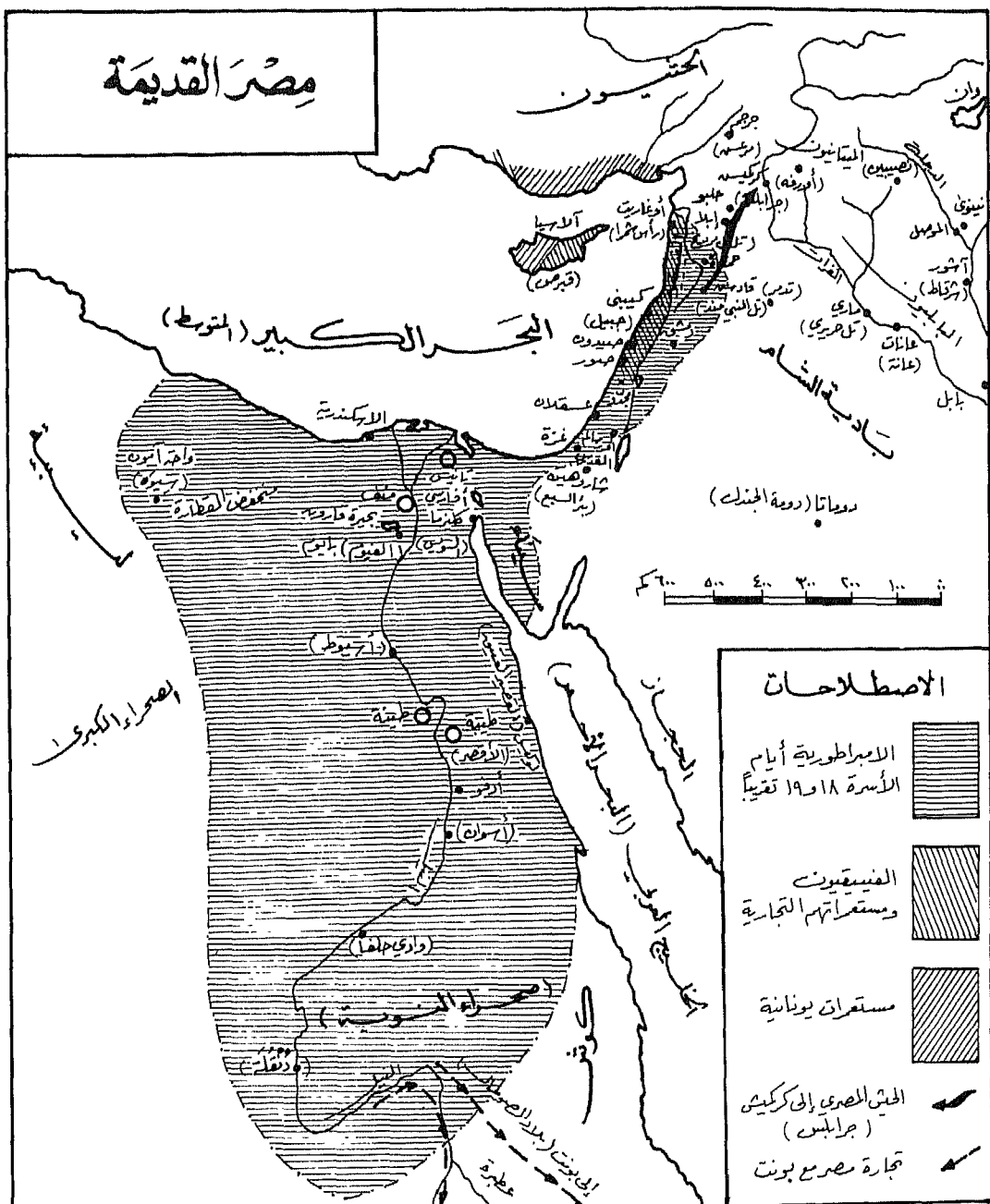
٦ - العصر المتأخر ( أو عصر الشّيخوخة والاضحلال ) : [ ٣٣٢ - ٥٢٥ ق.م ] ، من ١٠ الأسرة السابعة والعشرين ، وهي أسرة فارسية من الغزو الفارسي الأول ، وحتى الأسرة الحادية والثلاثين ، وهي من الغزو الفارسي الثاني ، وفيه احتلّ قبيز مصر ، ثم جاء الإسكندر سنة ٣٣٢ ق.م .

« والمؤرخون مختلفون فيما يتعلّق بتحديد تاريخ بدء حكم الأسر والملوك ، تزداد الفروق في عهد الدولة القديمة ، وتقلُّ في عهد الدولة الحديثة إلى ما يقرب من عشر ١٥ سنوات أو أقلَّ ، أو تتقرب جداً في عهد الضعف والانحلال منذ الأسرة الثانية والعشرين ، لتنعدم تقريراً منذ عهد الأسرة الرابعة والعشرين ، بسبب مقارنة تلك التّواريχ بحكم الآشوريين والكلدانين والفرس ، وتشبيتها بصورة صحيحة لا خلاف فيها »<sup>(٢)</sup> .

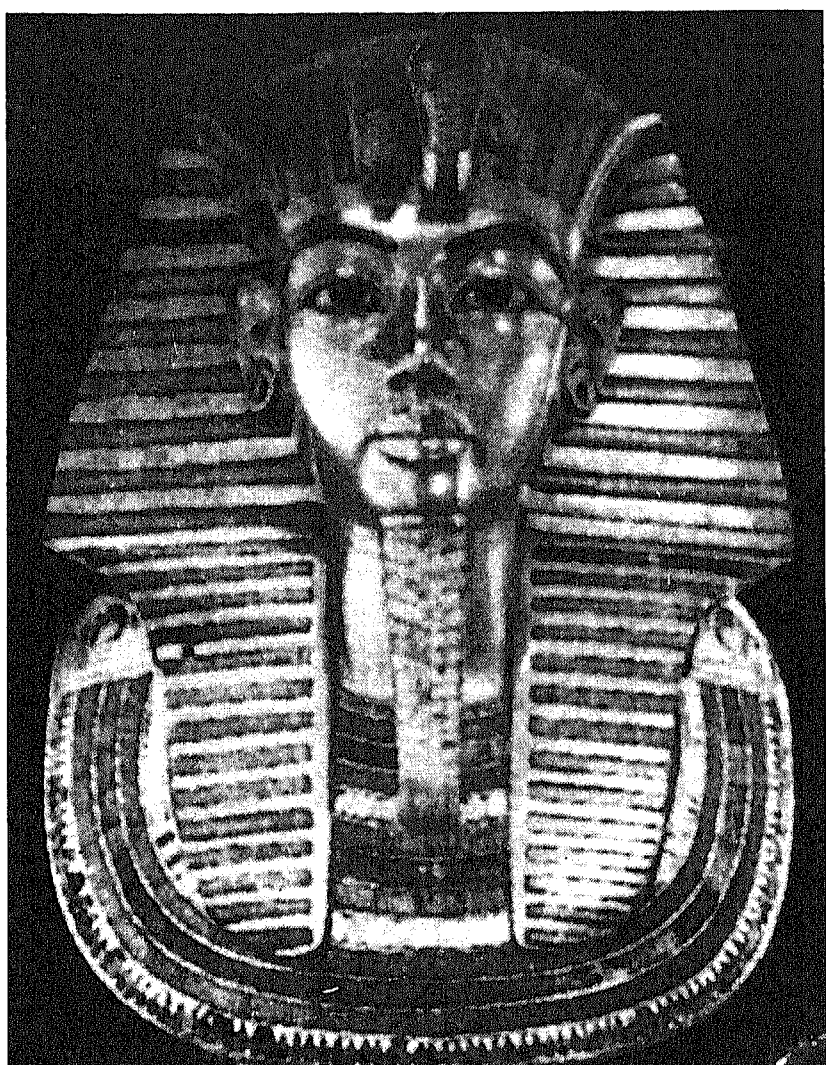
---

(٢) تاريخ الشرق الأدنى القديم ، عبد العزيز عثمان ، ص ٩٣ ، واعتبرنا الكتاب المذكور - مع كتب أخرى تذكر في حينها - لدراسة حضارات : مصر ، وبلاد الرافدين ، وبلاد الشام .

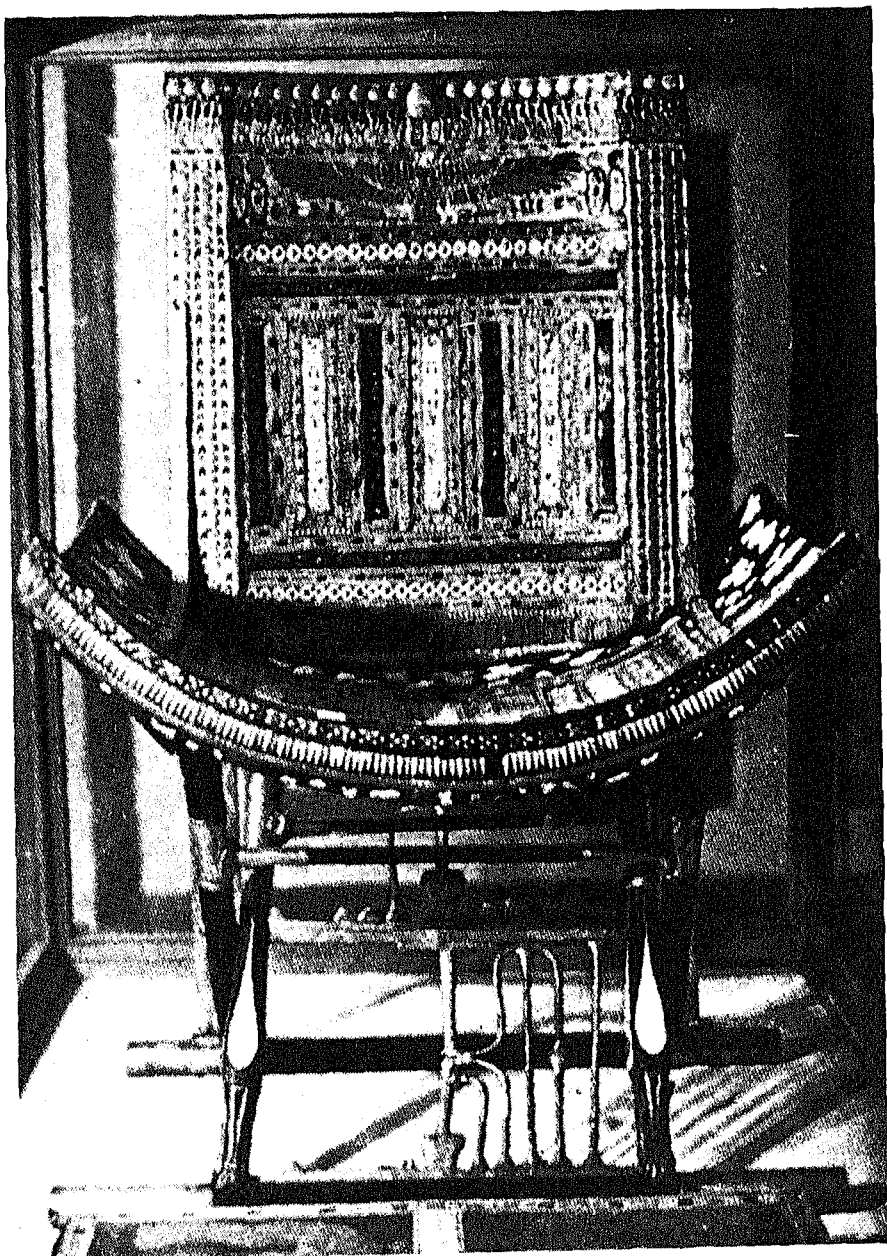
مِصْرَ الْقَدِيمَةُ



\* مصادر مصر العدائية



\* توت عنخ آمون



\* أحد كراسي العرش لتوت عنخ آمون

## حضارة عصر ما قبل السلالات :

يمكن تمييز حضارة موقع العمرة في الجنوب ، وتسمى أيضاً « حضارة تقواة الأولى » ، وحضارة موقع جرزة في الشمال ، وتسمى أيضاً « حضارة تقواة الثانية » .

وفي هذا العصر أقامت بعض المدن مخازن ومواقد جماعية على أطرافها ، مما يدلُّ على نوع من روح التعاون والتعاضد ، كما زرع الإنسان أشجار التحيل والتين والزيتون ، وعرف صناعة الأواني الفخارية ، وتقديمت صناعة الأدوات والأسلحة الحجرية ، وصناعة الجلود والسلال والمحصر والحبال والغزل والنسيج .

وفي أواخر هذا العصر ، اخترع المصريون الكتابة التصويرية ، ونظموا العمليات الزراعية حسب تقويم أوجدوه من ملاحظاتهم المتكررة لظاهرة الفيضان السنوي .

وفي هذا العصر أيضاً نشأت فكرة السلطة والرئاسة الملكية ، واندمجت المالكية الصغيرة في مملكتين إحداهما في الشمال ، والأخرى في الصعيد جنوباً .

## الحضارة المصرية القديمة في أقصى السلالات :

كان الحكم ملكياً في عصر الدولة القديمة ، ولقب الملك « بالإله العظيم » ، واعتقد الناس بأنه يسيطر على شؤون البشر في الحياة الدنيا ، وفي الآخرة ، وانهار نظام الملكية الإلهية في فترة الضعف الأولى .

وفرعون نفسه هو المحكمة العليا ، ومجلس الشيوخ هو مجلس استشاري له ، وكانت الملكة ، أو الزوجة الشرعية من دم ملكي ، وقد يتزوج الأخ من أخته ، لمحافظة على الدِّم الملكي نقِيّاً<sup>(٤)</sup> ، ومن الملكات الشهيرات ( نفرتاي ) ، التي تزوجت من أخيها

(٤) وفي فضة الحضارة ٩٥/٢ : وكثيراً ما كان الملك يتزوج أخته ، بل كان يحدث أحياناً أن يتزوج ابنته ، ليحتفظ بالدم الملكي نقِيّاً خالصاً من الشوائب .. وانتقلت عادة الزواج بالأخوات من الملوك إلى عامة الشعب .

كامس ، ثم من أخيها أحمس ، وظل نفوذها كبيراً في زمن ابنها أمنحوتب الأول ، حتى نظر إليها المصريون نظرة عبادة واحترام ، وأقاموا لها معبداً في طيبة ، ومن الملوك الشهيرات أيضاً حاتشبسوت .

وعُرفت الوزارة بعد الأسرة الثالثة ، أو جدها زoser ، وعهد بها إلى نابغة عصره إيمحاتوب ، ومن اختصاصاته الاهتمام بجميع أمور الدولة ، فالوزير هو قاضي القضاة ، ورئيس بيت المال والشرف عليه ، وهو على رأس السلطة ، لا يعلو عليه إلا فرعون .

وفي الأقاليم ، قام حكامها الذين مثلوا الملك الإله بوظيفة القضاء ، وحملوا لقب ( قاضٍ ، وكاهن ) ، وأهم قانون وصل إلينا من مصر الفرعونية ، هو المرسوم الذي وضعه حورمحب للقضاء على الظلم والرشوة والفساد .

والقوانين المدنية والجنائية راقية ، « فالتساویان في الموارد وفي النفوذ متساویان أمام القانون » ، كما كانت قوانین الملكية والمیراث من أيام الأسرة الخامسة ، قوانین مفصلة دقيقة . ١٠

ومن الوظائف المأمة التي تلي مرتبة الوزير ، وظيفة مدير بيت المال ( حامل خاتم الإله ) ، ووظيفة مدير القصر الملكي ، ووظيفة مدير المنشآت الملكية .

ولم يكن لمصر جيش دائم منظم يعَدُّ أفراده الجنديّة مهنة خاصة بهم ، مع أنَّ رتبة ( قائد الجيش ) كانت موجودة ، فقد كان الجيش يجتمع في المناسبات ، فيطلب الملك عند الضرورة من حكام الأقاليم جنوداً للحرب ، فيجهزونهم له ويرسلونهم للقتال ، أو للحراسة ، أو لمراية البعثات التجارية أو الاستشارية التي تستشر المناجم ، أو تقوم بمحفِّر التُّرُّع والأقنية ، وتبني الجسور ، حتى إذا أتم الجنود المهمة التي نُدِبِّوا لها ، عادوا إلى أقاليمهم ، ولحياتهم المدنية ثانية . ٢٠

---

= ولعل السبب أيضاً الحفاظ على ميراث الأسرة ، الذي ينحدر من الأم إلى البنت ، ولا يريدون أن ينعد الغرباء بهذه الثروة .

وفي عصر الدّولة الوسطى ، تم تأسيس فرق الجيش الدائم للدّفاع عن البلاد ، فتأسست إلى جانب فرق المشاة ، فرق المركبات الحربية والرّماة ، وكانت ملابس الجندي بسيطة ، تتّالّف من سروال قصير ، ودرع من جلد أو معدن ، وعني المصريون بإقامة الحصون ، كما اهتموا بوسائل خرقها واقتحامها ، وبنوا أسطولاً منذ عصر ما قبل الأسرات للتجارة والقتال .

٥  
أمّا الحياة الدينيّة عند المصريين القدماء ، فتدلُّ على أنّهم عبدوا قوى الطبيعة<sup>(٥)</sup> ، ولعلَّ القمر أقدم ما عبدوا من آلهة ، وصوّروا الآلهة الكونية بصورة إنسانية أو حيوانية ، ثمَّ ارتأى القدماء أن يخضُّوا تلك الآلهة بصفات وعواطف إنسانية ، فأخذنوا يرسمون صور الآلهة بجسم إنسان وأرأس حيوان ، أو بصورة إنسان يحمل أيّ جزء من الحيوان يرمز إلى صورته الأصلية ، والآلهة يوتون ليحيوا حياة ثانية ، وآمن المصريون بالحياة بعد الموت وبالحساب ، وكانوا يرون أنَّ الموت ما هو إلا تبديل في طريقة حياة الإنسان ، وهذه الحياة الجديدة لا يتمتع بها الإنسان إذا لم يحتفظ بجسده سليماً بعد الموت ، ولهذا اهتموا بتحنيط جثث الموتى ، واعتقدوا أنَّ الميّت يعيش في قبره ، وأنَّ المقبرة مدخل إلى العالم الأسفل الذي يسكنه الموتى ، ويحكمه أوزيريس ، وأنَّ الشمس تضيء هذا العالم ليلاً بعد غروبها من الدنيا ، وتتبّع العقيدة المصرية القدية إلى إله الشمس (رع) خلق العالم ، وإيجاد النّظام الملكي ، وجاء الفراعنة من بعده لتوّلي مهام الملك وفقاً لذلك الحق الإلهي .

---

(٥) يفسّر بعضهم تقدُّد الآلهة في الحضارات القدمة ، بأنّهم بحثوا عن الله في مظاهر الطبيعة المتکاثرة فعدّوها ، ونسجوا حولها الأساطير من تشبيهات الخيال ، ولكن هذه التشبيهات إن هي إلا رموز تدلُّ على حقيقة واقعية .



\* (إله) حورس يقود الملكة نفر تيتي



\* إله يصور إنساناً حسب العقيدة  
المصرية القديمة : إلهان ذوا رأسين حيوان ،  
إله ( خنوم ) يصور إنساناً على دولاب  
فخاري ، بينما يقدر ( توت سني ) حياته  
على سعفة نخلة محرّزة



\* (الإله) أنوبيس يحيط بشئ

وِقْةٌ ترنيمة تستوقف النَّظر في التَّسْبِيح بِحُمَدٍ (آمُون رَع) ، نظمت في عهد أمنحوتب الثالث ، تذكر آمُون رَع على أَنَّه في جوهره الشَّمْس ، وتدعوه ( رَع خبر را Khepera ) ، وحورس الأَكْبَر ، وآتون ، وخنومو Khnumu بارئ الْخُلُق ، وبتاح إِلَه مِنْف الصَّنَاع المُتَفَنِّن ، وهذه التَّرنيمة وإنْ كانت تعتمد على أَسَاطِير الْأَوَّلِين ، فإنَّها تجمع كثِيرًا من الصَّفَات في إِلَه واحد ، وهي نفحة مُعَجَّلة من فيض المَحَاسَة ، وروح التَّوْحِيد اللَّدِيْن فاضت بِهَا ترانيم آتون فيما بعد ، ومن هذه التَّرنيمة :

أَيُّهَا الْمَوْجَدُ الَّذِي لَا مَوْجَدَ لَه  
أَيُّهَا الْوَاحِدُ الْأَحَدُ الَّذِي يَطْوِي الْأَبْدَ  
إِنَّكَ لِتَقْطُعُ عَلَى عَجْلٍ مَسِيرَةِ الْمَلَائِكَ ، وَمِئَاتِ الْأَلْفِ مِنَ الْفَرَاسِخِ فِي لَحْظَةٍ  
حِينَ تَشْرُقُ فِي الْبَكُورِ تَفْتَحُ الْعَيْنَيْنِ لِأَشْعَتَكَ  
وَحِينَ تَغْيِيبُ وَرَاءَ الْجَبَالِ الْغَرَبِيَّةِ  
يَغْشِي النَّوْمَ الْبَرَايَا كَأَنَّهُمْ مَوْتٌ  
أَنْتَ الْأَمُّ الْبَارَّةُ لِلَّاهَمَةِ وَالْبَشَرِ  
وَالصَّانِعُ الدَّوْبُ الْخَالِدُ فِي آثارِهِ الَّتِي لَا يَحْيِطُ بِهَا حَصْرٌ  
وَالرَّاعِي ذُو الْقُوَّةِ وَالْبَاسِ ، يَرْعِي رَعِيَّتَهُ ، وَلَوْلَا أَنَّكَ مَلَادُهُمْ لَمَا تَهْيَأْتُ لَهُمْ  
15 حِيَاةً .

وَقَبْلَ ذَلِكَ بِقَرْنَى مِنَ الزَّمَانِ وَرَدَ عَلَى لِسَانِ أَحَدِ الشُّعُراءِ يَسْبِّحُ بِحُمَدٍ آمُون رَع :

طَلَعْتَكَ الْفَاتِنَةَ تَتَفَتَّرُ لَهَا الْأَوْصَالُ ، وَيَذْهَلُ اللَّبُّ حِينَ يَتَطَلَّعُ إِلَيْكَ  
يَا مَنْ يَصْدِرُ عَنْ عَيْنِيهِ الْبَشَرُ ، وَتَصْدِرُ عَنْ فَهِ الْأَمَةُ  
يَا مَنْبَتُ الْكَلَأِ لِلْمَاشِيَةِ ، وَأَشْجَارُ الشَّمَارِ لِبَنِي الإِنْسَانِ  
يَا مَنْ جَعَلَ قَوْمَ السَّمَكِ فِي الْمَاءِ ، وَقَوْمَ الطَّيْرِ فِي الْمَوَاءِ  
يَا نَافِثَ الرُّوحِ فِي الْكَائِنِ الْمَكْنُونِ فِي الْبَيْضَةِ ، وَبَاعِثَ الْحَيَاةِ فِي الْوَلِيدِ مِنَ  
الْزُّواحفِ

وارزو البعوض والذود والبراغيث  
ومطعم الفئران في جحورها ، والطير على الشجر  
سبحانك بارئ البرايا كافة ، أنت واحد أحد ، ولكن أيديك كثيرة  
يا من لا تأخذه سنة طوال الليل ، والناس رقود ، البار برعيته يتحرّى لهم  
الخير<sup>(٦)</sup> .

٥  
وفي الدولة الوسطى ، أصبح لإله المُلْك لمدينة طيبة (آمون) ، المقام الأول في العقيدة الدينية الرسمية ، واندمج اسم آمون برع ، وأصبح آمون بعد خروج الهيكسوس إماماً عالمياً في الشرق الأدنى بأجمعه ، وجرى تحول إلى عبادة الشمس سنة (١٣٨٠ ق.م.) ، وذلك في عهد منحوتب الرابع ، الذي دعا دعوة صريحة إلى عبادة الشمس ، وأعلن خروجه على عبادة آمون ، ودعا إلى عبادة قرص الشمس (آتون) ،  
١٠ الذي يعبر عن القوة الكلمنة في الشمس ، وبذلك اسمه من منحوتب إلى آخناتون ، أي المعجب بآتون ، أو المفید لآتون ، أو آتون راضي ، وأعلن حرباً منظمة على آمون وغيره من الآلهة ، ساعده على ذلك تصرفات كهنة آمون ، فالسُّراري في الهيكل العظيم بالكرنك ، يتَّخذن لآمون في الظاهر ، وليسقتع هن الكهنة في الحقيقة ، فثار آخناتون<sup>١٥</sup>  
على (العهر المقدس) ، وأعلن أنَّ كلَّ هاتيك الآلهة مزيفة ، والطقوس منحطَة « وأن ليس للعالم إِلَّا إله واحد هو آتون »<sup>(٧)</sup> ، ومن قصائده وأغانيه في مدح آتون :

٢٠  
أيها إله الواحد الذي ليس لغيره سلطان كسلطانه  
يامن خلقت الأرض كما هيوى قلبك حين كنت وحيداً  
إنَّ الناس والأنعام كبيرها وصغرها  
وكلَّ ما على الأرض من دابة  
وكلَّ ما هو في الغلا ويطير بجناحيه

(٦) تاريخ العالم : ٦٧٣/١

(٧) قصة الحضارة : ١٧٢/٢

إِنَّكَ تضع كُلَّ إِنْسَانٍ فِي مَوْضِعِهِ ، وَتَدْهُمُ بِحَاجَاتِهِ ...  
أَلَا مَا أَعْظَمْ تَدْبِيرَكَ يَا رَبَّ الْأَبْدِيَّةِ  
أَنْتَ أَوْجَدْتَ الْعَالَمَ  
وَأَقْمَتَ كُلَّ مَا فِيهِ لَابْنِكَ  
أَخْنَاثُونَ ذِي الْعُمْرِ الْمَدِيدِ<sup>(٨)</sup> ..

وَأَخْنَاثُونَ يَرِي إِلَهَ الْحَقِّ هُوَ خَالِقُ حَرَارَةِ الشَّمْسِ وَمَغْذِيَّهَا ، وَهُوَ رَبُّ الْحَبَّةِ  
وَالسَّلَامِ ، فَأَغْلَقَ جَمِيعَ الْمَهَيَاكِلَ الْقَدِيمَةِ ، وَمَا جَمِيعُ أَسْمَاءِ الْأَلَّهِ بِاستِشْنَاءِ آتُونَ ، لَقَدْ  
ضَرَبَ ضَرِيَّةً وَاحِدَةً ، جَرَدَ بِهَا طَائِفَةً غَنِيَّةً قَوِيَّةً مِنْ ثَرَائِهَا وَامْتِيَازَاتِهَا ، فَأَغْضَبَهَا عَلَيْهِ ،  
وَانْحَطَّتْ مِئَاتُ الْحَرْفِ الَّتِي لَمْ تَكُنْ لَهَا حَيَاةٌ إِلَّا عَلَى حِسَابِ الْمَهَيَاكِلِ ، فَحَقِّدُوا عَلَيْهِ ،  
وَتَنَوُّوا مَوْتَهِ .

وَكَانَ مِنْ صَلْبِ هَذِهِ الْعَقِيْدَةِ أَنْ يَعْبُدَ الْبَشَرُ الْمَلَكَ ( فَرَعُوْنَ ) ابْنَ إِلَهٍ وَرَسُولِهِ ،  
فَسَبَّبَتْ هَذِهِ النَّاحِيَّةِ اِنْهِيَارَ هَذِهِ الدِّيَانَةِ بَعْدِ مَوْتِ الْمَلَكِ سَنَةَ ١٣٦٢ ق.م. ، وَعُمُرِهِ  
ثَلَاثُونَ سَنَةً فَقْطَ .

إِنَّ عِبَادَةَ ( آتُونَ ) فَكْرَةُ تَوْحِيدِ ، لَمْ يَفِيَّهَا مِنَ الْقَضَاءِ عَلَى تَعْدُّ الْأَلَّهِ ، وَلَكِنَّهَا لَمْ  
تَصُلْ إِلَى فَكْرَةِ التَّوْحِيدِ الْمَطْلُقَةِ ، الَّتِي جَاءَتْ بِهَا الْأَدِيَانُ السَّمَاوِيَّةُ ، وَلَكِنَّهَا تَبْقَى  
«أَفْضَلُ دِيَانَةٍ وَثَنِيَّةٍ عَرَفَهَا الشَّرْقُ الْأَدْنِيُّ » ، وَبَعْدِ مَوْتِ أَخْنَاثُونَ عَادَتْ عِبَادَةُ آمُونَ .

وَكَانَتِ الْأَعْيَادُ الدِّينِيَّةُ كَثِيرَةً فِي مِصْرَ ، وَيُكَنُّ الْقَوْلُ إِنَّ أَيَّامَ السَّنَةِ كَانَتْ كُلُّهَا  
أَعْيَادًا ، إِمَّا لِلْأَلَّهِ ، أَوْ لِلْمَوْتِ ، وَمِنْ هَذِهِ الْأَعْيَادِ عِيدُ زِيَارَةِ آمُونَ فِي مَعْبُودِ الْأَقْصَرِ ،  
وَكَانَتْ عِنْدَهُمْ أَعْيَادُ زَرَاعِيَّةٍ ، وَكَانَتْ تَتَّخِذُ صَفَّةً دِينِيَّةً أَيْضًا ، وَمِنْهَا عِيدُ رَأْسِ السَّنَةِ ،  
وَعِيدُ الْحَصَادِ ، وَعِيدُ الْفَيْضَانِ ( وَفَاءُ النَّيلِ ) .

أَمَّا الْحَيَاةُ الاجْتِمَاعِيَّةُ ، فَقَدْ اعْتَادَ الْمَصْرِيُّونَ الْقَدِيمَاءِ عَلَى الزِّوْجِ الْمَبْكُورِ ، لِيَتَّقِيَ

(٨) قَصَّةُ الْخَضَارَةِ : ١٧٢/٢

الشاب مواطن الزّلل ، وقال أحد حكماء الدّولة القدّيم ( بتاح حوتب ) : إذا كنت رجلاً حكماً ، فكُون لنفسك أسرة .

ومن أسباب الزّواج المبكر حاجة الزّراعة إلى أيدي عاملة قوية ، فكان استثنار النّسل لتقوية الأسرة ، والدّم الحار في عروق سكّان وادي النّيل ، أهل البنات لزواج في سن العاشرة ، وكان الاتصال بينهن وبين الفتيان قبل الزّواج حرّاً ميسراً ، حتى جمعت إحدى السّراري أيام البطالمه أموالاً تكفي لبناء هرم<sup>(٩)</sup> .

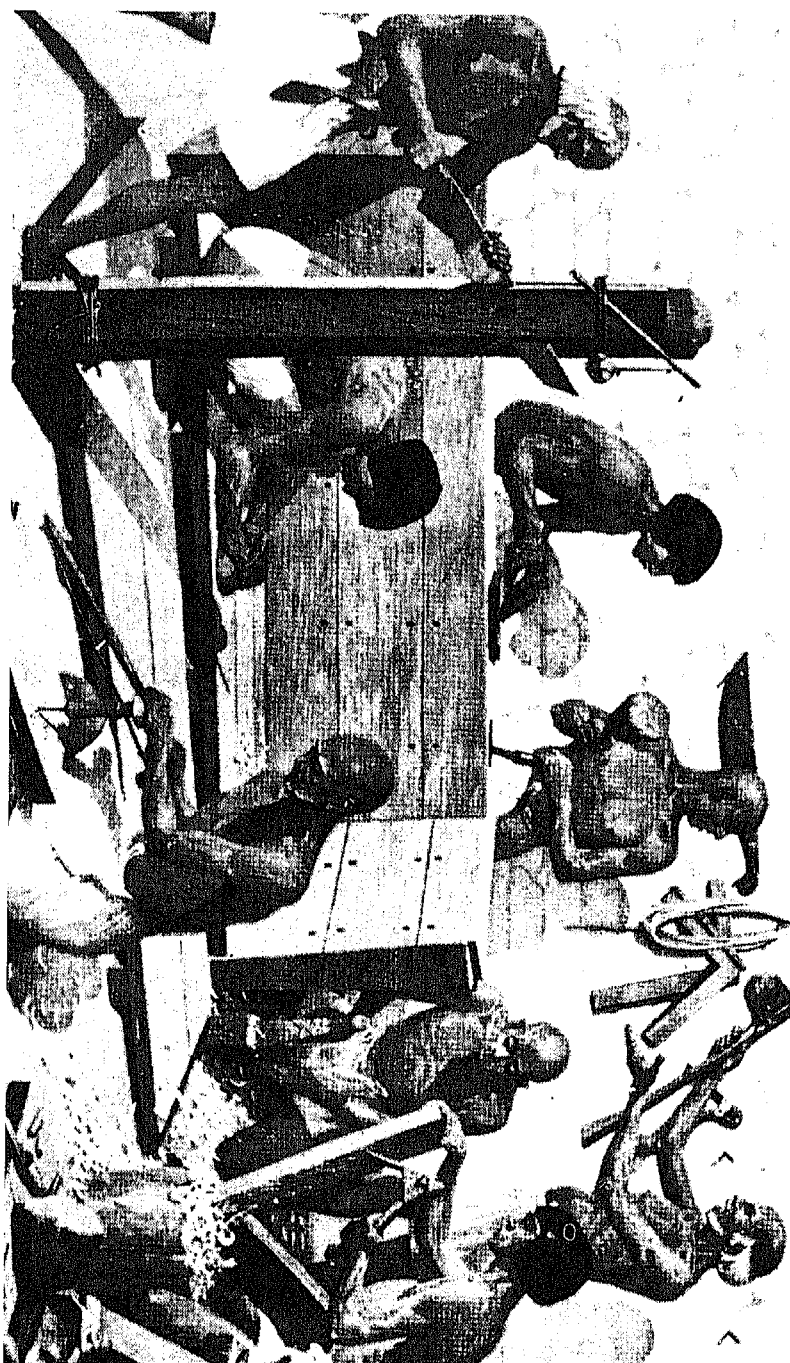
وعرف المصريون القدماء تعدد الزّوجات ، واكتفى معظمهم بالزّوجة الواحدة ، وتعرف باسم الزّوجة الشرعية ( سيدة البيت ) ، فكانة المرأة مكانة سامية ، حتى كانت الأملاك الزّراعية كلّها تُنّقل إلى الإناث .

وشفف الشعب بأدوات التّجميل والخليل والزّينة - رجالاً ونساءً - فلبسوا الأساور والخواتم والأقراط والقلائد .

وعلم المصريون القدماء أولادهم ، حيث لقّن الكهنة أبناء الأسر الغنيّة مبادئ العلوم في مدارس ملحقة بالهيكل ، ثم درّبوا بعض الأطفال عند كتاب الدّواوين ، ليصبحوا كتاباً في وظائف الدولة ، تقول بُرديّة :

أفرغ قلبك للعلم وأحبّه كما تحبّ أمّك ، فلا شيء في العالم يعدل العلم في قيمته .  
١٥  
لاتضع وقتك في التّمني ، وإلاً ساءت عاقبتك ، اقرأ بفمك الكتاب الذي  
بيدك ، وخذ النّصيحة ممّن هو أعلم منك .

وكانت الكتابة تصويريّة ، تعبر عن الشّيء برسم صورة له ، أو برمز ، فالمهيروغلوبيّة قديمة قدم الأسر المصرية الأولى ، والميراطيقيّة ( المقدّسة ) استعملت في



حيث تجربة من النجارين الهرة ، وقد انتهكوا في صنع تابوت  
معمل خشب من الأسر الحادية عشرة  
خشبي

المياكل ، وهي مهدّبة عن الميروغليفية ، وظهر نمطٌ ثانٍ مختصر شعبي هو الديوطيقية  
(<sup>١٠</sup> الشعبيّة) .

وعرف المصريون المكتبات منذ عام ٢٠٠٠ ق.م ، حيث البرديات المطوية  
المحفوظة في جرار معنونة ومصفوفة على رفوف ، فيها أقدم قصة للاح تحظّمت  
سفينته ، لم ينجُ غيره ، و Ventures سوحي ، وهي قصة موظف فرّ من مصر إثر وفاة هـ  
امنحوتب الأول ، وأخذ يتنقل من بلد إلى بلد في الشرق الأدنى ، وكوّن ثروة طائلة ،  
ولكن عشق الوطن ، والحنين إلى الأهل برّحا به ، فترك ثروته ، وعاد إلى وطنه .

وكتابه التأريخ في مصر قديمة قدم التأريخ نفسه .

أمّا المجتمع ، فقد انقسم إلى ثلاثة طبقات : طبقة النبلاء والأشراف والكهنة ، وتتبع  
أفرادها بامتيازات كبيرة ، والطبقة المتوسطة ، أو الأحرار ، وتألّف من صغار  
الموظفين ، وأصحاب المهن والصناعات ، وال فلاحين الأحرار الذين يعيشون من كدّهم  
وجدهم ، وطبقة الأرقاء ، وهو أكثرية الشعب ، يرتبطون بالأرض ، وينتقلون معها  
إذا انتقلت ملكيتها من شخص إلى آخر ، ومع أنّهم يقومون بأشقّ الأعمال ، فقد كانوا  
يعيشون في بؤس وفقر مدقع ، يسكنون أكواخاً صغيرة مبنية من جذوع بعض النباتات  
الّتي تطلي أحياناً بالطين ، وكان الفلاح معرضاً لنظام السّخرة في العمل لخدمة الملك ،  
 فهو الّذي ينظّف قنوات الرّي ، وينشئ الطرق ، ويحرث الأرض الملكيّة ، ويجر  
الحجارة الضخمة لإقامة المسلاّت ، وتشييد الأهرام ، والمياكل والقصور<sup>(١١)</sup> .

واعتمدت الحياة الاقتصاديّة على الصناعة والتجارة الخارجيّة والرّاعية .

لقد استخرجوا المعادن من مناجم سيناء ، كالنحاس والقصدير ، وعرفوا البرونز

(١٠) وعندما حلّت رموز الميروغليفية على يد شبليون عام ١٨٢٢ م كشف عن عالم عظيم كان مفقوداً ،  
( انظر حجر رشيد ص ٣٠ ) .

(١١) لذلك قيل : أي حضارة هذه الّتي سحرت شعباً كاملاً لبناء قبر ( هرم ) لشخص واحد ، هو فرعون ؟ !

منذ عهد الأسر الأولى لصناعة الأسلحة والعجلات والرافعات والمنشير ، ولم يستخدموا الحديد الذي استوردوه من آسية الصُّغرى<sup>(١٢)</sup> ، إلا في عصر الأسرة الثامنة عشرة ، كما استعملوا الذهب وصاغوه بمهارة ، وبنوا السفن من الخشب الجيد المستورد من لبنان أو غرب آسية ، أو النوبة والسودان ، وصبغوا الأواني الفخارية ، وعرفوا صناعة الزجاج بشكل محدود ، والمنسوجات الجيدة من أدق الحيوط ، حتى استورد اليونانيون الأقمشة الكتانية من مصر ، وصنع من نبات البردي الورق<sup>(١٣)</sup> ، « وورق البردي أعظم هدية قدمتها مصر إلى العالم » ، منذ أوائل عصر الدولة القديمة ، وظلت هذه الصناعة تزود جميع بلاد الشرق الأدنى ، وحتى العالم القديم من بلاد فارس إلى إنكلترة ، وذلك سبب خفة وزنه ، وسهولة حمله ، وصلاحيته للكتابة والحفظ .

كما صنعوا من نبات البردي الحال و الحصر والأخفاف .

ولأهمية مياه نهر النيل لحياة مصر ، أنشأ المصريون مقياساً على الضفة الصخرية لمجرى نهر النيل في جنوبى الشلال الثاني ، لمعرفة نسبة ارتفاع النهر كل يوم ، ولما كانت الأعمال الزراعية تتوقف أيام الفيضان لمدة ثلاثة أشهر كل سنة ، فقد استغل الفلاحون فراغهم بصيد الأسماك والطيور ، أو بأعمال البناء .

وَقَيَّزَتِ الْحَيَاةُ الْعَلْمِيَّةُ بِأَنَّ الْعِلُومَ اسْتَخَدَمَتْ لِفَوَائِدِهَا التَّطَبِيقِيَّةَ بِالْدَّرْجَةِ الْأُولَىِ ،  
فَبَنَوْا السُّدُودَ الصَّغِيرَةَ لِيَتَكَبَّنُوا مِنْ رَفْعِ مَنْسُوبِ الْمَاءِ لِرِيَّ أَكْبَرِ قَسْمٍ مُمْكِنٍ مِنَ الْأَرْضِ ،  
وَمِنَ الْمَنْجَزَاتِ الْهَامَّةِ الَّتِي قَامَ بِهَا الْمُهَنْدِسُونَ الْمَصْرِيُّونَ الْقَدِيمَاءُ ، تَحْوِيلُ بَحْرِ النَّيلِ فِي  
عَهْدِ مِينَا ، وَبَنَوْا مَدِينَةً مَنْفَةً فِي مَكَانِ النَّهْرِ الْمَحْوُلِ ، وَأَقَامُوا سَدًّا عَظِيمًا فِي مَنْخَضِ

(١٢) ومناجم الذهب والنحاس، كانت محتكراً لفرعون فقط.

(١٢) وكانت طريقة صنعه ، أن تقطع سُوف نبات البردي شرائح يوضع بعضها إلى جانب بعض في طبقتين متعارضتين بين قطعتين من الكتاب ، ثم تطرق بمطرقة خشبية أو حجرية ، وتضغط بعد ذلك بوضع أقفال فوقها مدة من الزمن ، فإذا جفت تكونت قطعة متينة من الورق المستعمل في الكتابة ، ( تاريخ الشرق الأدنى القديم ، ص : ١٥٤ ، وقصة الحضارة : ١٠٦٢ ) .

الفيوم ، لسقاية أكبر قسم ممكناً من الأراضي بعد تخزين مياه الفيضان ، وحفروا قناة سيزوستريس ، التي وصلت البحر المتوسط بالأحمر عن طريق النيل ، والاهرامات شاهد باقية على تقدم علمي الهندسة والحساب .

\* الجيزة : أبو الهول ، وهرم خوفو ،  
 ( التشوه في وجه أبي الهول ، من أثر قصبه  
 من قبل الحملة الفرنسية بقيادة نابليون  
 سنة ١٧٩٨ م ) .



ولما كان النيل يغيّر مجراه ، فيضيف إلى إحدى ضفتّيه أرضاً جديدة ، ويأخذ من الأخرى بفعل التّأكل المستمر ، فكان لا بدّ من مسح الأراضي الزراعيّة ، ووضع حدود ثابتة لها وتسجيلها في القيود والسجلات والمخطّطات ، وهكذا نشا علم المساحة في مصر القدّعه .

وُعِرَفَ الْمَصْرِيُونَ مِنْ أَوَّلِ الْعَصُورِ التَّارِيْخِيَّةِ التَّعْدَادُ الْعَشْرِيُّ حَتَّىَ الْمِلْيُونَ .

أما في مجال الفلك ، فقد درسوا النجوم و مواقعها ، وكان نجم الشعرى المسئى Sirius أو سوثيرس Sothis هو أله النجوم عندهم ، لأنّه يؤذن بالفيضان ، فأقاموا لظهوره احتفالات دينية ، وكانوا يدعونه روحًا لإيزيس ، وكانت الأسطورة تذكر أنَ الدّموع التي تسكبها إيزيس عند الذّكرى السنوية لموت زوجها أوزوريس ، هي التي تسبّب الفيضان .

ومنذ عصور ما قبل التاريخ ، قسموا السنة إلى اثني عشر شهراً ، وكل شهر إلى ثلاثة أيام ، ثم أضافوا خمسة أيام إلى السنة ليجعلوها تتفق مع الحقائق الفلكية .

واخترعوا الساعة المائة في عهد الأسرة الحادية عشرة .

وفي مجال الطب ، يُعدُّ الوزير أحمرتوب أول مكتشف للدواء ، ويسمونه الإله الشافى ، وعرفوا التخصص : أطباء عيون ، أسنان ، داخلية ، جراحة ، توليد ، عظام .. وفي بردية تعود إلى عام ١٦ ق.م وصف لثمان وأربعين حالة من حالات الجراحة التطبيقية ، من كسر ججمة ، إلى إصابة النخاع الشوكي .. وفي بردية أخرى أسماء سبع مئة دواء ، لكل الأدواء المعروفة ، وساعدت عمليات تحنيط الموتى<sup>(١٤)</sup> ، وإخراج الأحشاء على تقدم الطب .

١٠ أمّا من الناحية الفنية ، فالعمار أفنح الفنون المصرية القديمة على الإطلاق ، وفضل المصريون بصورة عامة النّقش على التّصوير ، لأنّه أثبت وأبقى على الدّهر ، من صورة مرسومة على جدران مبنية باللّبن .

١٥ واهتموا ببناء الأهرامات قبوراً لهم ، وبنوا لأهالهم معابد ضخمة ، جعلوها على نمط قصور الفراعنة ، من أشهرها : معبد الكرنك ، ومعبد الأقصر .. وبقاوها حتى يومنا هذا متعددة عوامل الطبيعة ، سببه عظمة المهندسين والبنائين من جهة ، وبناؤها من الحجر الصلب من ناحية ثانية ، على عكس الحال في بلاد الرّافدين ، إذ بُنيت فيها القصور والمعابد من الطين فاندثرت .

(١٤) من طرق التّحنيط عند المصريين القدماء بعد نزع الأحشاء ، تنظيف الجوف وملؤه بالرّمل والمواد العطرية ، ثم معالجة الجسم بالنطرون ، وتلتصق به لفائف الكتان ، أو يحقن الجسم بزيت خشب الأرز ومعالجته بالنطرون ، ومن المثير بالذكر أن موبياء الفراعنة لا تزال مجالة جيّدة حتّى اليوم بفضل دفع تحنيطها على الرغم من مرور أكثر من ٤٠٠ سنة عليها ، بينما عولجت جثة لينين الحنطة أكثر من خمسين ممّة ، خلال خمسين سنة فقط لسوء حالمها .  
وسبب التّحنيط فكرة الملتوذ ، وفي (كتاب الموت) ألفا ملف من ورق البردي فيها صيغ لإرشاد الموتى .

هذا ، وعند المصريين القدماء فلسفة أخلاقية قبل كنفوشيوس وسقراط ، وبودا بالفي عام على الأقل<sup>(١٥)</sup> ، منها تعاليم بتاح حوتب (٢٨٠٠ ق.م) : « لاتزء نفسك لأنك عالم ، بل تحدث إلى الجاهل كما تتحدث إلى الحكيم ، لأن الحذق لا حذ له ، كما أن الصانع لا يبلغ حد الكمال في حذق صناعته ، والكلام الجميل أشد من الزمرد الذي تعثر عليه بين الحصى .. ولا تخطط الحق ولا تكرر ماقاله إنسان غيرك ، أميراً كان أو فلاحاً ، ليفتح به قلوب الناس له ، لأن ذلك بغرض إلى النفس .

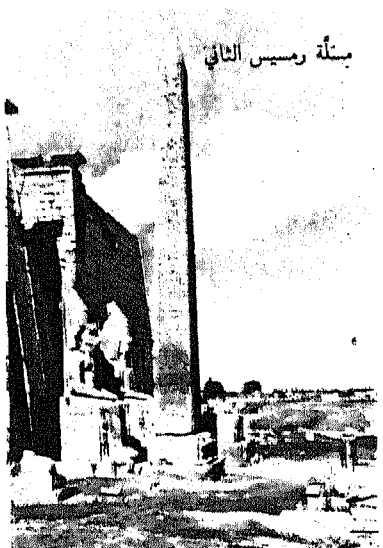
وفضيلة الابن من أثمن الأشياء للأب ، وحسن الأخلاق شيء لا يُنسى أبداً ..

وحيثما ذهبت فاحذر الاتصال بالنساء .. واعلم أن السكوت أفعى لك من كثرة الكلام ، وفكّر في أنك قد يعارضك خبير من يتحدثون في المجلس ، ولذلك كان من السخف أن تتكلّم في كلّ نوع من أنواع العمل .. »<sup>(١٦)</sup> .

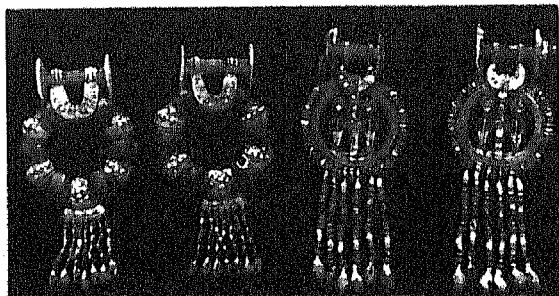
ولا يسعنا ونحن نطوي آخر الأسطر عن هذه الحضارة التي أثرت بمحضارة الفينيقيين ، وكريت ، والميونان والروماني .. إلا أن نلمح أصلتها وعظمتها - على الرغم من تدهور قيمة الإنسان فيها - فهي التي أقامت أول حكومة منظمة ، وأول من أنشأ نظام البريد ، والتعداد ، والتعليم الابتدائي والثانوي ، والفنى لإعداد الموظفين ورجال الإدارية ، وارتقت بالكتابة ، وأول من دعا إلى التوحيد في الدين .

١٥٠/٢ : قصة الحضارة (١٥)

١٥٠/٢ : قصة الحضارة (١٦)



بنية رئيسى الثاني



\* حَيٌّ مِصْرِيٌّ قَدِيمٌ (أَقْرَاطٌ)

## حَضَارَةُ بَلَادِ الرَّافِدَيْنَ

حضارة بلاد الرافدين ، من الحضارات العالمية القديمة ، سُمِّيت بأسماء القبائل العربية التي أقامتها<sup>(١)</sup> ، والتي جاءت من شبه جزيرة العرب بهجرات ، بعدها إلى بلاد الرافدين الأكاديون حوالي سنة ٣٥٠٠ ق.م ، والذين سكنوا شمال سهل شنوار<sup>(٢)</sup> ، وورثوا حضارة الشعب السومري ، الذي لما تفك بعد - عند المؤرخين - أحجية أصله وجذوره ، ولما أقام البابليون<sup>(٣)</sup> دولتهم حوالي ٢٠٠٠ ق.م ، مؤسسين الدولة البابلية الأولى ، ورثوا تراث بلاد الرافدين السومري والأكادي ، ثم ورث الآشوريون

(١) أطلق المؤرخ الألماني شلوتر لأول مرة عام ١٨٧٠ م ، على بعض اللغات الشرقية اسم السامية ، وعمت هذه التسمية الأقوام التي تكلمتها ، فأصبحت تسمى السامية أيضاً ، وهذه التسمية مأخوذة من التوراة (العهد القديم) ، والأصح أن نسميها بالشعوب العربية القديمة ، لأن أصلها ومنبتها كان في شبه جزيرة العرب ، وذكر هيرودوت أن الرواية القدامى أطلقوا على الآشوريين اسم العرب ، فلم يكن الرواية يسمونهم بالساميين ، بل « العرب » .

(٢) سهل شنوار : الأراضي الواقعة بين دجلة والفرات ، من موقع بغداد حتى الخليج العربي ، انظر أطلس التاريخ العربي ص : ١٤

(٣) وهم أمريون وصلوا أواسط العراق عن طريق سوريا .

[ ١٣٩٢ - ٥١٢ ق.م ] ، لواء حضارة بلاد الرافدين ، ليستلمه الكلدانيون عندما أسسوا الدولة البابلية الثانية [ ٦٢٦ - ٥٣٩ ق.م ] ، وفي سنة ٥٣٩ ق.م اقتحم كورش الفارسي أسوار بابل ، فانتهى باقتحام أسوارها حكم العرب القدماء في بلاد الرافدين مدةً من الزَّمن ، إذ انتقلت السيادة للفرس حتى عام ٢٣١ ق.م ، حين استولى الإسكندر المقدوني على الشَّرق ، ولكن السيادة العربية عادت عندما قامت الدولة العريضة ٥ الإسلامية ، وحررت بلاد الرافدين .

### عصور ما قبل التاريخ في بلاد الرافدين :

عثر (بريد وود) عام ١٩٤٨ م في قرية (جرمو) الواقعة في غرب السليمانية ، على حضارة تعود إلى العصر الحجري الحديث ، أرجعت إلى ٦٥٠٠ ق.م ، وعرف من ١٠ هذا الكشف أنَّ الحياة كانت زراعية مستقرة .

وجنوبي مدينة الموصل ، عثرت بعثة مديرية الآثار العراقية عام ١٩٤٣ م على حضارة عصر تل حسُونة ، التي تعود إلى عام ٥٧٥٠ ق.م ، وهي حضارة عاش أهلها على الصيد والزراعة البدائية ، وعثرت البعثة على تماثيل فخار صغيرة الحجم ، تمثل أشكالاً بشرية ، مما يدلُّ على ظهور نوع من العبادات الوثنية .

وعثر (مالوان) عام ١٩٣١ م على نماذج ماثلة لحضارة تل حسُونة في نينوى ، وفي ١٥ تل حلف (رأس العين) عثر البارون الألماني (فون أوبنهايم) على حضارة امتازت بالفخار النَّاعم الجميل المصووغ .

أما حضارة العصر النُّحاسي فقد تَثَلَّت في موقع : تل العبيد ، وتعود إلى حوالي ٣٤٠٠ ق.م ، وأوروك (الوركاء) ، وتعود إلى حوالي ٣٤٠٠ ق.م أيضاً ، وجدة نصر ٢٠ وتعود إلى حوالي ٣٠٠٠ - ٢٩٠٠ ق.م ، وكلُّها في جنوب بلاد الرافدين .

وفي حضارة هذا العصر ، بُنيت أول زقورة ، وهي معبد على شكل برج متدرج ، واحتُرعت الكتابة وكانت تصويرية ، ثم أصبحت رمزية يُشارات مسمارية .

## السُّومريون : [ ٣٤٠٠ - ٢٤٠٠ ق. م ] :

وَجَدَ السُّومرِيُونَ فِي جَنُوبِيِّ بَلَادِ الرَّافِدَيْنَ مِنْذَ بَدْءِ الْعَصُورِ التَّارِيْخِيَّةِ ، وَيَعْدُونَ أَوْلَى مَنْ سَكَنَ بَلَادِ الرَّافِدَيْنَ بَعْدَ الطُّوفَانِ ، وَيَرِدُ اسْمُ الْأَرْضِ الَّتِي سَكَنُوهَا وَعَرَوْهَا فِي الْكِتَابَاتِ الْقَدِيمَةِ السُّومِرِيَّةِ بِاسْمِ كَنْجِي ، وَفِي الْكِتَابَاتِ الْعَرَبِيَّةِ الْقَدِيمَةِ سُومِرُ ، وَلَمْ يَعْرِفْ أَصْلَهُمْ بِشَكَلٍ يَقِينِيٍّ ، أَهُمْ مِنْ تِرْكِسْتَانَ ، أَمْ مِنْ آسِيَّةِ الصُّغْرَى ، أَمْ مِنْ دِلْمُونَ (الْبَحْرَيْنِ) ؟ وَأَيَّةً طَرِيقَ سَلَكُوهَا حَتَّى وَصَلُوا جَنُوبِيِّ بَلَادِ الرَّافِدَيْنَ ؟

يَرْجُحُ بَعْضُ الْمُؤْرِخِينَ أَنَّهُمْ أَتَوْا مِنْ أَوْاسِطِ آسِيَّةِ ، وَالْمَنَاطِقِ الْقَرِيبَةِ مِنْ شَمَالِيِّ بَحْرِ قَزْوِينَ ، وَجَعَلُهُمُ الْمُتَصَبِّبُونَ الَّذِينَ يَتَجَاهِزُونَ كُلَّ حَضَارَةِ عَرَبِيَّةِ قَدِيمَةِ ، يَعُودُونَ بِأَصْوَلِهِمْ إِلَى حَضَارَةِ سَابِقَةِ هُمْ مَنْسُوبَةٍ إِلَى عَنْصَرٍ آخَرَ مِنَ الْعَنَاصِرِ الْبَشَرِيَّةِ ، فَهُمْ يَسْعَوْنَ فِي قَدْمَ الْحَضَارَةِ السُّومِرِيَّةِ ، وَتَقْدِيرُ زَمَانِهِمُ الْسَّابِقُ لِجَمِيعِ الْحَضَارَاتِ ، فَجَعَلُوْا مِنْ أَصْلَهُمْ لَغَزًا .

وَنَسَاءُلُ : لَمَّا يَعْدُونَ أَنَّ هَذِهِ الْأَرْضَ الْمِخْصَابَ يَجِبُ أَنْ تَكُونَ خَالِيَّةً مِنْ سُكَّانَ الْمَنْطَقَةِ الْأَصْلَاءِ ؟ خَصْوَصًا وَأَنْ مَنَاطِقَ الْجَزِيرَةِ الْعَرَبِيَّةِ الْمَلَاقِةَ لَهَا ، وَالْقَرِيبَةَ جَدًّا مِنْهَا ذَاتُ أَرَاضِيِّ مِجْدَابٍ ، مَا يَجْعَلُ أَرْضَ سَهْلِ شَنَعَارِ مَنَاطِقَ جَذْبٍ لِلْعَرَبِ الْقَدَمَاءِ ١٥ قَبْلَ الْأَكَادِيِّينَ وَالْبَابِلِيِّينَ ، هَذَا ، وَقَدْ قَرِئَتْ مَعَظِّمُ الرُّقُمِ السُّومِرِيَّةِ ، فَلَوْ جَاؤُوا مِنْ مَنْطَقَةً أُخْرَى لَذَكَرُوا ذَلِكَ وَلَوْ مَرَّةً وَاحِدَةٍ عَلَى الْأَقْلَى ، وَهُمْ يَرَوْنَ جَنْتَهُمْ بَعْدَ الْمَوْتِ ( دِلْمُونَ ) أَيِّ الْبَحْرَيْنِ (٤) ، فَلَمْ لَا يَكُونُ أَصْلَهُمْ مِنْهَا ، وَهَا جَرَوْا مِنْهَا شَمَالًا حَيْثُ الْخَصْبُ وَالْمَيَاهُ عِنْدَمَا ضَاقَتْ بِهِمْ هَذِهِ الْجَزِيرَةِ ؟ ! وَإِنْ قِيلَ : وَلَكِنْ هُنَاكَ تَشَابُهٌ بَيْنَ

(٤) جَاءَ فِي أَدَبِ السُّومِرِيِّينَ عَنْ دَلُونَ (الْجَنَّةِ) : أَرْضَ دَلُونَ مَكَانٌ طَاهِرٌ ، أَرْضَ دَلُونَ مَكَانٌ نَظِيفٌ ، أَرْضَ دَلُونَ مَكَانٌ مَفْنِيٌّ ، فِي أَرْضِ دَلُونَ لَا تَنْعَقُ الْغَرَبَانُ ، وَلَا تَصْرُخُ الشُّوْحَةُ صَرَاخَهَا الْمَعْرُوفُ ، حَيْثُ الْأَسْدُ لَا يَقْتَرِسُ أَحَدًا ، وَلَا السَّلَّبُ يَنْقُضُ عَلَى الْحَلْلِ ، وَلَا الْكَلْبُ الْمُتَوَحَّشُ عَلَى الْجَدِيِّ ، وَلَا الْخَزِيرُ الْبَرِّيُّ يَلْتَهِمُ الزَّرْعَ ، حَيْثُ لَا أَحَدٌ يَعْرُفُ رَمَدَ الْعَيْنِ ، وَلَا أَحَدٌ يَعْرُفُ آلامَ الرَّأْسِ ، حَيْثُ لَا يَشْكِي الرَّجُلُ مِنِ الشَّيْخُورَةِ ، وَلَا تَشْكِي الْمَرْأَةُ مِنِ الْعَجَزِ ، حَيْثُ لَا وُجُودٌ لِنَشْدِ يَنْوَحِ ، وَلَا لِحَوَالٍ يَعْوَلُ ، [ مَغَامِرَةُ الْعَقْلِ الْأَوَّلِ صِ ١٩٢ ] .

حضارة السُّومريّين وحضارة (أناو) جنوبي التركستان ، نقول : هذا التّشابه فرضته حضارة (سوزا) الملائقة لسومر ، أو التّجارة ، كالشبه الموجود بين حضارة بلاد الرّافدين ومصر ، أو الهند والصين ، أو مصر وكريت .. فهذا التّشابه لا يعني أنّ سكّان مصر أصلهم من بلاد الرّافدين ، أو سكّان الصّين أصلهم من الهند ..

هذارأينا ، وهو رأي ليس غير ، ولكن ما يجب أن يضعه الباحثون العرب نصب أعينهم ، وبموضوعية ويقظة ، أنّ عدداً لا يستهان به من المؤرّخين والباحثين الغربيّين عنصريّون ، يصرّون على جعل هذه الحضارة الأصيلة السّامقة ، منسوبة إلى حضارة سابقة وإلى عنصر آخر من العناصر البشريّة ، لا يهمّهم من يكون ، ولكن يجب ألا يكون - حسراً - من العرب القدماء .

لقد تأسّست دويلات صغيرة في بعض أجزاء من بلاد الرّافدين ، ويعتقد أنّ حُكّام مدينة (كيش) ، هم أول من سيطر على جميع أجزاء سهل شنوار بعد الطّوفان ، ثمّ آلت الزّعامة إلى أوروك ، وتلتها أور ، وكان نظام الحكم مبنياً على أساس ديني ، وتدلّ كلمة باتسي ، أو إيشاكو ، العريّة القديمة التي لقب بها الملوك السُّومريّون على أنّهم لم يكونوا إلا نواباً عن الإله في الأرض ، وبما أنّ الإله مطلق التّصرف ، فقد كان نائبه الملك كذلك .

والملك هو القائد الأعلى للجيش ، وكانت الجنديّة مهنة عند السُّومريّين ، يعيش منها أصحابها .

ووُجِدَتْ منذ عصر الوركاء وجدة نصر قواعد حقوقية ، ومواد قانونيّة ، من عهد أورو كاجينا ، الذي يعدّ أول مشرع ، وأول مصلح اجتماعي عرفه العالم ، قمع ابتزاز الكهنة ، وطهير المحاكم ، فسنَّ القوانين لتنظيم الضّرائب والرسوم التي تؤول إليهم ، ومن قواعده الحقوقية : إذا هيأ ابن الفقير بركة للصّيد ، فلا يجرؤ أحد أن يسرق سمكها ، ومنها : لن يسمح أن تقع الأرمامل واليتامى فريسة لظلم الأقوياء ، ومنها : إنَّ الكاهن لن يتمكّن بعد الآن من الدُّخُول إلى بستان الفقير لأنَّه أخذ أشجاره وثماره .

عبد السُّومريُون قوى الطِّبْيعَة ، ومن آهتمُهم أَنْلِيل وقرينته نَنْلِيل ، وهم الإلهان اللذان خلقا كُلَّ شيء ، وعندما أَنشَئت المدن ، أصبح لـكُلَّ مدينة إِلَه خاصٌّ بها ، وأشهر الآلهة : آنُو ربُّ الأَرْيَاب ، وكانت قرينته نين هورساك ، أو ننتو ، أي السَّيِّدة الوالدة ، وأنْلِيل ربُّ الأرض وقرينته نَنْلِيل ، وهي عشتار عند العرب القدماء ، وإنكِي (أيا) إِلَه المياه ، وتنجرسو إِلَه الرَّى وربُّ الفيضانات ، ونانا إِلَه القمر ، وهو (سين) عند العرب القدماء ، وأبُو (تَمُوز) إِلَه الزَّرْع ..

وكان إِلَه الأَعْظَم بلا منازع (شمس) ، الذي سَنَّ الشَّرائِع باسمه .

وآمن السُّومريُون بالحياة الآخرة بعد الموت ، لذلك دفن الطَّعام والأدوات مع المُوقِي في القبور .

١٠ عمل السُّومريُون بالزَّرْاعَة ، وقدَّموا إلى الحضارة نظام الرَّى الحَكْم ، الذي يرجع عهده إلى ٤٠٠٠ ق.م ، فحفروا التَّرْعَ ، والجداول والقنوات ، كقناة شطُّ الحَي ، التي ماتزال مستعملة حتى أيامنا هذه ، وظهر عندهم المحراث الذي تجُرُّه الثَّيَران ، وجعلوا به أنبوبة مثقوبة لبذر البذور ، كما درسوا الحبوب بعربات من الخشب رُكِّبت فيها أسنان .



\* المحراث الباذر : عمليّتان بآن واحد ، فهو يشقُّ الأرض ويودعها الحَبَّ في الوقت نفسه ، وإلى جانب المحراث عامل يفرغ الحَبَّ في قمع يتسرّب منه إلى الأرض

وفي مجال الصناعة ، عرف السُّومريُون بعض المعادن كالنحاس والقصدير والفضة والذهب ، وعرفوا البرونز في منتصف الألف الثالث قبل الميلاد ، وعرفوا صنع المنسوجات التي أشرف عليها مراقبون يعينهم الملك .

وفي مجال التجارة ، بلغت مبادراتهم التجارية عيلاً شرقاً ، والأناضول شمالي ، وسوريا ومصر غرباً ، وعرفوا خلال تجاراتهم هذه الصُّكوك لكتابة المقاولات والعقود ، وعرفوا الشهود ، والرهن ، والفوائد العالية ، والسلف ..

وفي مجال العلوم ، أتبع السُّومريُون في الحساب نظاماً خلطاً بين النظائرتين العُشرية والستيني ، وأشارت إحدى الوثائق السُّومرية إلى أنَّ الطِّبْ كان مهنة متنهن ، ولكنَّه بقي مرتبطًا بالكهانة ، ويركب الطبيب عقاقيره بيده .

وعرف السُّومريُون التقويم : اثنى عشر شهراً قريباً يزيدونها شهراً في كلٍّ ثلاثة ١٠ أعوام أو أربعة ، حتى يتُّفق تقويمهم هذا مع فصول السنة ، ومع منازل الشمس .

هذه جوانب من حضارة الشعب السُّومري ، الذي على الرغم من أنَّه كان مقسماً إلى طبقات ، وعرف الرقيق ، إلا أنه قدَّس حقوق الملكية ، وسبقي الكتابة أثمن ما قدَّمه السُّومريُون إلى الحضارة الإنسانية ، لقد انبع الخطب المساري عن الكتابة التصويرية التي كان السُّومريُون يستعملونها أصلًا في جنوبي بلاد ما بين النهرين ، وعندما فُتح الخطُّ ١٥ المساري الفارسي القديم ، والبابلي والعلامي ، ملك العلماء مفتاح قراءة المكَّدَّسات الهايلة من النصوص الآشورية والبابلية والسُّومرية المكتوبة بخطٍّ مساري أصعب<sup>(٥)</sup> .

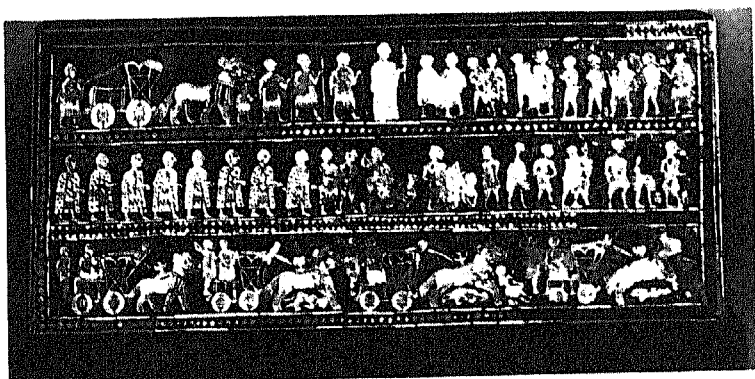
هذه جوانب من حضارة السُّومريين الذين عرَفوا أول مدارس ، وأول مكتبات (اللوح منظمة) ، وأول أدب وشعر ، ففي آدابهم قصص عن بداية الخلق ، وعن الطوفان ، وأول أصباغ للتجميل والخلي ، وأول نحت ونقش بارز ، وأول قصور ٢٠

(٥) بُهجة المعرفة ، المجموعة الثانية : ٤٧/٣

وهيأكل ، وأول استعمال للمعادن في الترصيع والتزيين ، وفي بناء أول عقود وأقواس وأول قباب ..

ولا غضاضة على مصر القديمة في أن تعرف بالسبق بلاد سومر ، وبأثر السومريين الذي تم عبر بربز في السويس ، فعجلة الفخار مثلاً عُرفت في مصر في عهد الأسرة الرابعة ، أي بعد أن ظهرت في سومر بزمن طويل<sup>(٦)</sup> .

ولعلمة هذه الحضارة وسبتها ، اشتَطَ ( زيكاريا سيتشن Z. Sitchin ) في كتابه : ( الكوكب الثاني عشر ) وقال تحت عنوان : ( رواد الفضاء السومريون ) : « فهم السومريون مجموعتنا الشمسيّة ، وأطلقوا على الأرض الكوكب السابع ، لأنهم عدوا من محيط الجموعة الشمسيّة باتجاه الشمس » ، ويعتقد سيتشن أن السومريين متظرون علمياً نتيجة قدوم رواد فضاء من الكواكب الأخرى إلى الأرض قبل حوالي ٤٥٠ ألف سنة ، خصوصاً وأنه قد غيرَ ضم الكتابات السومريّة على جملة : « أنس السفن الفضائية » !؟!



\* السومريون في طريقهم إلى الحرب

(٦) قصة الحضارة : ٤١ و ٤٢ ، سيطر العيلاميون والعموريون على بلاد سومر ، ثم أقبل من الشمال حورابي ملك بابل وقضى على السومريين .

## الأكاديون :

استوطن الأكاديون شمالي سهل شنوار منذ سنة ٣٥٠٠ ق.م ، وتمكن سرجون (شاروكين) الأول من القضاء على المملكة السومرية<sup>(٧)</sup> ، وتكوين إمبراطورية حوالى ٢٤٠٠ ق.م ؛ وبقيت إلى أن قضى عليها الكوتيون سنة ٢٢٥٥ ق.م ، والذين سيطروا على معظم أجزاء بلاد الرافدين حتى ٢١٣٠ ق.م ، ويبدو أن بعض المدن السومرية عادت وانتعشت ، مؤسسة عهد الملكية السومرية الثانية ، ويعدُّ أور - نامو [ ٢١٢٣ - ٢١٠٦ ق.م ] أعظم ملوك السومريين في هذه الفترة ، وأكبر مشروع في بلاد الرافدين قبل عهد حمورابي .

ظللت الحضارة السومرية مسيطرة على مختلف نواحي الحياة ، فبقيت عند الأكاديين المعتقدات الدينية السومرية ، فعندهم مثلاً ثالوث إلهي كما كان عند السومريين (أتو) إله السماء ، و (أنيل) إله الهواء والأرض ، و (أيا) إله المياه ، وكان السومريون يسمونه إنكي .

وفي عهد الأكاديين كتبت أول لغة عربية قديمة برموز مسمارية .



١٥

## البابليون : [ ١٨٣٩ - ١٥٩٤ ق.م ] :

البابليون من القبائل العربية الأمورية القديمة ، سُيّرت إمبراطوريتهم (البابلية) نسبة إلى عاصمتهم باب إيل ، أي باب الإله ، وأشهر ملوكهم حمورابي : [ ١٧٩١ - ١٧٤٩ ق.م ] الذي توسع في عيلام ، واستولى على ماري<sup>(٨)</sup> .

**اتصف نظام الحكم عند البابليين ، بالحق المطلق الذي يتوجّي العدالة في ظلّ**

(٧) يعدُّ سرجون ونارام سين ، أي المحبوب من إله القمر سين ، أعظم ملوك السلالة الأكادية .

(٨) ماري هي تل حريري شمالي البوكمال (سوريا) ، اكتشفها (بارو) سنة ١٩٣٣ م .

القانون : « أنا حمورابي الأمير الأعلى ، عابد الآلهة ، لكي أنشر العدالة في العالم ، وأقضى على الأشرار والآثمين ، وأمنع الأقوباء من أن يظلموا الضعفاء ، وأنشر النور في الأرض ، وأرعى مصالحخلق .. أنا الحاكم الحفيظ الأمين عليها ، في قلبي حملت أهل أرض سومر وأكاد .. وبمحكمتي قيدهم حتى لا يظلم الأقوباء الضعفاء ، وحتى ينال العدالة اليتيم والأرملا .. فليأتِ أي إنسان مظلوم له قضية أمام صوري ، أنا ملك العدالة .. حقاً إن حمورابي حاكم كالوالد الحق لشعبه ، لقد جاء بالرخاء إلى شعبه مدى الدّهر كله ، وأقام في الأرض حكومة طاهرة صالحة ». °

ويمثل قول حمورابي هذا « صوت الحاكم الماهر ، والسياسي القدير »<sup>(٩)</sup> ، وسار جميع ملوك بابل على هذا النهج تقريرياً<sup>(١٠)</sup> .

١٠ شريعة حمورابي : وجدت مجموعات من التشريع قبل حمورابي ، كمجموعة ( أنا - أنيشو ) السُّومرية ، و ( بيلا لاما ) الذي جمع الأنظمة ووحدتها ورتّبها بإحدى وستين مادةً .

وهكذا وجدت مجموعات من الشرائع قبل حمورابي بئنة وخمسين سنة ، فلما جاء حمورابي كان لديه عدد من الأنظمة والقوانين ، فنسقها ورتّبها وعدل فيها ، ثم أصدرها ببئنة واثنتين وخمسين مادةً ، هي القواعد العامة والخاصة للحقوق في الشرق البabili ، وفي حال عدم ورود نص لحدث ما ، فإنه يحكم حسب العرف السائد في المنطقة .

ومن شريعة حمورابي : « العين بالعين ، والسن بالسن » ..

المادة ٢٢٩ : إذا بني مهندس بيئاً لأحد الأشخاص ، ولم يكن بناؤه متيناً ، فانهار البيت ، وسيُقتل من فيه يعقوب المهندس بالموت .

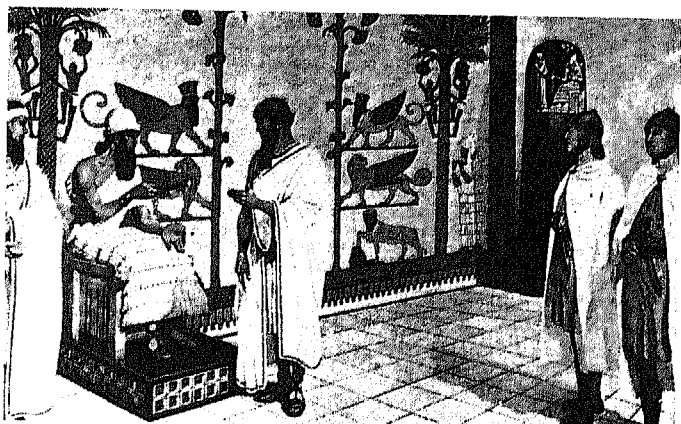
(٩) قصة الحضارة ١٩٧٢ :

(١٠) الملك قانوناً وكيل لإله المدينة ، فالخروج عليه كفر ليس كثله كفر ، فرض الشرائب باسم الإله ، ولا يعد ملكاً بحق في أعين شعبه إلا إذا خلع عليه الكهنة سلطته الملكية ، لقد ظلت بلاد الرافدين في واقع الأمر دولة دينية خاضعة لأمر الكهنة إلى يوم توقيع نبوخذ نصر .

**المادة ٢٢٣ :** إذا بني مهندس بيتاً لأحد الأشخاص ، ولم يضع له أُسساً متينة ، فانهار أحد المدран ، فعلى المهندس أن يعيد بناء هذا المدار على نفقته الخاصة .

ويكفي توقيع عقوبة الإعدام على من اقترف الجرائم التالية : شاهد الإثبات المزور في قضية جنائية ، واللص الذي يسرق كنوزاً من المعابد ، أو قصر الأمير ، واللص الذي يسرق منقولات ذات قيمة ، والشخص الذي يخفي الأشياء المسروقة أو يبيعها ، ٥ والشخص الذي يشتري أو يأخذ وديعة تخصّ قاصراً أو عبداً ، والشخص الذي يتربح فرصة لهرب أحد العبيد ، أو إيوائه أو قبول خدماته . إذ إنّها جميعاً تعدّ من جرائم السرقة .

وكانت عقوبة الإعدام تفرض في الحالات الآتية أيضاً : هتك الأعراض ، وخطف الأطفال ، وقطع الطريق على القوافل ، والسطو والفسق بالأهل ، والجبن في القتال ، ١٠ وسوء استعمال الوظيفة ، والمرأة التي تتسبّب في قتل زوجها كي تتزوج سواه ، وإيواء عبد آبق ، وإذا أتّهم رجل آخر بجريمة يعاقب عليها بالإعدام ، ثم عجز عن إثباتها ، حكم على المدعى نفسه بالإعدام .



\* حمورابي يصدر أوامره لوزيره ، ويقف إلى جانبه أحد الفلكيين ، الذي كان يعلم حمورابي ببداية الشهر

وهناك عقوبات رادعة اعتمدت مبدأ : « العين بالعين ، والسن بالسن » ، منها :  
 إذا كسر إنسان لرجل شريف سنّا ، أو فقا عينه ، أو هشم له طرفًا من أطرافه ، حلّ  
 به الأذى نفسه الذي سببه له ، وإذا انهار منزل وتسبّب عن سقوطه موت ابن الشّاري ،  
 حكم بالموت على ابن البائع ، أو ابن الباني ، وإذا ضرب إنسان طفلاً ومات ، حكم  
 بالموت على طفله ، وإذا ضرب رجل أبوه عوقب بقطع يده ، وإذا تسبّب طبيب بوفت  
 مريض أثناء إجراء عملية جراحية ، أو في فقد إحدى عينيه ، قطّعت أصبع الطبيب .

ومع أنّ شريعة حمورابي كانت قاسية في العقوبات ، وخاصة على كلّ من يخرج على  
 العُرُوف السَّائد ، أو يقترب ذنباً لا يتفق مع التّقاليد والأخلاق والنّظام العام ، ولكنّها  
 بقيت مدةً خمسة عشر قرناً كاملة محتفظة بجواهرها ، وعلى الرّغم ممّا طرأ على أحوال  
 البلاد من تغيير ، ورغم ما دخل على الحياة الاجتماعيّة من تبدل ، ولقد عدّلت بعض  
 موادّه ، ولكن من الغريب حقاً أنّ هذا التّطور كان يهدف باستقرار إلى إحلال  
 العقوبات الدينيّة مكان الدينيّة ، أي إنّه كان يرمي إلى اتخاذ الشدة والقسوة  
 والعقوبات البدنية بدل الرّجمة والغرامات الماليّة بالعقوبات البدنية .

وحدّدت شريعة حمورابي أجور البنائين ، وضاربي الطُّوب ، والثّيّاطين ،  
 والبحارة ، والرّعاة ، والفعلة ..

وعرفت بابل محاكم الاستئناف ، يحكم فيها قضاة الملك ، وكان محْرِماً على القاضي  
 لأي سبب من الأسباب أن يغير حكمه أصدره ، وكانت عقوبة العزل لكلّ قاضٍ يفعل  
 ذلك ، ولا يجوز إيقاع عقوبة دون شهود ، تحاشياً للخلاف والنّزاع في المستقبل ، وكان  
 القسم يلعب دوراً هاماً في المحكمة ، فالطُّرفان المتنازعان كانا يتعمدان أمام الآلة  
 باحترام الحكم الصادر ، كأمرٌ نهائي غير قابل للتّتعديل ، وكان بالإمكان الاستئناف  
 النهائي إلى الملك نفسه .

وأتصفـت ديانة الـبابـليـين بـكثـرة الـآلهـة<sup>(11)</sup> ، فـبابـل دـولـة دـينـيـة خـاضـعة لـأـمـرـ

= (11) في القرن التاسع قبل الميلاد كان في الدولة البابلية ٦٥,٠٠٥ إلهاً ، لكلّ مدينة إله ، وللقرى آلة صغرى

الكهنة ، ولكل مدينته رب يحميها ، بل ولكل أسرة آهتها المزليّة تقام إليها الصلاة ، حتى شريعة حمورابي استهلت بأسماء الثالوث الأكبر للآلهة البابلية المؤلفة من آنو ويل ومردوخ كبير الآلهة البابلية .

وكان عند البابليين ثالوث ثانٍ مؤلف من : سين إله القمر ، وهو الابن الأكبر للإله أنليل ، وشماش إله الشمس ، وهو القاضي الأعظم ، إله العدالة ، والحق والنور ، وعشتار إلهة الجمال والحب والعطف على الأمومة الولود والخصب الخلاق في كل مكان ، وعشتار هي نجم الزهرة ، ابنة آنو ، وأحياناً ابنة سين ، وتدل عبادة عشتار على المكانة السامية التي كانت للمرأة والأمومة في بابل<sup>(١٢)</sup>



\* عشتار :  
إلهة الحب والخصب  
والحرب

---

تعبدوها وتخلص لها ، وأحياناً لكل أسرة آهتها المزليّة ، لقد هذب الدين طباع البابلي ، ومع ذلك وصفها أعداؤها « ببابل العاهرة » للتّرف العام والاخلال ، فقد كان الشّبان يصيغون شعورهم ويقصّونها ، ويعطّرون أجسامهم ، ويحملون خدوهم ، ويزيّنون أنفسهم بالعقود والأسوار والأقراط والقلائد ، لقد انهمك أهل بابل في ملذاتهم ، فرضوا أن تخضع مدبيتهم للكاشين والأشوريين والفرس واليونان .

(١٢) وهناك رأي - وهو الأصح - أن مركز المرأة في بابل كان أقل منه في مصر ، (فالعهر القبيس) كان يفرض على كل امرأة بابلية ، أن تجلس في هيكل الزهرة مرّة في حياتها ، وأن تضاجع رجلاً غريباً .

وعقيدة الخلود لم يكن فيها ما تبήج له نفس البابلي ، ذلك ان دينه كان ديناً أرضياً عملياً ، فإذا صلّى لم يكن يطلب في صلاته ثواباً في الجنة ، بل كان يطلب متسبعاً في الأرض ، مع أن هناك نصوصاً ذكرت عن الإله مردوخ « الذي يحيي الموتى » .

١٠ أمّا في مجال الحياة الاجتماعية عند البابليين ، فقد كان الرجل يتزوج من امرأة شرعية واحدة ، وتسمح له التقاليد أن تكون له محظيّة أو أكثر ، ويتم الزواج بوثيقة مكتوبة ، يحدّد الزوج بموجبها حقوق الزوجة وواجباتها ، ويدفع والد العروس أو إخوتها أو ولديها بائنة للزوج ، وتبقى البائنة ملكاً للزوجة حتى وفاتها ، فتننتقل إلى أولادها ، أو ترث إلى بيت أبيها إن لم يكن لها أولاد ، ولا يلزم أحد الزوجين بتسديد ديون ما قبل الزواج ، ولكنّهما مسؤولان بالتضامن عن ديون ما بعد الزواج ، ومنحت شريعة حورابي المرأة المتزوجة إذا أحسنت تدبير شؤون البيت ، الحق في أن تستعيد بائنتها وتهجر زوجها ، وتعود إلى بيت أبيها إن ثبت لدى القاضي إهمال الزوج ، أو طول غيابه ، أو هجره لها ، وإذا أسر الزوج كان على المرأة أن تظلّ وفيّة له ، إلا إذا لم يترك لها شيئاً تعيش منه ، فإنّها تستطيع أن تتزوج من جديد ، فإن عاد زوجها عادت إليه ، وتركت زوجها الثاني وأولادها منه لأبيهم .

١٥ وكانت الترّكة تقسم وديّاً ، أو عن طريق المحكمة بين الورثة ، ويحرّر لكلّ وارث لوحة تسجيّل فيها حصّته ، ولم يكن يسمح بانتقال أملاك الدولة التي تخصّص لرجال الجيش إلى الورثة .

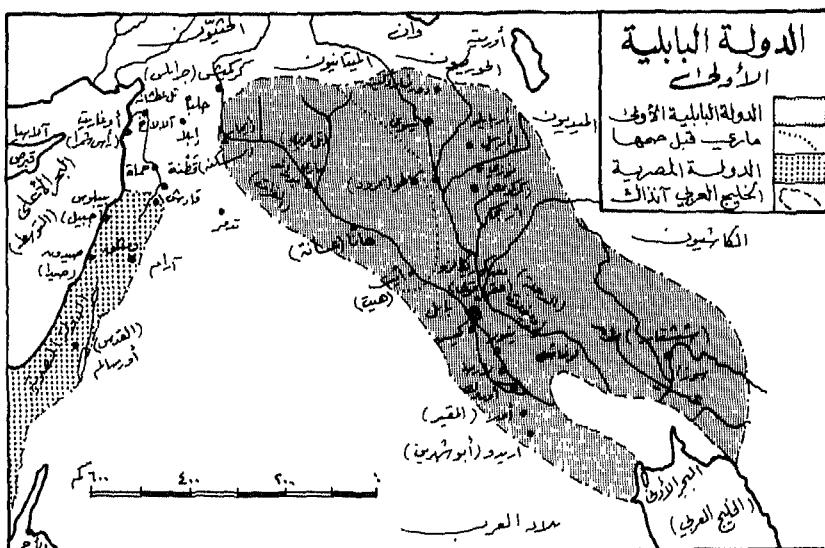
أمّا طبقات المجتمع فهي :

٢٠ ١- الطّبقة العليا (الأميلو) : ولدت أفرادها أحراراً من أبوين حرّين ، أو من أم حرّة ، أمّا إذا كان أبوه حرّاً ، وأمه جارية فيصبح محّرراً ، وليس له كافّة حقوق الأحرار ، وكان الأحرار يتمتعون بكلّ الحقوق ، ولهم السيادة في المجتمع .

٢- طبقة العامة (الموشكينو) : أي المساكين ، وأفراد هذه الطبقة الفقراء من

الأحرار أو الأرقاء الذين تحرروا ، وكان معظم أفراد هذه الطبقة من الأحرار الذين تزوجوا بالإماء ، فوليدن لهم أبناء عدداً من طبقة الأرقاء ، ولكنهم تحرروا بموت والدهم ، ويعمل أفراد هذه الطبقة بشتى المهن .

٣ - طبقة العبيد الأرقاء (واردوم) : وأفراد هذه الطبقة هم الذين ولدوا في الرق ، وأسرى الحرب ، واعترفت لهم شريعة حوراني ببعض الحقوق ، كإمكانية الزواج من امرأة حرّة ، والأولاد من الحرّة أحرار ، وفسحت لهم إمكانية التحرّر بدفع مبلغ من المال يستقرضه من المعبود ، وكانت أجساد العبيد تقوى وتتوشم بعلامات خاصة للتميز بينهم ، وكانوا يؤدون أعمال السخرة ، ومععرضين للبيع أو الرهن وفاء لدين ، لأنَّ العبد وما ملكت يمينه لسيِّده ، وكان السيِّد أحياناً يعهد إلى أحد عبيده بعمل تجاري ، ويسمح له أن يحتفظ بحصة من أرباح عمله ، وأن يبتاع بها حرّيته .  
١٠



واهتمَ البابليُّون بالزراعة ، فاكتسبوا من حفر الأقنية ، وإقامة السُّدود الصغيرة للحماية من الفيضان ، معلوماتٍ هندسية واسعة ، وعيَّنوا المفتشين للإشراف على تطهير الأقنية ، وعلى حُسْنِ توزيع حصص كل حقل من مياه الرَّي ، لأنَّ الأرضي كانت مسوحة ومحددة .

٥ وانتشرت أيام حورابي صناعة صهر المعادن وسكنها ، ومنها : النحاس والقصدير والأنتيمون لصنع البرونز ، والرصاص ، وعرفوا الحديد على نطاق ضيق ، واهتمَ البابليُّون بصناعة الأسلحة ، ودبغ الجلد ، وصب المنسوجات ، ومعاصر الرَّيتون ، ومن الآلات الصناعية في الحضارة البابلية نول النساج ، وعجلة الفخاري .

١٠ وبفضل موضع بابل المغرافي ، أضحت المركز الرئيسي لتجارة الشرق ، فالحضارة البابلية تجارية في جوهرها ، لذلك عرفوا القروض بفائدة ، ودون فائدة ، ولكنهم لم يتوصّلوا إلى سك النقود ، فاستعملوا أسلوب المقايسة ، وبسبب مركزهم التجاري المتميّز ، أصبحت الكتابة المسارية البابلية دولية ، ولكن ما وافى القرن السابع قبل الميلاد حتى أخذت الحروف الهجائية تزاحمها .

١٥ أمّا من الناحية العلمية ، فالبابليُّون هم الذين قسموا محيط الدائرة إلى ٣٦٠ درجة ، وكل درجة إلى ٦٠ دقيقة ، وكل دقيقة إلى ٦٠ ثانية ، ووضعوا قواعد لاستخراج مساحة الأشكال غير المنتظمة والمساحات المعقّدة ، وأوجدو إشارات الطرح والتّقسيم ، واعتمدوا التّعداد العشري ، والتّعداد السّتيدي ، وقسموا اليوم إلى ١٢ قسماً ، وكل قسم يتألف من ساعتين ، وكل ساعة من ٦٠ دقيقة ، وقدرّوا الزُّمن بالساعات المائية وبالمزولة .

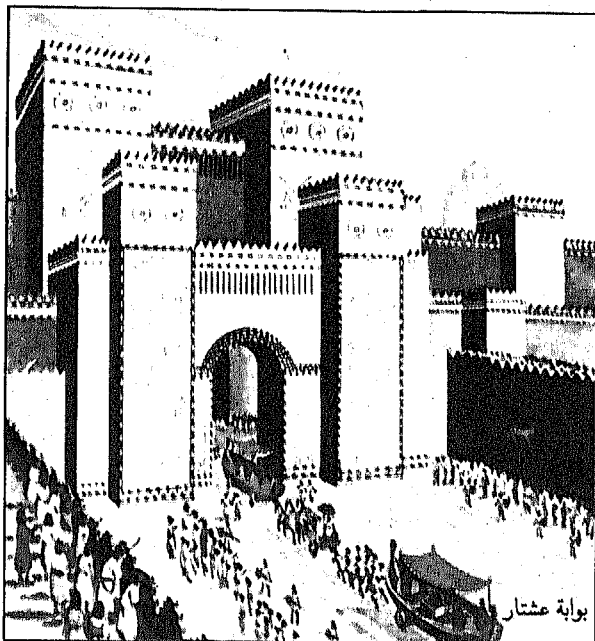
٢٠ وكانت سنتهم اثني عشر شهراً قريباً ، ستة أشهر منها مؤلفة من ٣٠ يوماً ، وستة أشهر مؤلفة من ٢٩ يوماً ، ولما كان مجموع أيام السنة بذلك ٣٥٤ يوماً فقط ، أضافوا شهرًا استثنائياً قصيراً تضبط به أيام السنة .

وتقديم علم الفلك أيام البابليين تقدماً كبيراً ، لأنَّ اهتمامهم العظيم بالتنبؤ قادهم

إلى رصد النجوم ، وصُوروا مساراتها ، ولاحظوا الفرق بين الكوكب السيّار ، والنجم الثابت ظاهريًّا ، فالبابليون « خالقو علم الفلك »<sup>(١٣)</sup> .

وَمَعَ امْتِزَاجِ الطِّبْ بِالسُّحْرِ ، إِلَّا أَنَّ التَّجْرِيَةَ لَعِبَتْ دُورًا مُهِمًا ، وَاسْتُخْدِمَتْ أَدوِيَةٌ  
مِنْ عَدَّةِ أَنْوَاعٍ مَعْدِنِيَّةٍ أَوْ نَبَاتِيَّةٍ أَوْ حَيْوَانِيَّةٍ .

وَعِرَفَ الْبَابَلِيُونَ الْأَرَاضِيَ الْقَطْبِيَّةَ « حِيثُ الظَّلَامُ هُنَاكَ كَثِيفٌ ، وَلَا يُوجَدُ ٥  
ضُوءٌ »<sup>(١٤)</sup> .



بُوَابَةِ عَشْتَارِ

١٣) قصة الحضارة : ١٩٠/٢

(١٤) عثر المنقبون في خرائب جاسور ، التي تبعد عن بابل مئتي ميل شماليًا ، على لوحة من الطين يرجع تاريخه إلى ١٦٠٠ ق.م. يحتوي في مساحة لا تكاد تبلغ بوصة واحدة على خريطة لمحافظة (شط-أزلا) مُمثلة فيها المباني بخطوط دائيرية ، والآبار بخطوط مائلة ، والأنهار بخطوط متوازية ، وكتبت عليها أسماء عدد من المدن ، وهيئين في هامشها اتجاه الشمال والمجنوب ، [قصة الحضارة : ٢٥٢/٢] .

ولم تتقّدم الفنون تقدّماً يذكر في عهد البابليين ، على الرّغم من انتشار المدارس والتعلّم ، لقد شجّعوا التّلاميذ بحكمة تقول : « إِنَّ مَنْ يَتَفَوَّقُ فِي كِتَابَةِ الرُّقُمِ سِيِّضٌ كَالشَّمْسِ » .

« زيادة الثّروة يخلق المديّنة وينذر بالخلالها وسقوطها ، فالدّعوة والنّعيم والتّرف تغري أصحاب السّواعد والبطون الجائعة بغزو البلاد ذات الشّراء » ، لقد هاجم الكاشيُّون بابل سنة ١٥٩٤ ق.م ونهبوا ودمرواها ، ولكنّهم لم يستقرُّوا فيها ، إذ ردهم أحد ملوك دولة المنطة البحريّة ، التي تأسّست حول الخليج العربي أيام ضعف البابليين ، ووطّد حكمه في بابل ، ولكن لفترة قصيرة ، حيث هبطت قبائل من جبال زاغروس واحتلّت بابل ، وأسّست دولة عُرِفت باسم الدّولة الكاشيّة ، دامت حتّى ١١٧٠ ق.م ، وكانت عاصمتها قرب بابل ، تعرف باسم (دور كوري كالزو)<sup>(١٥)</sup> ، ويُعدُّ عهد الدّولة الكاشيّة عهد تأثُّر وتقهقر بالنسبة إلى بلاد الرّافدين ، فقد اقتبست الحضارة البابليّة ، ولم يأتِ الكاشيُّون بجديد ، إلّا إدخالهم تربية الخيل ، وصناعة الحديد .

وسع الكاشيُّون نطاق حكمهم جنوباً وشمالاً ، واصطدموا بالحيثين ، وهزموا هم سنة ١٥٢٠ ق.م ، أشهر ملوكهم آجوم الثاني الذي انتصر على الحيثين ، وكوري كالزو الأول ، وبورنا بورياس الأول ، ثمّ قضى الآشوريوُّن على حكم الكاشيّين .

☆ ☆ ☆

### الآشوريوُّن :

الآشوريوُّن قبائل عريّة قدّية ، هاجرت حوالي سنة ٣٠٠٠ ق.م إلى شمالي بلاد الرّافدين ، ولم يعرفوا الطّائنيّة والاستقرار قرابة ألف سنة ، بسبب الحروب والغارات ، وخضوعهم لشعوب وأمم جاءت من أوسط آسيا .

---

(١٥) دور كوري كالزو : عرقوف حالياً ، (أطلس التاريخ العربي ، ص ١٤) .

نُسِبُوا إِلَيْهِمْ آشُور ، الَّذِي مُثُلَ قُسُوتُهِمْ وَخُشُونَتُهِمْ وَبِأَسْهَمِ الْحَرَبِ الشَّدِيدِ ، لَقَدْ عَاشُوا لِلْحَرَبِ ، يَذْكُونَ نَارَهَا ، وَيَخْوُضُونَ غَمَارَهَا ، عَاصِرُوا حَمْوَرَاهِيَّ ، وَخَضَعُوا لَهُ ، ثُمَّ وَقَعُوا بَيْنَ نَارَيْنِ ، نَارِ الْكَاشِيَّنِ مِنَ الْجَنُوبِ ، وَنَارِ الْمِيَانِيَّنِ مِنَ الْغَربِ ، الَّذِينَ دَخَلُوا آشُورَ فِي عَهْدِ مُلْكِهِمْ شُوشَتَارَ ، وَلَكِنَ آشُورُ أَوْبَالِيتَ : [ ١٣٩٢ - ١٣٣٧ ق.م ] تَمَكَّنَ مِنَ الْقَضَاءِ عَلَى الْمِيَانِيَّنِ ، وَالْإِسْتِقْلَالِ بِتَحَالفِهِ مَعَ الْخَثِيَّنِ .

توسَعَتِ الإِمْپَراطُورِيَّةِ الْآشُورِيَّةِ حَتَّى مَصْرُ وَالْأَنْاضُولُ وَعِيلَامُ ، بِسَبِبِ الْأَسْلَحَةِ الْمُهَدِّيَّةِ الَّتِي كَانَتْ مَحْوَرَهَا ، وَالَّتِي كَانَتْ تَفْتَوَّقُ كَثِيرًا عَلَى الْأَسْلَحَةِ الْبِرُونِزِيَّةِ ، الَّتِي اسْتَعْمَلَهَا أَعْدَاؤُهَا<sup>(١٦)</sup> ، وَكَانَ أَوْجُ الْمَجْدِ وَالتَّوْسُعِ أَيَّامُ آشُورِ بَانِيَعُلَ : [ ٦٦٨ - ٦٢٦ ق.م ] ، وَلَكِنَّهَا سَقَطَتْ سَنَةَ ٦١٢ ق.م لَا عَادَهَا عَلَى الْإِرْهَابِ الْعَسْكُريِّ ، وَخُشُونَةِ طَبَاعِ جَنْدَهَا ، وَوَحْشِيَّةِ قَادَتِهَا ، وَلِكُثْرَةِ الْحَرُوبِ الَّتِي سَبَّبَتِ الْفَقْرَ وَالْمَرْضَ ، فَقَامَتْ دُولَةٌ قَوِيَّةٌ فِي بَابِلٍ عَلَى يَدِ أَسْرَةِ الْكَلْدَانِيَّةِ ، وَكَانَ مِنْ أَشْهَرِ مَلُوكَهَا تَبُو خَذَنْصَرُ الَّذِي قُضِيَ عَلَى مَلْكَةِ يَهُوذَا سَنَةَ ٥٨٥ ق.م<sup>(١٧)</sup> ، وَفِي عَامِ ٥٣٩ ق.م اقْتَحَمَ كُورِشُ الْفَارَسِيُّ أَسْوَارَ بَابِلَ ، وَانْتَقَلَتِ السِّيَادَةُ السِّيَاسِيَّةُ إِلَى الْفَرْسِ حَتَّى سَنَةَ ٣٣١ ق.م ، حِينَ اسْتَوَى إِلِيسْكِنْدَرُ الْمَكْدُونِيُّ عَلَى الشَّرْقِ ، وَلَكِنَ السِّيَادَةُ الْعَرَبِيَّةُ عَادَتْ إِلَى بَلَادِ الرَّافِدَيْنِ عِنْدَمَا خَرَجَ الْجَيْشُ الْعَرَبِيُّ إِلَيْهِ مُحرَّرًا لِلْعَرَاقِ وَبَلَادِ الشَّامِ وَمَصْرُ .. مِنْ الثُّلُثِ الْأَوَّلِ لِلْقَرْنِ السَّابِعِ الْمِيَلَادِيِّ .

كَانَتِ الْحُكُومَةُ الْآشُورِيَّةُ كُلُّهَا أَدَاءً حَرْبَ قَبْلِ أَيِّ شَيْءٍ ، اعْتَدَتِ الْعَنْفَ ، وَبَالْغَتِ فِي الْوَحْشِيَّةِ ، وَأَسْرَفَتِ فِي إِتْلَافِ الْحَيَاةِ الْبَشَرِيَّةِ بِطَرِيقَةِ مَوْلَةِ ، لَقَدْ دُمِّرَتِ الْمَدَنُ الْمَغْلُوْبَةُ تَعَامًا ، وَحَرَقَتْ عَنْ آخِرِهَا ، وَقُطِّعَتْ أَشْجَارُهَا ، وَكُوفَعَ الْجَنْدِيُّ الْآشُورِيُّ بَعْدِ الرُّؤُوسِ الَّتِي قُطِّعُهَا ، وَهَكُذا كَانَ مَصِيرُ سَكَانِ الْمَدَنِ الْمَغْلُوْبَةِ الْإِبَادَةِ ، أَمَّا الْأَشْرَافُ وَالْحَكَامُ الْمَغْلُوْبُونُ ، فَكَانُوا يَلْقَوْنَ مَعْالَمَةَ خَاصَّةً ، فَتُصْلَمُ آذَانُهُمْ ، وَتُجَدَّعُ

(١٦) بِهَجَةِ الْمَعْرِفَةِ ، الْجَمْعُوْنَةُ الثَّانِيَّةُ : ٩٥/٣

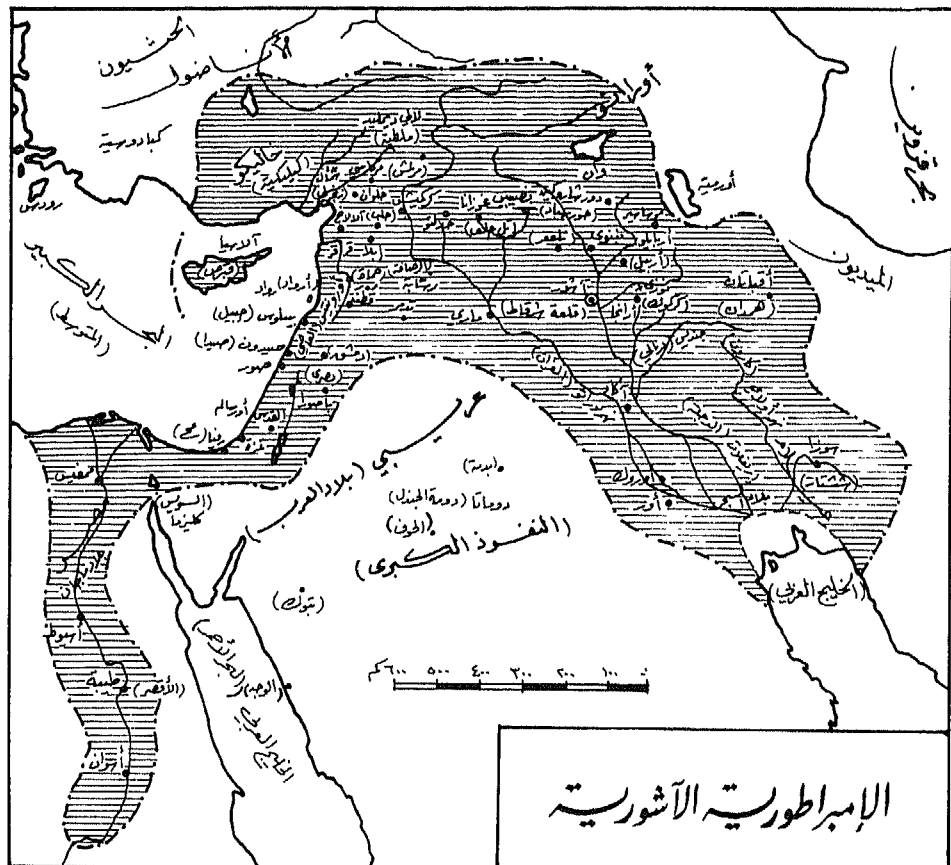
(١٧) وَيَثْلُ هَذَا التَّارِيْخُ السَّبِيُّ الْبَابِلِيُّ .

أنوفهم ، وقطع أيديهم وأرجلهم ، أو تسلخ جلودهم وهم أحياء ، أو تشوی أجسادهم فوق نار هادئة ، وهكذا تأسست إمبراطوريتهم على المجاجم ، وركام المدن ، وأين البرحى ، وألام التكلى .

والمملوك نائب الإله على الأرض ، يحكم باسمه ، يمسك بيده جميع السلطات ، ويشرف بنفسه على جميع الأعمال الإدارية في البلاد ، وهو رئيس الكهنة ، يساعده عدد من كبار الموظفين ، على رأسهم الوزير الأكبر ، وقائد الجيش (التارتان) ، الذي يعُد بثابة وزير الحربية ، يُنوبه الملك أحياناً إن لم يتول بنفسه قيادة الجيش ، الذي امتاز بسرعة في مهاجمة العدو ، واستعماله الحديد بكثرة في صناعة الأسلحة ، مع شجاعة وشدة بأس ، ونظام وطاعة ، والأشوريون هم الذين اخترعوا آلات القتال التي تذكر الحصون والقلاع كالدبابة والكبش .. مما أعطى المهندسين مكانة خاصة في جيش الآشوريين .

ويظهر من الرُّقم الآشوريَّة التي احتوتها مكتبة آشور بانيبيعل ، والتي كتبت باختطَّ المساري<sup>(١٨)</sup> ، أنَّ الآشوريين كانوا يعرفون جيداً شريعة حمورابي ، لأنَّ آشور بانيبيعل أمر عدداً من الكتبة ، بجمع كلَّ ما خلفه السُّومريون والبابليون من آداب ونسخه ، وجمع ما نسخوه وما جمعوه في مكتبة عظيمة في نينوى ، لذلك ربما كانوا يطبقون شريعة حمورابي ، غير أنَّ القوانين الآشورية امتازت بدقتها ، وكانت أكثر شدة في حكمها من شريعة حمورابي ، ومن أسباب ذلك طبيعة المنطقة الجبلية التي

(١٨) سُي علم قراءة الكتابات المسارية بالعلم الآشوري ، لأنَّ الكتابات المسارية اكتشفت لأول مرة في بلاد آشور ، ثم أطلق عليه العلم الآشوري - البابلي بعد اكتشاف الحضارة البابلية ، لقد حيرت الكتابة السارية المسارية العلماء ، وكان حلُّ رموزها من أجلِّ الأعمال في تاريخ العلم ، واستطاع هنري رولنسن أن يقرأ ثلاثة أسماء في نقش مكتوب بالخط الفارسي القديم ، وهو خطٌ مساريٌ مشتقٌ من الكتابة البابلية ، ثم قرأ الوثيقة كلها ، ثم عثر على نقش على صخرة في جبال ميديا ، حيث أمر دارا الأول المفارين أن يسجلوا حروبه وانتصاراته بثلاث لعات : الفارسية القديمة ، والآشورية والبابلية ، وثبتت معرفة النصين الآشوري والبابلي على ضوء المص المارسي القديم ، وذلك سنة ١٨٤٧ م .



سكنوها ، لذلك لم تختلف الحياة الاجتماعية كثيراً عما كانت عليه أيام البابليين ، وانقسم مجتمعهم إلى طبقتين رئيسيتين :

**الأحرار** : وتضم الأعيان ، ورجال الصناعة المنتظمين في نقابات ، وأرباب المهن والحرف والعمال الأحرار من صناع المدن ، وزرّاع الريف .

**والعبيد** : وتضم الأقنان المرتبطين بأرض المزارع الكبرى ، والأرقاء من أسرى الحرب ، أو المرهونين لدائن ، ولقد عواملت هذه الطبقة معاملة سيئة جداً ، إذ الزموا بالإعلان عن مركزهم الاجتماعي بحرق آذانهم ، وحُلقو رؤوسهم ، وكُلفوا بأشقّ الأعمال وأحقروا ، وإذا بيع العبد ، فإنّ أسرته كلّها تباع معه .



\* تمثال منقوش لحيوان مجئٌ رأسه رأس إنسان ، يمثل نموذجاً من حضارة بلاد ما بين النهرين ، عثر عليه في مدينة دورشاروكين .

أمّا الناحية الدينية ، فقد كانت عقيدة الآشوريين شبيهة بصورة عامة بعقيدة البابليين ، مع تعديل تناسب مع الروح العسكرية للآشوريين ، فاستبدلوا بالإله مردوخ البابلي ، الإله الوطني آشور ، وأصبحت عشتار (قرينة آشور) تسمى بعليت ، ربّة السماء وال المعارك .

٥ وفي نسخة آشورية من القرن السابع قبل الميلاد - قد تكون وثيقة يظن أنها نصٌّ بابليٌّ قديم - نجد الوصايا التالية :

« لا تغتب أحداً ، وكن عف اللسان .

لا تنطق بالشرّ ، تلطّف في كلامك .

إنّ من يغتب وينطق بالشرّ ، يصب شماش (إله العدالة) عقابه على رأسه .

١٠ إياك والإسراع في الكلام حين تكون مغضباً .

إذا تكلمت في أثناء غضبك ندمت فيها بعد .

وأحزنت عقلك بالسّكوت ، تقدّم إلى إلهك كل يوم بالمبارات والصلوة ، فهي خير

أنواع البخور .

أقبل على إلهك بقلب طاهر ، لأنَّ هذا هو ما يليق بالإله .  
 عليك بالصلوة والاستغفار والسجود له في الصباح الباكر ، تسعد بمعونة الإله .  
 وتعلم بحكتك من اللوح ( الذي سطر فيه هذا الكلام ) .  
 إنَّ مخافة الإله تحجب الرضا .

٥

والقربان يغني الحياة .  
 والصلوة تؤدي إلى غفران الذنوب »<sup>(١٩)</sup> .

١٠

ولكن الآشوريين اختلفوا عن البابليين باهتمامهم بالزراعة كثيراً ، بينما اهتم البابليون بالتجارة اهتماماً كبيراً ، لقد أنشئ في عهد سنحريب مجرى مائي فوق قناطر ينقل الماء إلى نينوى من مكان يبعد عنها ثلاثين ميلاً ، ولعله أقدم مجرى مائي فوق قناطر عرف في التاريخ .

أما الصناعة ، فكانت واحدة في كل من بابل وأشور ، مع انتشار صناعة الحديد خاصة ، والمعادن عامة ، كما ازدهرت صناعة النسيج .

أما علوم الآشوريين ، فهي إلى حد بعيد ، علوم البابليين في الرياضيات والهندسة والطب والجغرافية .

وعندما قامت الدولة الكلدانية<sup>(٢٠)</sup> بعد الدولة الآشورية ، وذلك سنة ٦٢٦ ق.م ،  
 زالت سلطة الإله آشور ، وأصبح مردوخ صاحب المكان الأول بين الآله .

ولما استولى نبوخذنصر على بلاد الشام بعد معركة كركيش ، جعل بابل عاصمة الشرق الأدنى كله بلا منازع ، وأكبر عواصم العالم القديم وأعظمها أبهة وفخامة ، وراح يتباهى ويفتخرون : « أنا نبوخذنصر ملك بابل »<sup>(٢١)</sup> .

(١٩) تاريخ العالم : ٦٨٤/١

(٢٠) وهي الدولة البابلية الثانية : ٦٢٦ - ٥٣٩ ق.م [ ] .

(٢١) قصة الحضارة : ١٩٧/٢

وبقيت الناحية العلمية عند الكلدانيين تشبه إلى حد بعيد علوم البابليين في الرياضيات والهندسة والطب .. وحصل تقدّم في علم الفلك ، فرسموا مسارات الشمس والقمر ، ولاحظوا الخسوف والكسوف ، وعينوا مسارات الكواكب ، وحددوا الانقلابيات الشتائي والصيفي ، والاعتدالين الربيعي والخريفي .

٥ وإذا ذكرت بابل أيام الكلدانيين ، ذكرت الحدائق المعلقة في بابل ، فهي إحدى عجائب الدنيا السبع<sup>(٢٢)</sup> ، لقد كانت جنائن بارزة على شكل مصاطب مرتفعة وفسحة ، مبنية فوق أقواس تُسقى بوساطة مضخات لولبية ، هي أُعجوبة بحد ذاتها ، تديرها أيدي الرقيق ، أمر ببنائها نبوخذنَّصر عام ٥٠٠ ق.م تكريماً لزوجه الميدية أميس .

١٠ ومن أجمل آثار بابل أيضاً عشتار ، التي أعاد بناءها نبوخذنَّصر<sup>(٢٣)</sup> .

☆ ☆ ☆

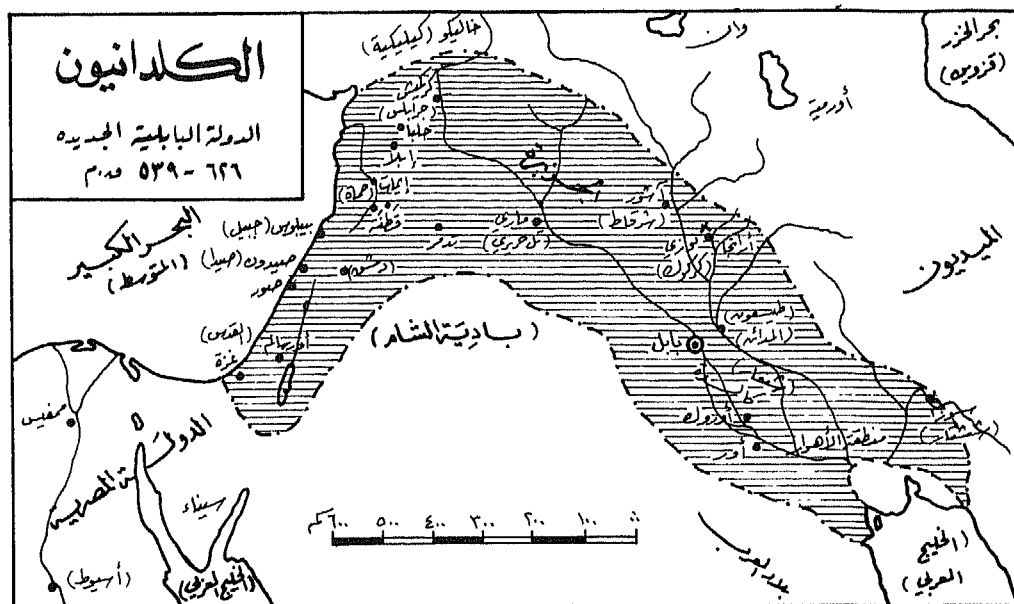
## حضارة بلاد الشام

١٥ عثر في كهوف متعددة في سوريا<sup>(٢٤)</sup> على أدوات حجرية ، يرجع عهدها إلى حوالي مئة وخمسين ألف سنة ، كما وجدت بقايا فحري في كهوف جبل الكرمل ، مما يدل على بدء استعمال النار ، وفي العصر الحجري الوسيط [ حوالي ١٢٠٠ - ٧٠٠٠ ق.م ] ، سكن الإنسان في الأكواخ بدل الكهوف ، وبدأ يعمل في الزراعة وتجذين الحيوان ، وتمثل

(٢٢) لم يبق من عجائب الدنيا السبع حتى أيامنا هذه إلا أهرامات الجيزة بالقاهرة ، والعجبائب هي إضافة إلى الحدائق المعلقة في بابل والأهرامات ، تمثال زيوس في أولبيا ، صنعه النحات الإغريقي فيدياس عام ٥٥٠ ق.م ، ومعبد أرتيوس في إفسوس في ليديا ، بني سنة ١٠٥٠ ق.م ، وضرير هاليكارناس في آسية الصغرى ، بني سنة ٣٥٣ ق.م ، وتمثال عملاق رودس صنعه كارلس عام ٢٨٠ ق.م ، ومنارة الإسكندرية بنيت أيام بطليموس الأول ، وتهدمت سنة ١٣٧٥ ميلادية .

(٢٣) انظر الصورة ص ٤٩ .

(٢٤) أي سوريا الطبيعية ، بلاد الشام .



حضارة هذا العصر في الحضارة النطوفية<sup>(١)</sup> ، التي وجدت نماذج منها في أريحا<sup>(٢)</sup> وجبيل ، ورأس شمرا ، وأدت حياة الاستقرار إلى ظهور المجتمعات البشرية ، وملكية الأرضي ، وانتشار العتقدات الدينية .

وفي العصر الحجري الحديث الذي دام حتى حوالي عام ٤٠٠٠ ق.م ، صُنعت الأولى الفخارية التي ظهرت في الطبقات الدينية في أريحا<sup>(٣)</sup> ، كما ظهر الخزف في أرض الجزيرة ، وأشهر أنواعه التي اكتشفت في غوزانا<sup>(٤)</sup> ، وتتميز هذا الخزف بدقته ونعومته طينيه ، وعثر في وادي الطاحون - بالقرب من بيت لحم في فلسطين - على بقايا ترجع إلى هذا العصر ، وسميت الحضارة المتأخرة لحضارة هذا الموقع بالحضارة الطاحونية ، ومن نماذجها ما عثر عليه في تل السلطان قرب أريحا ، وتل الجزر ، ومجدو (تل المتسنم حالياً) .

١٠

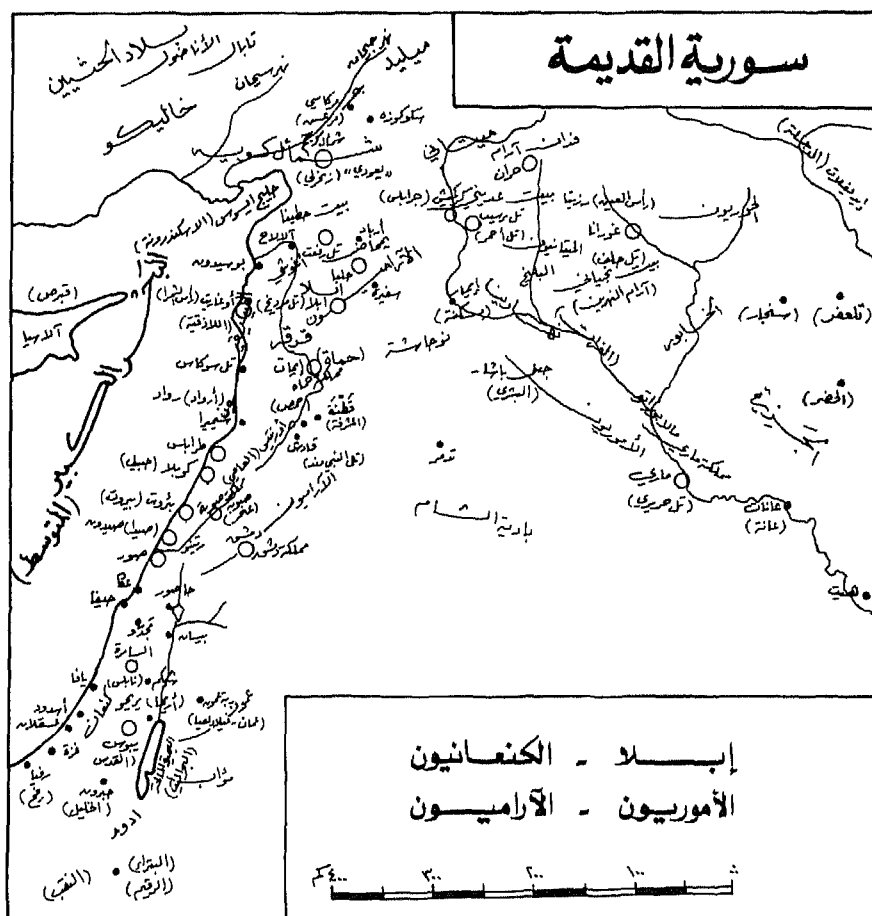
(١) نسبة إلى وادي النطوف الواقع إلى الشمال الغربي من القدس .

(٢) في غور الأردن شمالي البحر الميت .

(٣) وربما كانت أقدم خزف معروف في سوريا حتى اليوم .

(٤) غوزانا : تل حلف اليم ، انظر المصوّر للتعرّف على هذه المواقع .

ثم بدأ العصر النحاسي - الحجري ، عندما بدأ الإنسان في سورياً باستعمال التحاس منتصف الألف الخامس قبل الميلاد ، ثم انتشر البرونز ، ومن أهم مراكز حضارة هذا العصر أغاريت (رأس شمرا) ، وعدة مراكز في شالي سورياً مثل : تل حلف ، وتل براك ، وعُثِرَ على نماذج قيمة من حضارة هذا العصر ، في موقع تلبيلات غسول شمال شرق البحر الميت ، ويعد هذا الموقع من أهم مراكز حضارة العصر النحاسي - الحجري ، فأصبح نموذجاً تُنسب إليه حضارة المراكز المئاتية ، فتسنى بالحضارة الفسولية ، ووُجدت



نماذج من هذه الحضارة في مجده ، والغفلة ، وبيسان ، وجبيل .. وبما يذكر أنَّ  
الغسوليين استعملوا عادة الدُّفن في جرار كبيرة مؤلفة من نصفين كبيرين ، وحرقوا  
جثث موتاهم أحياناً .

### الأمورِيُون :

يُعدُّ الأموريُون<sup>(٥)</sup> أول الشعوب العربية القديمة التي هاجرت من الجزيرة العربية  
باتجاه سوريَّة ، وذلك حوالي سنة ٢٥٠٠ ق.م ، فانتشروا في أواسطها وشمالها وشرقاها ،  
وأسسوا عدَّة ممالك مدن ، من أشهرها :

ملكة يحاض ، وكانت عاصمتها مدينة حلب ، ومن أشهر ملوكها ( يارم لم ) وابنه  
حمورابي ، معاصر حمورابي ملك بابل .

وملكة آيسن التي تأسست في بلاد ما بين الْرَّافدين .

وكانت الدولة البابلية أموريَّة كما مرَّ خلال الصفحات السَّابقة .

أما مملكة ماري التي سكنها قبل عام ٢٥٠٠ ق.م أقوام أكاديَّة - سومريَّة ، فكانت  
حضارتها تشبه حضارة السُّومريِّين ، وأخذ الأموريُون حضارة السُّومريِّين والأكاديِّين ،  
فازدهرت ماري ازدهاراً عظيماً ، وسيطرت على طرق المواصلات التي تصل الخليج  
العربي بسوريا والأناضول قرابة قرنين : [ ١٩٥٠ - ١٧٥٠ ق.م ] ، ولكن حمورابي بعد  
أن سيطر على جنوبى ما بين النهرين كله ، سار بجيشه نحو ماري سنة ١٧٥٠ ق.م  
فأخضعها لحكمه ، ثم دمرها وأحرقها ، وقتل من قتل من سُكَانها ، وساق الباقى عبيداً ،  
وأضحت ماري ركاماً من تراب .

(٥) أمورو كلمة استعملها سُكُان بلاد الْرَّافدين ، تعنى المنطقة الغربية ، أي غربى بلاد الْرَّافدين ، ثم أطلقت  
على سوريَّة كله .

أمّا حضارة الأموريين ، فهي الحضارة البابلية في جميع جوهرها ، وتبدل منحوتات ماري على مستوى فنِ رفيع .



\* إلهة اليابس « ملكة ماري » في متحف حلب ، الشُّوك الطُّويل المتموج تتدلى منه بعض الخطوط المتعرجة رمزاً لمجود الماء وعمرى الأنهار ، والإنساء رمز للحياة والخصب .

وهاجر الكنعانيون مع الأموريين ، حوالي عام ٢٥٠٠ ق.م ، ولكنهم استوطنوا سورياً الجنوبيَّة ، ولاختلاف توضع الشعوب ، تأثر الأموريون بالحضارة السُّومرية - الأكادية ، وتأثر الكنعانيون بالحضارة المصريَّة ، وحضارة شعوب البحر المتوسط .

وانشر الكنعانيون شيئاً فشيئاً على طول الساحل الشمالي لسوريا ، وأطلق اليونانيون اسم فينيقية المشتق من فينيقس Phinx ، أي الأهرم الأرجواني ، على القسم المتوسط والشمالي من ساحل سوريا ، كما أطلقوا اسم الفينيقيين على الكنعانيين سكان هذا الساحل .

أسس الكنعانيون مالك مدن مثل : حبرون ، يبوس ، بيسان ، عمون ، مدین ، عکو ، صور ، صيدا ، بيروت ، طرطوس ، أرواد ، أوغاريت ..

والكنعانيون مسلمون بطبيعتهم ، لا يرغبون في الحرب إلا دفاعاً عن النفس<sup>(٦)</sup> ، فاستفاد قوم موسى من ذلك ، ومن النازعات بين المدن الكنعانية ، فأخذوا في الاستيلاء على فلسطين تدريجياً ، حتى بسطوا نفوذهم عليها .

اما الفينيقيون ( كنעניو الساحل )<sup>(٧)</sup> ، فقد أملت عليهم طبيعة المنطقة التي سكنوها أن ينظروا إلى البحر ، لأن السهل الساحلي ضيق ؛ حيث شكلت الجبال سداً بين المنطقة الساحلية ، والمناطق الداخلية ، لذلك صنعوا سفنهم ، وركبوا البحر للاتجار فيه ، ومن أهم مدنهم : أوغاريت ( رأس شمرا ) ، الذي تأسّف فيه منذ عام ١٩٢٩ م كلوتشيفر ، وتبيّن أنها كانت مركزاً تجاريّاً هاماً ، تقيم فيها الجاليات الأجنبية .

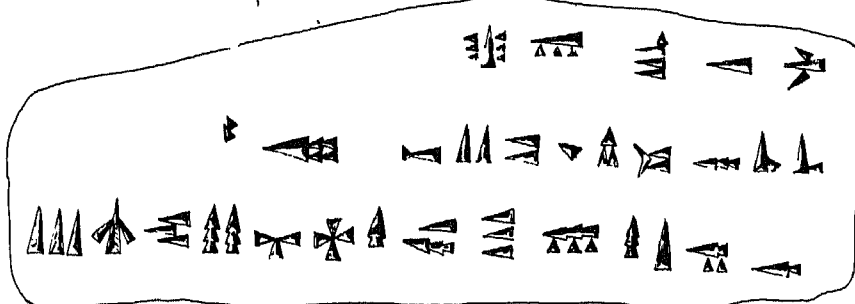
(٦) ومع ذلك عرفوا تحسين المدن بشكل جيد .

(٧) وجد العالمان الفرنسيان فيرولو Virolleaud ، ودوسو Dussaud في الملاحم الفينيقية التي اكتشفت في أوغاريت ، أن الفينيقيين أنفسهم يذكرون بأن أجناهم قد هاجروا من منطقة القُب إلى الساحل السوري ، ومن العلوم أن القُب كانت خطّة انتقال من حياة البداوة إلى حياة التحضر ، وهذا دليل كافٍ لنقض افتراضات من نقط الكنعانيين من جدول الشعوب العربية القديمة ، ليجعلوا قوم موسى أول من سكن فلسطين ، وكأنها كانت بلا سكان ، حتى قال صاحب كتاب ( السريان حضارة وإيان ) ٨٧٣ : « ويُتضح هذا من مراجعة الجدول الخاص بأسباب نوح الواردة في التوراة ، إذ نرى عدم ذكر الكنعانيين بين أبناء سام ، لكنهم غير سامي الجنس والدم ، في حين أن لغتهم تقدّس سامية مُضلة ، ولقد توهم كثيراً من جعل الكنعانيين ساميّين ، وشكّ في صحة الجدول التوراتي ، لعدم ذكره الكنعانيين بين أبناء سام ، ولا صحة لقول بروكلمان إنّ بني إسرائيل هم الذين أقروا الكنعانيين من الجنس السامي لأسباب سياسية ودينية .. إن الكنعانيين غير ساميّين » ، وخطورة هذه الأسطر وأمثالها في الكتاب ، زرت المؤلف مع بعض الزملاء ، ومع الاحتراز نقشنا الأمر ، وتراجع - عن قناعة أو عن غير قناعة - في الجزء الرابع ، وجعل الأمر الخطير هنا « خطأ مطبعياً » ليس غير !!

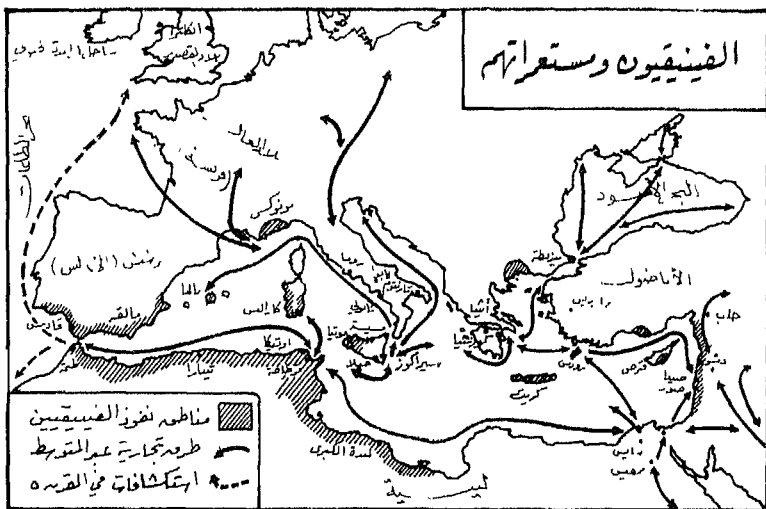
من بابل ومصر وقبرص وجزر بحر إيجة .. للتبادل التجاري ، وفيها اكتشفت أبجدية يرجع عهدها إلى القرن الرابع عشر قبل الميلاد ، مكتوبة بالمسارية ، وتضم ثلاثة حروف ، وجبييل ( بيبلوس ) : التي كانت علاقتها بصرمتينة ، حتى عدّت من أتابع فراعنة مصر ، وصيادا سيدة الساحل الفينيقي ما بين عامي : ١٥٠٠ - ١٢٠٠ ق.م ، مع أنها كانت تحت النفوذ المصري ، لقد سيطر تجار صيادا على قبرص الغنية بالنحاس ، وروdes ، وعدد من جزر بحر إيجة ، حيث الرخام والكبريت والذهب والأرجوان .

\* أبجدية رأس شمرا ، ( أوغاريت ) ،

القرن ١٤ ق.م



أماماً صور التي أصبحت زعيمة المدن الفينيقية من عام ١٠٠٠ ق.م إلى عام ٥٠٠ ق.م ، فكانت مراكبها تجوب البحر الأحمر ، ووصلت الهند وعادت محملة بالتّوابل والذهب وال أحجار الثمينة ، ووصل تجّارها إلى إنكلترة ( بلاد القصدير ) ، وهم الذين أسسوا قرطاجة ( قارط هادشت : المدينة الجديدة ) حوالي عام ٨١٤ ق.م ، والتي تبعت صور ، ولكنها أشرفت على بقية المراكز في غرب المتوسط ، وكانت ترسل كل سنة بعثة إلى معبد ملقارت إله مدينة صور ، وتقدم إليه عشرة واردادتها ، وازدادت أهمية قرطاجة بعد سقوط صور بيد الكلدانيين ، فانتقل إليها التجّار الصوريون ، ولما بدأ ظهور الدولة الرومانية في التّوسيع اصطدمت بقرطاجة ، وحروب هانيبال القائد القرطاجي الذي غزا إيطاليا نفسها مشهورة ومعروفة باسم : الحروب البوئية ، التي انتهت باستيلاء الرومان على قرطاجة عام ١٤٦ ق.م ، وحرقها وتدميرها تماماً .



كانت سياسة القرطاجيون الاستعمارية سياسة شعب تجاري ، لا شعب محارب ، ومع ذلك امتازت مراكبهم الحربية بسرعتها ومتانة بنائها ، ومهارة مجدّفيها ، مما ساعدتهم على سيادة البحر ، والطواف بهذه المراكب على مستعمراتهم لحراستها<sup>(٨)</sup> .

عهد القرطاجيون بأمور الحكم إلى ملكيّن أو قاضيّين ، اسم كلّ منها ( شوفيتيم ) ، صارا بعد مدة يوليّان سنة واحدة فقط ، وكان يساعدّهما في تصريف أمور البلاد مجلس الشيوخ ، ولجنة مصغرّة عن هذا المجلس . وإلى جانب هذين القاضيّين ، كان يوجد خمسة موظّفين كبار ، يُعرفون باسم ( الخمسة ) ، مهمّتهم انتخاب أعضاء المحكمة القرطاجيّة العليا ، ذات الصلاحيات الواسعة ، وعدد هؤلاء الأعضاء مئة وأربعة أعضاء ، وكانت مهمّة الخمسة أن يراقبوا القاضيّين ، وأن يعارضوهما إذا أساءا التصرّف .

(٨) روما والشّرق الروماني ، د . سليم عادل عبد الحق ، مطبوعات المديريّة العامة للآثار والمتاحف ، ١٣٧٨هـ / ١٩٥٩م ، دمشق ، ص ١٢٣ وما بعدها .

وكان الحكم في قرطاجة (أرستقراطياً) ، يتركز بيد عدد قليل من الأسر ، غير أن هذه الطبقة الأرستقراطية ، لم تكن مغلقة كما كان الأمر في طبقة الحواص الرومانيين ، بل كانت مفتوحة ، ويكون حتى للأجانب النفوذ إليها ، ويأتي بعدها في السُّلْم الاجتاعي طبقة الشعب .

وامتدح أرسطو دستور قرطاجة ، الذي كان يمنع قيام الحكم الاستبدادي ، وذكر أن العادة جرت إذا حصل نزاع بين القضاة ومجلس الشيوخ أن يستفتى الشعب الذي يقبل أو يطرح المشروعات المتنازع عليها ، أمّا إذا كان القضاة ومجلس الشيوخ متّقين على تنفيذ هذه المشروعات ، فعلى الشعب أن يرضى بالأمر الواقع .

واستطاع هانibal تقويم شؤون الحكم ، وإضعاف سلطة مجلس المائة ، وقصر ١٠ عددهم على واحد .

واستطاع القرطاجيون السيطرة على مستعمراتهم بعقد اتفاقات معها على أشكال مختلفة ، كما أخذوا منها بعض الرهائن ، أو يستضيفون زعماءها ، وسمحوا لبعضهم بالزواج بالنساء القرطاجيات ، ومع هذه الطرق الدبلوماسية ، استخدموها طرقاً عنيفة لتحقيق سيادتهم على الشعوب الخاضعة لهم ، وقد استخدم هذه الطرق من قبلهم الآشوريون ، والمكدوبيون والرومان ، منها ترحيل السُّكَان العاصين أو المشبوهين ١٥ جميعاً من أراضيهم ، ولقد نفذ القرطاجيون ذلك في شرق صقلية ، وإسبانيا ، وإفريقية ، فتنظيم الإمبراطورية القرطاجية اعتمد على روابط اتحادية معقدة بين مدينة قوية ، وعدد من المدن الماومة ، باعها القرطاجيون المصنوعات الشرقيّة المختلفة ، كالأشياء البرونزية والمعدنية الشّينية والأواني المختلفة والعتصور والجرار الفخاريّة ٢٠ المطليّة ، والأقمše الشّمينة ، والأدوات الفينيقية والمصرية كالعاديات والأحجار الكريمة ، وكانوا يبادلون الشعوب بضائعها بالمحلي الزجاجية ، ويجذبونها إليهم بذلك ، وسعت قرطاجة إلى احتكار هذه التجارة ، معقدة مبدأ المعايضة على حاصلات الشعوب ، ولم تضرب النقود قبل القرن الرابع قبل الميلاد .

ولعبت الزراعة دوراً مهماً أيضاً في حياة قرطاجة الاقتصادية ، فأنتجت الحبوب والرّيتون والخضر والفواكه .. وكانت طرق القرطاجيين الزراعية مبنية على أحد ثالثيات المعاصرة لاستئثار الأرض ، كما اخترعوا عدّة أدوات زراعية ، حتى إن مجلس الشيوخ في روما أمر جونيوس سيلانوس Junius Silanus أن يترجم إلى اللاتينية كتاباً في الزراعة ، ألهه القرطاجي ماغون ، وقد لُخّص أيضاً هذا الكتاب باللغة الإغريقية .

ولم يبرع القرطاجيون كثيراً بالفنون ، لأن فاعليتهم كانت منصرفه إلى النشاطات البحرية ، واكتشاف المحيط الأطلسي وغيره من البحار ، وتعظيم استعمال الأبجدية ، ومن أجمل مخلفات الفنون القرطاجية ، قطع النقود التي تتشل أحياناً رأس الربة برسفونة ، وأحياناً النخلة ، أو رأس حصان ، وتحلّت عبقرية القرطاجيين خاصة في المسائل العملية ، فقد كانوا مطلعين على كل اللغات الشائعة في حوض البحر المتوسط ، ١٠ ويتكلّمونها بسهولة ، حتى إن الرومان كانوا يدهشون من براعة القرطاجيين في ذلك ، ولم يستطيعوا مجارتهم في ذلك .

أما معتقدات القرطاجيين الدينية ، فقد كانت شبيهة بمعتقدات الفينيقين الدينية ، عبدوا الأحجار المسمّاة (البيتيل) ، التي تحمل بها الآلة ، كما عبدوا الأشجار والكواكب وقوى الطبيعة وبعض أنواع الحيوانات كالنخل مثلاً ، كما انتظمت لديهم عناصر عبادة الأموات ، وجعلوا لها أعيادها السنوية .

وعبد القرطاجيون الآلة الكبرى الفينيقية ، ومنها الرّب ميلقار إله مدينة صور المفضل ، والربعة عشرة ، والرب بعل - عمون ، والربة تانية - بيبي - بعل الذي كانت تقدس خاصة في معبد بالقرب من مرفا قرطاجة ، حيث وجدَ عدد من الأواني الفخارية التي تحوي عظاماً محروقة لأطفال صغار ، مما يدلّ على أنَّ القرطاجيين كانوا يضحّون على شرف هذه الربة بأبكارهم ، شأن بعض الشعوب القديمة في الشرق الأدنى ، ٢٠ ومن هذه الآلة الرب أشمون الذي كان ينسب إليه تشييد قرطاجة ، وقد بني له معبد

كبير على تلٌ يبرسا في قرطاجة ، وكان لهذا المعبد درج فيه ستون درجة ، وكان أكبر معبد بين معابد المدينة .  
كما عبد القرطاجيون بعض الآلهة الأجنبية ، مثل أبولون .

### الآراميون :

هاجر الآراميون من الجزيرة العربية حوالي منتصف الألف الثاني قبل الميلاد ، واستوطنوا أجزاء من المنطقة الوسطى والشرقية من سوريا ، ثم تسرّب قسم منهم إلى الشمال وجنوبي بلاد الرافدين ، فاصطدموا بالأشوريين ، ومن ممالكهم : مملكة بيت عدن وعاصمتها مدينة تل برسبيب (تل أحمر على الفرات حالياً) ، وامتدت إلى البليخ شرقاً ونبع الساجور في الشمال الغربي ، وبقيت حتى حوالي 1000 ق.م ، ومملكة بيت بخاني أو آرام النهرين ، وعاصمتها غوزانا (تل حلف قرب رأس العين حالياً) .  
ومملكة فدان آرام ومركزها مدينة حران ، ومملكة بيت آغوشي ، ومملكة شمال ، أي مملكة الشمال ، وعاصمتها مدينة زنجري ، كانت في سفوح جبال الأمانوس الشمالية ، وكانت تسمى (يعودي) أيضاً ، ومملكة حما ، ومملكة دمشق ، ومملكة صوبة في البقاء .

وفي سنة 745 ق.م اجتاح تيغلات بيلاسر الثالث - أحد ملوك الأشوريين الجبارية القساة - الماليك الآرامية وهزمها ، ولا عادت إلى التحالف تحت زعامة مملكة حماة ، هزمهم سرجون الثاني في معركة قرقر الثانية عام 720 ق.م ، فوطّد حكم الأشوريين في سوريا .

الأبجدية : وما زال العالم بأسره حتى يومنا هذا مديناً لحضارة سوريا القديمة ، بأعظم الاختراعات البشرية وأهمها في التاريخ القديم ، هو اختراع الحروف الأبجدية ، وأقدم كتابة بأقدم حروف أبجدية معروفة حتى الآن ، هي الكتابة الكنعانية السينائية القديمة ، والتي اشتقت منها أبجدية أوغاريت (رأس شمرا) .

واعتنى الكنعانيون بالزراعة ، كالكرم والتين .. وعرفوا أدوات لدراسة الحبوب ، التي طحنوها في مطاحن حجرية تدار باليد ، واستعملوا وزنات من الفضة بدلاً من النقود .

وتفوق الفينيقيون في صناعة الزجاج ، والنسيج الصوفي والقطني ، وصيغ الأقشة بالأرجوان ، وهم من أول الشعوب البحرية في التاريخ ، يذكر المؤرخ القديم ستراوبون أن السفن الرومانية تعقبت سفينة فينيقية لكي تتعرف إلى الأسواق التجارية ، ولكن ها قائد السفينة الفينيقية قدف بسفينته عمداً إلى اليابسة ، واستلم من دولته ثمن المحمول الذي فقده ، وهذا يشير إلى احتكار حقيقي للتجارة ، وخاصة لتجارة الفصدير ، وإلى نوع من الضمان تقوم به الدولة تأييداً لهذا الاحتكار .

وارتقى فن الملاحة بسبب هذه التجارة الواسعة النشطة ، حتى استطاع أدلة السفن الفينيقية الإبحار ليلاً مسترشدين بالنجم القطبي ، أو النجم الفينيقي كما كان يسميه اليونانيون ، وطافوا حول القارة الإفريقية ، وكشفوا رأس الرجاء الصالح قبل فاسكودوغاما بألفي عام .

وكما يقول ديورانت : « ربطوا الشرق بالغرب بشبكة من الروابط التجارية والثقافية ، وشرعوا ينتشلون أوريّة من براثن الهمجية »<sup>(١)</sup> ، وذكر مثلاً لذلك اقتباس اليونانيين لحروف الفينيقيين : « ولكن حروفهم في جوهرها هي الحروف التي علمهم إياها الفينيقيون ، والتي علموها هم أوريّة ، وهذه الرموز العجيبة هي بلا جدال ، أثمن ما ورثته الحضارة من الأمم القديمة » .

وما يذكر أخيراً بالنسبة للفينيقيين ، أنهم عرفوا تخفيط جثث موتاهم بطريقة لا تقل إتقاناً عن الطريقة المصرية ، واحتكر الآراميون تجارة سوريا الداخلية ، ونشروا لغتهم وأبجديتهم في المناطق التي وصلوا إليها ، أو تاجروا معها ، وأصبحت ٢٠ لغتهم اللغة الدولية آنذاك .

<sup>(١)</sup> قصة الحضارة : ٣١٢/٢

## شِبَهُ الْجَزِيرَةِ الْعَرَبِيَّةِ

ليس من الغريب أو ليس من الخطأ القول : قامت على أطراف الجزيرة العربية ، شرقاً وشمالاً ، غرباً وجنوباً حضارات متقدمة ، كما قامت في وسطها أيضاً ، تشهد على ذلك آثار هذه الحضارات المتبقية حتى اليوم .

٥ ففي الشرق قامت حضارة ذات طابع تجاري في ديلمون<sup>(١)</sup> ، والتي شملت الأحساء وشواطئ الإمارات الحالية على مدى عشرين قرناً ، حضارة قامت منذ ألف الرابع قبل الميلاد ، ودامت حتى عصر الميلاد .

وكانت جزيرة فيلكلة<sup>(٢)</sup> التي أطلق عليها السلوقيون (إيكاروس) محطة تجارية ومركزاً دينياً ، حيث وجدت فيها ثلاثة معابد ذات طراز هليني ، وفي جزيرة تاروت ١٠ وتلال مستوطنتها في الأحساء آثار حضارة ذات طابع سلوقي .

وعمان ، تدل آثارها على أنظمة زراعية متقدمة منذ ألف الثالث حتى ألف الأول قبل الميلاد ، كبناء السدود ، وفي بعض الجهات موقع للتعدين ، وصهر النحاس ، مع شواهد عديدة للعلاقات التجارية مع بلاد الرافدين ووادي السند .

١٥ لقد كانت سفن شرق الجزيرة العربية (دلون وعمان) تحمل الذهب والفضة والأحجار الكريمة والأصداف والنحاس والنسيج واللؤلؤ والأواني الفخارية والخزفية والتمور .

وفي الشمال قامت في دومة الجبل (دوماتا ، الجوف حالياً) مملكة عربية قديمة في القرن التاسع قبل الميلاد ، ضممت الواحات التي حولها ، وكان لها نظامها وحكومتها وجيشها ومعاهداتها مع جيرانها ، وكان لها قصورها .

(١) ديلمون : هي جزر البحرين اليوم ، والبحرين في التاريخ القديم وال وسيط : ساحل الإمارات حتى الكويت شمالاً .

(٢) بهة المعرفة ، المجموعة الثانية : ٣/١٢١ وما بعدها ، وفيلاكة جزيرة في شمالي الخليج العربي ، تابعة إلى الكويت .

لقد كانت ( مملكة دوماتا ) في دُوَّمة الجندي محطة قوافل تسيطر على عقدة الطرق التجارية في شمال شبه الجزيرة العربية ، وكان اشتراك ملكها ( جنديب ) في حلف دمشق وموقعة قرقر ( قرب حماة ) ضد سلمان بن عبد الله الثالث سنة ٨٥٤ ق.م أحد التحالفات للدفاع عن طريق التجارة نحو الأنضول ، وتلته تحالفات أخرى عديدة تماثله ، كان أخطرها اشتراك شعب هذه المملكة العربية في ثورة بابل ، حوالي سنة ٧٧٥ ق.م ضد آشور بانيبيعل .

ووردت أسماء عدّة ملوك في هذه المملكة ، منها : شمس ، وزبيدة ، وسمورامات ( سمير أميس ) ، وباتعة .. وكُنْ يحضرُنَ الحروب ، وكانت منها كاهنات .

كان قوام تجارة هؤلاء العرب الذهب والفضة والقصدير والخديد وجلود الفيلة والعاج وأنواع التّوابيل ، والملابس الصوفية الملونة والكتانية ، والصوف الأزرق والأرجواني ، عدا الخيول والبغال والإبل ..

وفي غرب الجزيرة العربية قامت دولة الشّموديين ، وذلك في تبوك والعلا ومدائن صالح وتياء ووادي السّرحان وحائل ، والتي ورد ذكرها في القرآن الكريم<sup>(٣)</sup> . يعيدها بعضهم إلى الألف الثالث قبل الميلاد ، ويقول آخرون : والثابت أنّ هذا الشعب العربي كان موجوداً بمحارب سرجون الثاني ملك الآشوريين في القرن الثامن قبل الميلاد ، كما كان لدى الروم البيزنطيين فرقة حرية من الشّموديين في أواسط القرن الخامس الميلادي ، ونرى أن لا تناقض بين الرأيين ، إنّ قوم ثمود الذين ذكروا في القرآن الكريم هم فعلاً يعود تاريخهم إلى الألف الثالث قبل الميلاد ، وهم الذين قال عزّ وجلّ بحقهم : « كذبْتُ ثَمُودَ الْمُرْسَلِينَ ، إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخْوَهُمْ صَالِحٌ لَا تَتَّقُونَ ، إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ ، فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ، وَمَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنَّ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ ، ٢٠ أَتَشَرَّكُونَ فِي مَا هَا آمِنِينَ ، فِي جَنَّاتٍ وَعَيْنَوْنِ ، وَزَرْوَعٍ وَنَخْلٍ طَلَعُهَا هَضِيمٌ »<sup>(٤)</sup> .

(٣) في ستة وعشرين موضعًا .

(٤) المضمون : اللطيف النضيج ، (السان : هضم) .

وَتَنْحِيْتُونَ مِنَ الْجَبَالِ يَيْوَتاً فَارِهِينَ ، فَاتَّقُوا اللَّهُ وَأَطْبِعُونَ ، وَلَا تُطِيعُوا أَمْرَ الْمُسْرِفِينَ .  
 الَّذِينَ يَفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ ، قَالُوا إِنَّا أَنْتَ مِنَ الْمُسَحَّرِينَ ، مَا أَنْتَ  
 إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا فَأَتَ بِآيَةٍ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ، قَالَ هَذِهِ نَاقَةٌ لَهَا شِرْبٌ وَلَكُمْ شِرْبٌ  
 يَوْمٌ مَعْلُومٌ ، وَلَا تَمْسُوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذُكُمْ عَذَابٌ يَوْمٌ عَظِيمٌ ، فَعَفَرُوهَا فَأَصْبَحُوا  
 نَادِيْنَ ، فَأَخَذَهُمُ الْعَذَابُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَةٌ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُؤْمِنِينَ ، وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ  
 الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴿٤﴾ ، [الشعراء : ١٤١/٢٦ - ١٥٩] .

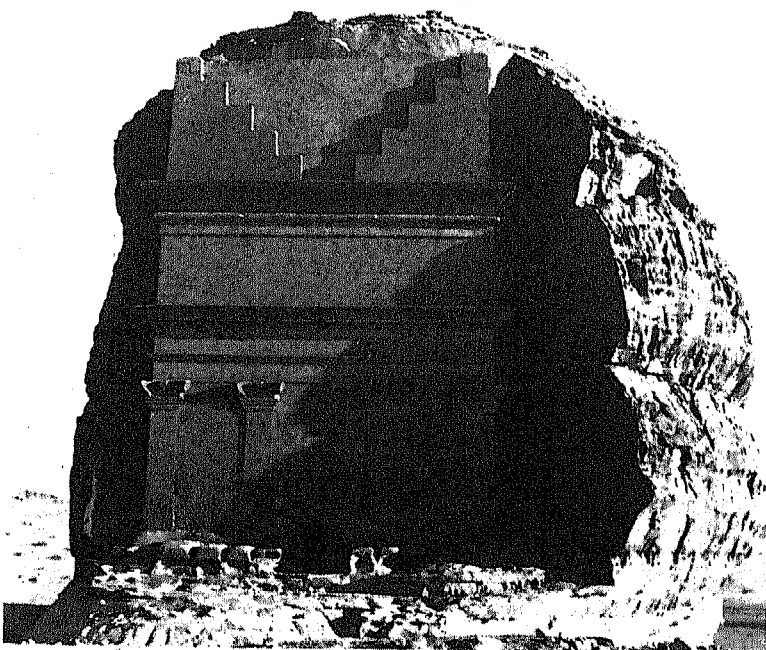
أَمَّا الَّذِينَ حَارَبُوا سَرْجُونَ الثَّانِي فِي الْقَرْنِ الثَّامِنِ قَبْلِ الْمِيلَادِ ، وَالَّذِينَ كَانُوا هُمْ  
 فِرْقَةٌ حَرِيَّةٌ لَدِيِّ الرُّومِ الْبِيْزَنْطِيْنِ فِي أَوْاسِطِ الْقَرْنِ الْخَامِسِ الْمِيلَادِيِّ ، فَهُمُ الْعَرَبُ  
 الَّذِينَ قَطَنُوا هَذِهِ الْمَنْطَقَةِ الْخَصِيبَةِ وَذَاتِ الْمَوْقِعِ الْهَامِ بَعْدِ ثُوْدَ بَسْنِينَ ، وَلَكِنْهُمْ أَخْذُوا  
 ١٠ اسْمَ الْمَنْطَقَةِ ( دِيَارُ ثُوْدَ ) ، وَلَا تَزَالُ الْمَنْطَقَةُ مَعْمُورَةً بِالسُّكُّانِ حَتَّى وَقْتَنَا الْحَاضِرِ ،  
 فَهِيَ مِنَ الْوَاحَاتِ الْإِسْتَرَاتِيجِيَّةِ الْغَنِيَّةِ بِالْمَيَاهِ وَالنَّخِيلِ وَالْتُّرْبَةِ الصَّالِحةِ لِلزَّرْاعَةِ .

وَالثَّمُودِيُّونَ الْمُتَأْخِرُونَ ، شَعْبٌ تَجَارَةٌ سَيِطِرَ عَلَى طَرُقَهَا فِي مَنْطَقَةِ اِتِّقَالِهَا مِنْ  
 الْخَلِيجِ الْعَرَبِيِّ - أَوْ مِنَ الْبَيْنِ - وَهِيَ فِي طَرِيقَهَا شَمَالًا إِلَى الشَّامِ ، وَكَانَتْ لِغَةُ الثَّمُودِيُّونَ  
 عَرِيَّةٌ شَبِيهَةٌ بِلِغَتِنَا يَوْمَنَا ، وَاشْتَقَوْا لِأَنْفُسِهِمْ أَبْجَدِيَّةٌ خَاصَّةٌ كَتَبُوا بِهَا .

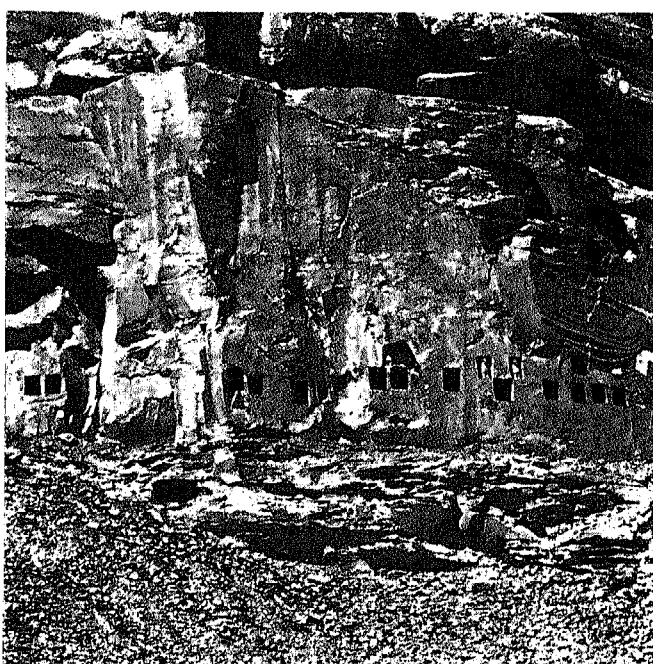
١٥ اِنْدَرَ الشَّعْبُ الثَّمُودِيُّ كُلُّهُ وَتَزَقَّ مِنْ الْقَرْنِ الرَّابِعِ الْمِيلَادِيِّ حَتَّى الْقَرْنِ السَّادِسِ ،  
 وَدَخَلَ فِي الْمَجَمَعَاتِ الْبَدُوِيَّةِ ، وَالْحَضْرَيَّةِ الَّتِي خَلَقَتْهُ فِي الْمَنْطَقَةِ .

وَقَامَتْ فِي الْغَربِ أَيْضًا مُلْكَةُ الْلَّهِيَّانِيْنَ<sup>(٥)</sup> ، قَاعِدَتْهَا دِيدَانُ ( عِنْدَ مَدَائِنِ  
 صَالِحٍ ) ، الَّتِي سَيَطَرَتْ حَتَّى تَوْكَ وَالْعَلَا وَمَدِينَ وَدُوْمَةِ الْجَنْدُلِ ، وَبَعْدَ سَقْطَ الْبَتَرَاءِ  
 فِي الْقَرْنِ الثَّانِي الْمِيلَادِيِّ اسْتَوَلَ الْلَّهِيَّانِيْنُ عَلَى مَنْطَقَةِ الْبَتَرَاءِ ، وَوَرَثُوا مَرْكَزَهَا  
 التَّجَارِيِّ ، وَكَشَفُتِ الْأَثَارُ الْلَّهِيَّانِيَّةُ وَالْبَقَايَا الْفَخَارِيَّةُ وَالْقَبُورُ الْمَزَخْرُفَةُ بِالْتَّقْوُشِ فِي  
 ٢٠ بَلْدَةِ الْعَلَا عَنْ حَضَارَةِ رَاقِيَّةٍ .

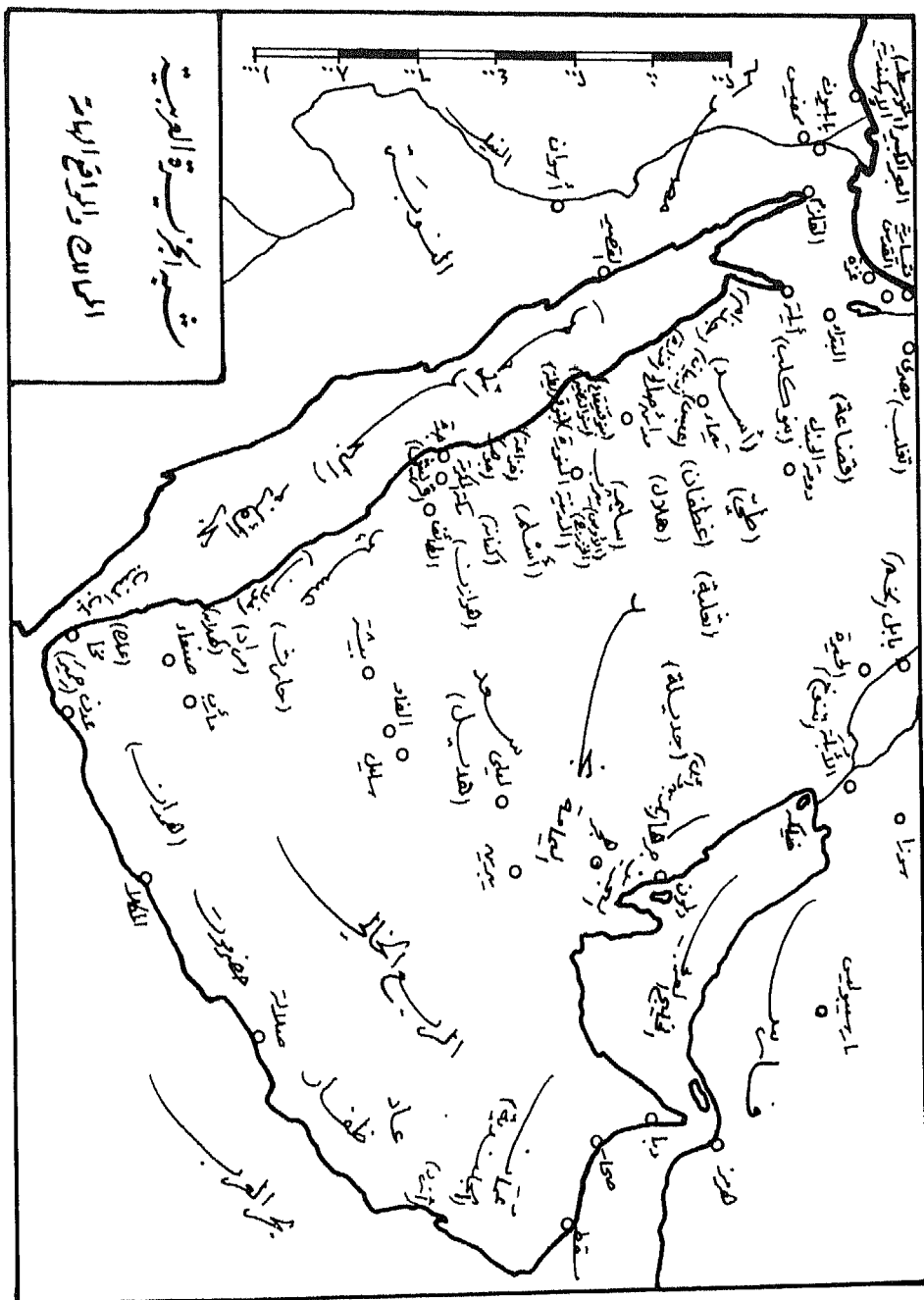
(٥) الْلَّهِيَّانِيْنُ : شَعْبٌ عَرَبِيٌّ لَعَلَّهُ مِنْ فَرْعَوْنِيْنَ ، عَلَى تَجَارَةِ مَثَلِهِ ، وَالْلَّهِيَّانُ ( لِغَةُ ) : حَائِطُ الْفَمِ .



\* مداين صالح (الحجر) \*



\* العلا \*



عرف الشعب الـلـهـيـانـي كتابة بين الخط المسند الـيـنـيـ والـأـرـامـيـ ، وكانت لهذا الشعب صلاتـهـ التجـارـيـةـ المتـيـنةـ معـ جـنـوـبـيـ بلـادـ الرـأـفـدـيـنـ ، تـبرـهـنـ عـلـىـ ذـلـكـ الأـخـتـامـ الـلـهـيـانـيـةـ المـنـقـوـشـةـ بـالـرـسـوـمـ الـبـابـلـيـةـ .

تيـزـتـ منـ بـيـنـ المـدـنـ الـثـمـودـيـةـ - الـلـهـيـانـيـةـ مـدـيـنـةـ تـيـاءـ الـجـبـلـيـةـ ، الـتـيـ بـلـغـ مـنـ شـائـنـهاـ التـجـارـيـ أـنـ اـتـخـذـهـ نـاـبـوـنـيـدـ (ـ ٥٥٥ـ قـ.ـمـ)ـ ، آـخـرـ مـلـوـكـ بـاـبـلـ مـقـرـاـ إـقـليـيـاـ لـهـ ، بـعـدـ أـنـ فـتـحـهـ ، وـبـنـيـ لـنـفـسـهـ فـيـهـ قـصـورـهـ فـيـ بـاـبـلـ ، وـبـيـدـوـ أـنـ هـذـاـ مـلـكـ الـتـقـيـ المـحـبـ لـلـآـثـارـ ، وـجـدـ فـيـ تـيـاءـ مـلـجـأـ لـهـ مـنـ حـلـاتـ قـوـرـشـ الـإـمـبـراـطـورـ الـفـارـسـيـ ، فـبـقـيـ فـيـهـ عـشـرـ سـنـوـاتـ ، وـكـانـ مـسـتـقـرـاـ هـنـاكـ حـينـ سـقـطـ عـرـشـهـ .

### الجنوب العربي (اليمن)

من الطـبـيـعـيـ أـنـ تـقـومـ مـجـتمـعـاتـ مـسـتـقـرـةـ تـهـنـيـنـ الزـرـاعـةـ فـيـ مـنـطـقـةـ خـصـبـةـ مـعـرـضـةـ ١٠ لـرـياـحـ موـسـيـةـ صـيفـيـةـ مـطـرـةـ ، وـمـنـ الطـبـيـعـيـ أـيـضـاـ أـنـ تـشـكـلـ هـذـهـ مـجـتمـعـاتـ فـيـاـ بـعـدـ حـكـومـاتـ تـنـظـمـ حـيـاةـ هـذـهـ مـجـتمـعـاتـ وـشـؤـونـهـاـ ، وـمـنـ أـهـمـ هـذـهـ الدـوـلـ الـتـيـ قـامـتـ فـيـ الـيـنـ ، حـسـبـ تـسـلـسـلـ قـيـامـهـاـ :

ملـكـةـ مـعـيـنـ : ١٢٠٠ـ قـ.ـمـ - عـلـىـ أـرـجـعـ الـأـقوـالـ - وـبـقـيـتـ حـتـّـىـ ٦٠٠ـ قـ.ـمـ .

١٥ مـلـكـةـ قـتـبـانـ : عـاـصـرـتـ مـعـيـنـ سـنـةـ ١٠٠٠ـ قـ.ـمـ ، وـبـقـيـتـ حـتـّـىـ ٢٠٠ـ قـ.ـمـ .

مـلـكـةـ حـضـرـمـوتـ : اـنـدـجـتـ فـيـ مـلـكـةـ مـعـيـنـ قـرـابـةـ ثـلـاثـةـ قـرـونـ ، اـنـتـهـتـ نـحـوـ سـنـةـ ٦٣٠ـ قـ.ـمـ ، ثـمـ اـنـدـجـتـ بـعـدـ ذـلـكـ فـيـ مـلـكـةـ سـبـأـ مـنـ سـنـةـ ٦٣٠ـ قـ.ـمـ حـتـّـىـ سـنـةـ ١٨٠ـ قـ.ـمـ ، ثـمـ استـقـلـتـ وـبـقـيـتـ حـتـّـىـ سـنـةـ ٣٠٠ـ مـ .

مـلـكـةـ سـبـأـ : وـرـثـتـ مـعـيـنـ ، وـدـامـتـ مـنـ سـنـةـ ٩٥٠ـ قـ.ـمـ ، وـحـتـّـىـ سـنـةـ ١١٥ـ قـ.ـمـ .

٢٠ مـلـكـةـ حـمـيـرـ : مـنـ سـنـةـ ٣٠٠ـ مـ ، وـحـتـّـىـ سـنـةـ ٥٢٥ـ مـ .

وَمِمَّا يذَكُرُ أَنَّهُ لَمَّا تَسْلَمَ أَغْسَطْسُ عَرْشَ الْإِمْبَارَاطُورِيَّةِ الرُّومَانِيَّةِ ، عَقَدَ العَزْمَ عَلَى احْتِلَالِ الْيَنِ ، فَأَوْزَعَ إِلَى غَالُوسٍ وَالْيَهُ عَلَى مَصْرَ سَنَةَ ٢٤ ق.م. بِالسَّيْرِ عَلَى رَأْسِ حَمْلَةٍ نَحْوِ الْيَنِ ، لِلْاسْتِيلَاءِ عَلَيْهَا ، وَبِالسَّالِتَالِي عَلَى ثَرْوَتَهَا<sup>(١)</sup> ، وَلَكِنَّ الْمَلَةَ أَخْفَقَتْ بِسَبِّبِ تَعْرُضِهَا لِهَجَمَاتِ الْعَرَبِ ، وَفَنَكَ الْأَمْرَاضُ بِأَفْرَادِهَا .

٥ وَبِدَأَ دُورُ الْاحْتِلَالِ الْجَبَشِيِّ لِلْيَنِ سَنَةَ ٥٢٥ م. ، وَبِقِيَّ حَتَّى سَنَةَ ٥٧٥ م. ، وَبِاتَ النَّفَاقُ بَيْنَ الْمَسِيحِيَّةِ وَالْيَهُودِيَّةِ شَدِيدًا عَلَى الْيَنِ ، وَتَمَكَّنَ سَيْفُ بْنُ ذِي يَنِ بَعْدَ فَارِسِيِّ أَنْ يَنْهِيَ الْاحْتِلَالِ الْجَبَشِيِّ ، لِيَبْدُأَ دُورُ النُّفُوذِ الْفَارَسِيِّ سَنَةَ ٥٧٥ م. ، الَّذِي بَقَى حَتَّى إِسْلَامِ بَادَانَ حَاكِمَ الْيَنِ وَمَنْ مَعَهُ مِنْ أَبْنَاءِ الْفَرَسِ سَنَةَ ٦ هـ = ٦٢٨ م. ، وَأَصْبَحَتِ الْيَنِ بِذَلِكَ وَلَيْةً إِسْلَامِيَّةً .

١٠ كَانَ الْيَنِ مَقْسُمًا إِلَى مُخَالِفٍ ، وَالْمُخَالِفُ مَقْسُمٌ إِلَى مُحَافِدٍ وَقَصْوَرٍ ، وَفِي حَالِ اجْتِمَاعِ عَدَّةِ مُخَالِفٍ فِي وَحْدَةِ إِدَارَيَّةٍ تَشَكَّلُ (قَيْلًا<sup>(٢)</sup>) ، ثُمَّ ظَهَرَتِ الْمُلْكِيَّةُ الْوَرَاثِيَّةُ نَتْيَاجَةً لِتَوْسُّعِ الْأَقْيَالِ ، وَاسْتِعَانَ الْمَلَكُ بِمَجَالِسِ الْإِسْتِشَارَيَّةِ سَاعِدَتْهُ فِي وضعِ الْقَوَانِينِ ، وَتَنْفِيذِ الْأَعْمَالِ ، وَإِدَارَةِ الْحَرْبِ إِنْ وَقَعَتْ ، فَدُولَ الْيَنِ لَمْ تَكُنْ دُولَ حَرُوبٍ وَفَتوَحٍ ، بلْ تَرَكَّزَتْ جَهُودُهَا فِي الْأُمُورِ الْإِقْتَصَادِيَّةِ كَالْزَرْعَةِ وَالصَّنَاعَةِ وَالْتِجَارَةِ ، وَلَذِلِكَ كَانَ اختِصَاصُ جَيْشِهَا حَفْظُ النَّظَامِ وَحَرَاسَةِ الْقَوَافِلِ التِّجَارِيَّةِ ، وَمَا كَانَ لِيَدِعِي إِلَى حَرْبٍ إِلَّا إِذَا دَعَتِ الْحَاجَةُ لِلَّدْفَاعِ عَنْ سَلَامَةِ الْبَلَادِ .

لَقِدْ كَانَ الْيَنِيُّونَ وَسُطَّاءُ نَشِيطِينَ فِي تِجَارَتِهِمُ الْوَاسِعَةِ ، فَنَقَلُوا مِنَ الصَّينِ وَالْمَهْنَدِ وَسَوَالِحِ إِفْرِيقِيَّةِ الشَّرْقِيَّةِ إِلَى الْمَصْرِيِّينَ وَالْفَيْنِيقيِّينَ وَالْأَشْوَرِيِّينَ الْمَعَادِنَ الْثَّمِينَةِ ،

(١) وَكَانَ قَوْمُ الْمَلَةِ عَشَرَةَ آلَافَ جَنْدِي ، رَافِقُهَا الْمُؤْرِخُ الْيُونَانِيُّ سَتَراَبُونُ ، وَالْوَزِيرُ النَّبَطِيُّ صَالِحٌ ، وَعَزَّازُ سَتَراَبُونِ إِخْفَاقُ الْمَلَةِ إِلَى خِيَانَةِ الْوَزِيرِ النَّبَطِيِّ صَالِحٌ ، وَأَتَهُمْ بِتَضَليلِ الرُّومَانِ ، وَالسَّيْرِ بِهِمْ فِي طَرِيقِ مَقْفَرَةٍ ، وَفِي أَرَاضِي لَازْرَعِ فِيهَا وَلَا مَاءً ، بِقَصْدِ إِهْلَكِ الْجَيْشِ الرُّومَانِيِّ .

(٢) الْقَيْلُ : الْمَلَكُ مِنْ مَلُوكِ جَمِيعِ يَنْتَقِيلِ مَنْ قَبْلَهُ مِنْ مَلُوكِهِمْ يَتَبَهَّهُ ، وَجَمِيعُهُ أَقْيَالٌ وَقَيْوَلُ ، (الْلَّسَانُ : قَيْلُ) .

والأقمشة الحريرية ، والتوابل والأفوايه ، وريش النعام .. تفرغها سفنهم في مسقط ، ثم تحملها قواقلهم عبر بادية الدنهاء والخليج العربي إلى نجد فالمحجاز ، حيث تتجه شمالاً إلى معان ، لتنتزع فرعين ، إما إلى مصر عبر سيناء ، وإما إلى فلسطين وفينيقياً وتدمّر .. أو تحملها قواقلهم من مسقط إلى حضرة فالين لتتجه شمالاً إلى العقبة ،  
٥ تتسلّك بعدها الفرعون السابقين إلى مصر وببلاد الشام .

وكان للينيين على طول هذه الطرق محطات فيها من الوسائل والمعدات ما يوفر راحة القواقل وأمنها ، ومهما لا شك فيه ، أن هذه التجارة الواسعة أمنّت ثروة هائلة للينيين نعموا بها .

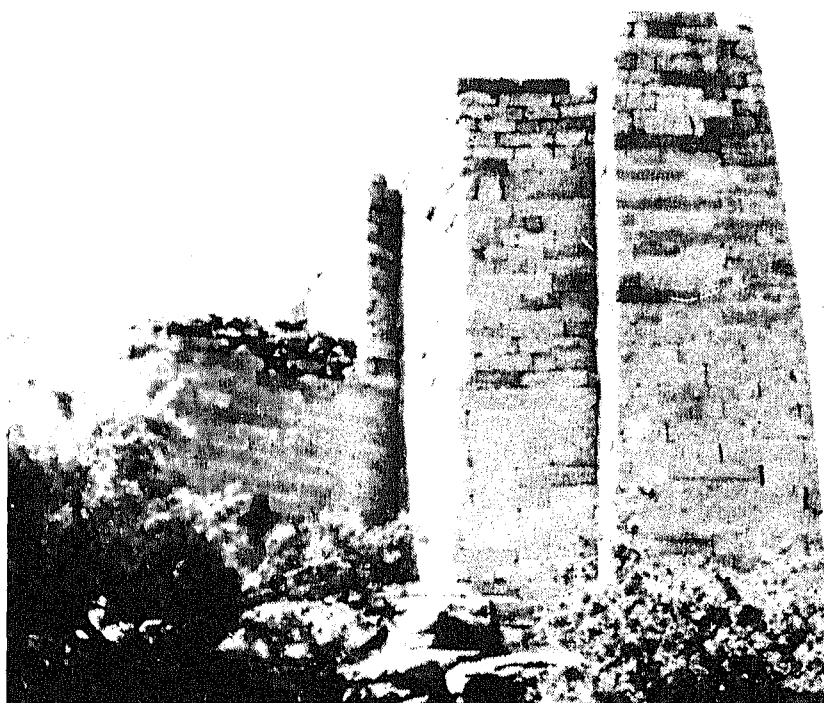
وساعدت الثروة على تقدّم الصناعة الينية ، خصوصاً وأن أرضها قد استخرج منها الذهب والفضة والأحجار الكريمة ، فامتدح السيف اليني ، والبرد اليني المستوردة  
١٠ مادتها الحريرية الخام من الهند ، كما عرفوا دبغ الجلود ، وصنع التروس والذراع ، وتحضير البخور واللبان والطّيوب .

وتقدّم الينيون في فن البناء ، فقد كانت القصور عدّة طبقات ، كقصر غمدان ،  
وقصر ناطع ، ووجود سد مأرب<sup>(٣)</sup> - وهو سد من سدود كثيرة - دليل واضح على أن  
١٥ فن البناء والهندسة كانا على جانب كبير من التقدّم والرّقي .

أما ديانة الينيين القدماء فقد كانت وثنية ، لها معابدها وهيكلها ، فيها رموز لآلهتهم ، ويحملون إليها ربح تجارتهم فيحتجز سنتها ثلث الأرباح ، ويتركونباقي  
لأصحابها ، وأهم الآلهة التي عُيّدت ثالوث : القمر ، والشّمس ، وكوكب الزهرة .

---

(٣) كان على ارتفاع ٣٩٠٠ قدمًا عن سطح البحر ، بطول ٨٠٠ ذراعاً ، وعرض ١٥٠ ذراعاً ، وارتفاع بضعة عشر ذراعاً ، بني بالحجارة الضخمة .



\*سدُّ مأرب\*

أمّا دولة كندة التي شغلت قلب الجزيرة العربية ، فقد كانت عاصمتها الفاو<sup>(٤)</sup> ، تربط بين جنوبي الجزيرة العربية وشمالها ، وشمالها الشّرقي ، تمّرّ بها القوافل القادمة من سبأ ومعين وقبيان وحضرموت وحمير ، فهي بذلك تعد مركزاً تجاريّاً واقتصادياً هاماً في قلب الجزيرة العربية لعدة قرون ، ولم تكن الفاو بعزل عن منابع الحضارات آنذاك ، فجذبت أجمل ميّزات حضارات العصر ، وأنتجت حضارة خاصة بها مميّزة عمّا جاورها ، تجلّى بفنّ العمارة والتّزيين والتحت .

(٤) تقع بلدة الفاو شمال شرقى البين ، تسمى اليوم (قرية) ، وهي على أطراف الربع الخالي قرب سليل ، شرق بيشه ، قامت دولة كندة ما بين القرن الثاني قبل الميلاد ، وحتى القرن الخامس الميلادي .

لقد تاجر (الكنديون) بالحليوب والطيوب والنسيج والأحجار الكريمة والمعادن ، فأثروا ثراء انعكست آثاره فيها بنوه من قصور وأسواق ومقابر ومعابد ، وما زينوا به بيورهم من رسوم متنوعة في موادها وموضوعاتها ، وتماثيل معدنية ، وأخرى مصنوعة من المرمر . وقمة تقدمهم في سُكّهم عملة خاصة بهم ، ضربوا عليها اسم إلههم ( كهل ) ، واهتُوا بأنواع من المكاييل والموازين والأخدام ، كما اهتُوا بالزراعة فحفروا الآبار ، وشقوا القنوات السطحية والجوفية ، فزرعوا النخيل والكرم والحبوب ، وبعض أنواع اللبان .



\* من آثار الفاو

وcameت دولة الحضر (عربايا) سنة ٥٠ ق.م ، وقضى عليها الفرس في ١ نيسان (أبريل) ٢٤١ م ، قامات بين نهري دجلة والفرات في أرض الجزيرة ، والحضر <sup>(٥)</sup> العاصمة من مدن القوافل تشبه تماماً تدمر والبتاراء وجَرَش ، وفن البناء والنحت فيها لا يقل روعة ولا عظمة عن آثار تدمر والبتاراء .

لقد كانت الحضر على طريق هام قادم من الصين والهند ، ذاہب إلى آسيا الصغرى وأوروبا ، ومن أهم عوامل قيام دولة الحضر عبادة الشمس ، والشمس في بادية الجزيرة لا تتجهها غيوم طوال أيام السنة ، لقد خصّ الحضريون الشمس بالأولوية في عبادتهم ،

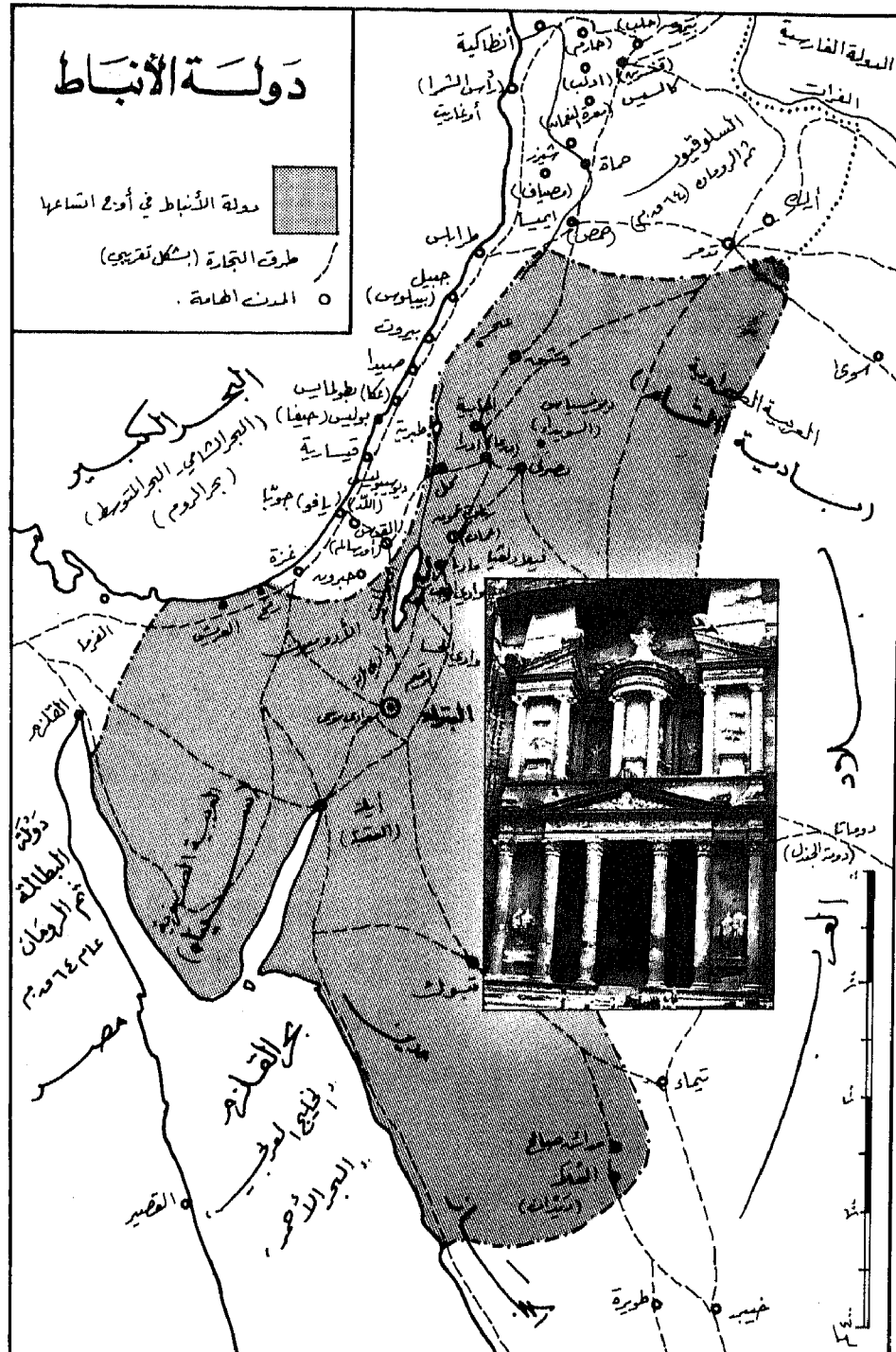
(٥) تبعد ١١٠ كم جنوب غربي الموصل .

## دولَةُ الْأَنْبَاط

دولَةُ الْأَنْبَاطُ فِي أُوْلَئِكِ الْسَاعِدِينَ

طريقُ التَجَارَةِ (بِشَكْلِ تَقْرِيبِي)

الدرنَةُ الْأَمَانَةُ



وهي عندهم مذكُور يعرف باسم شمس أو شمسا ، ويعدُونه كبير الآلهة ، وللنسر منزلة سامية في الحضر ، فهو يرمز إلى السيادة .

أمّا الأنباط<sup>(٦)</sup> ، فقد كانت دولتهم دولة تجارية ، وصلت علاقتها إلى أبعد المناطق المتقدمة آنذاك ، واهتمت بالزراعة فحفرت الآبار ، وجمعت مياه السيول في صهاريج حفروها ، ووصلوا بعضها ببعض بأقنية نُقيَّبت في الصخر ، وجعلوا لها علامات لا يعرفها سواهم ، وتركت صناعتهم على صنع الأواني الخزفية .

و عمران الأنباط نوع فريد متأثر بالفن المهنستي ، فهيكل الخزنة المحفور بالصخر الوردي ، باقٍ إلى يومنا هذا ، يشهد بعظمة علم الهندسة وفن النحت عند الأنباط ، كما يتضح ذلك من آثار مدینتهم البتراء المنقوبة في الصخر .

أمّا ديانتهم فقد كانتوثنيّة ، فعبدوا من الآلهة اللات ( وترمز إلى القمر ) ، ومناء ، والعُرى ، وهبّيل .

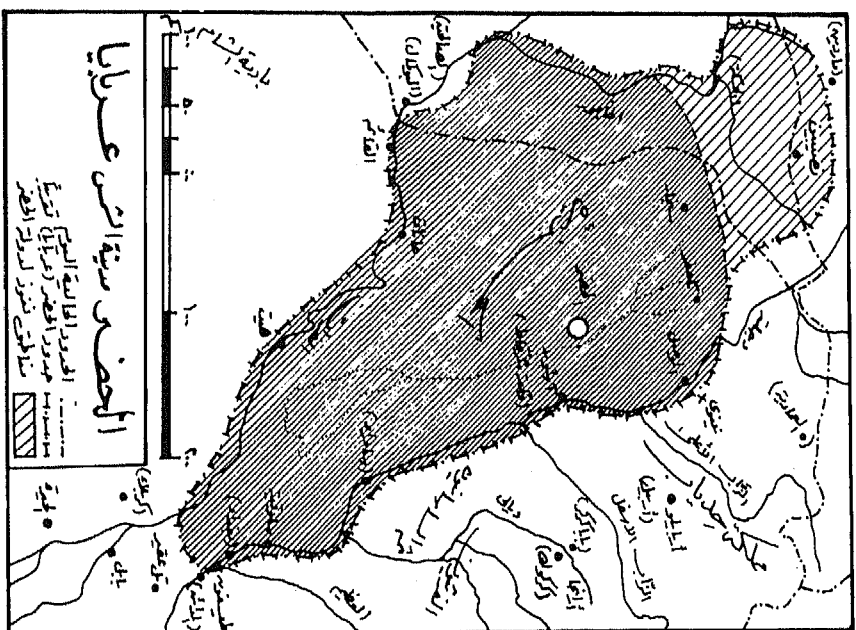
و مملكة تدمر<sup>(٧)</sup> التي كانت أهم المطارات للقوافل التجارية ، امتد نشاطها حتى روما وفرنسا وإسبانيا غرباً ، وحتى الهند والصين شرقاً ، ووضعت قانوناً مالياً للتدمريين والجاليات الأجنبية ، فيه أسماء المواد التجارية التي تم تدمير ، مع نسبة الرسوم الجمركية المفروضة عليها ، وآثار تدمر تشهد على عظمة فن البناء المتأثر باليوناني .

أمّا من ناحية نظام الحكم ، فقد ساعد الملك مجلس شيوخ .

وكان للتدمريين أربعون إلهًا ، وبعل الذي يمثل الشمس يعد الإله الوطني لهم أو الأول ، وبعل شمين (إله السماوات) حامي الزراعة ، والإله يرحبيل (إله القمر) .

(٦) هاجر الأنباط عام ٥٠٠ ق.م من غرب الجزيرة العربية إلى منطقة عَرَبَة ، قضى الرومان على هذه المملكة عام ١٠٦ م .

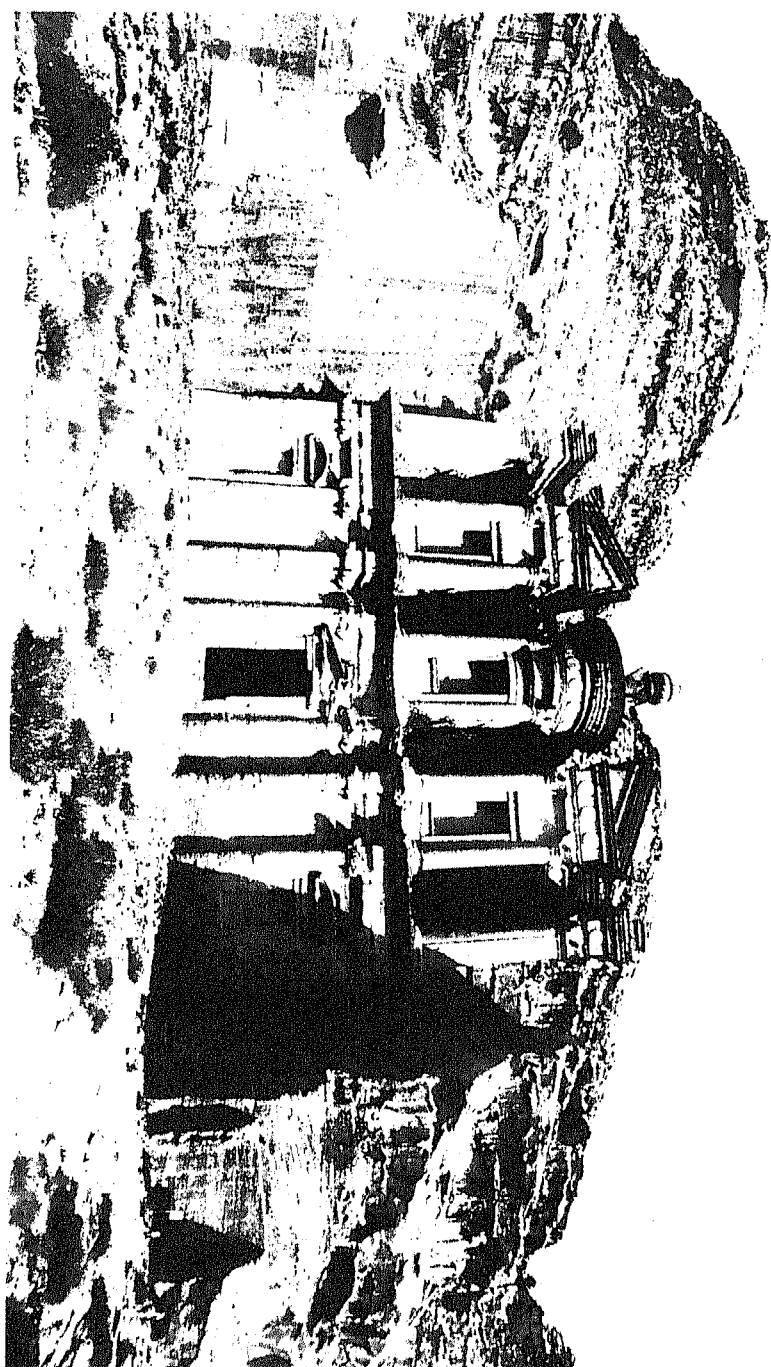
(٧) قامت مملكة تدمر في القرن الميلادي الأول ، قضى عليها الرومان سنة ٢٧١ م .



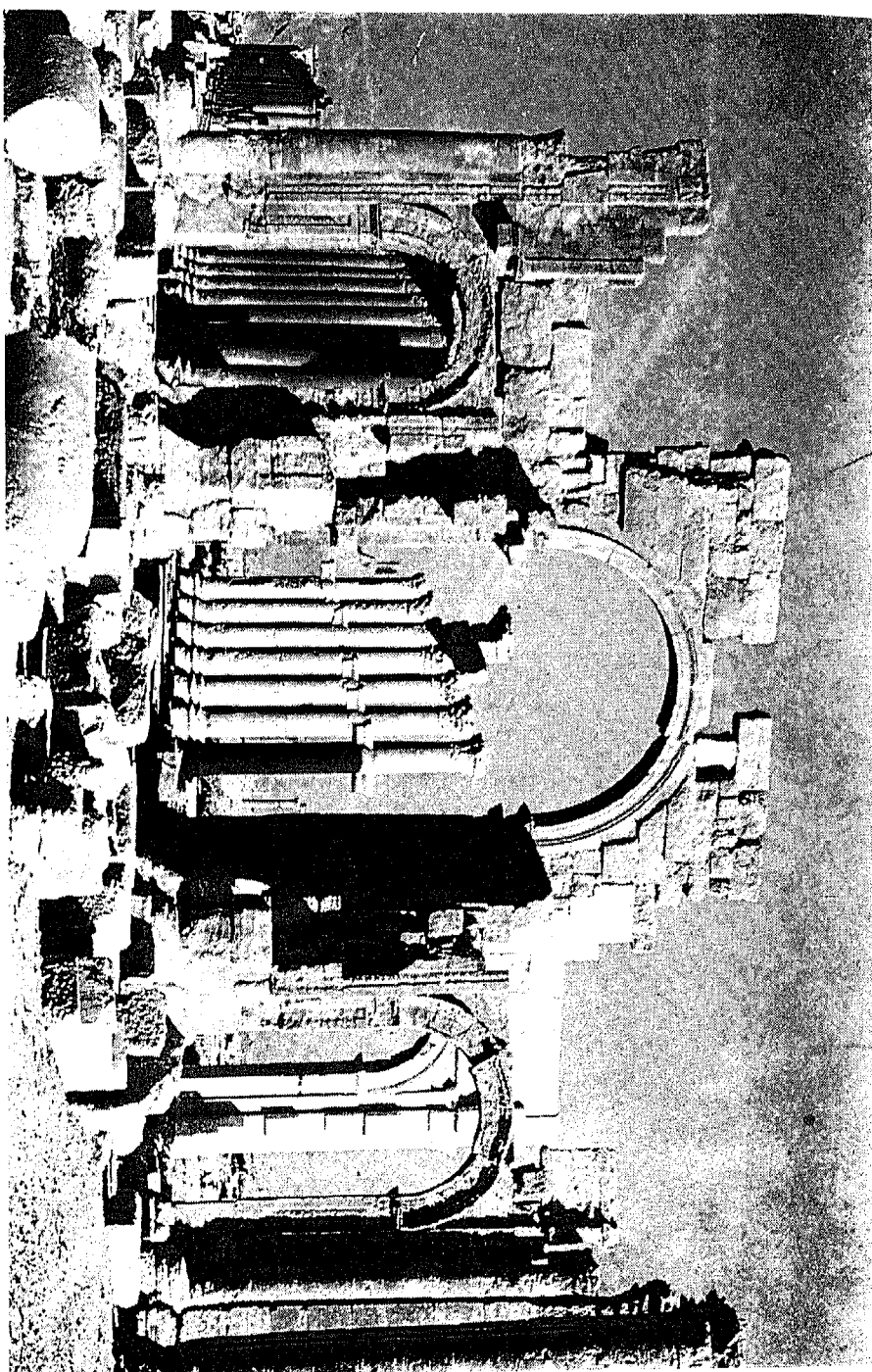
\* قتال (أبو) بنة دميون الذي تحنت بالحجم الطبيعي (نحو ربع التحنت في الحضر). أمها اليه



\*آثار البناء من



\* من آثار تصریح ( سوریه )





## هل هناك حضارة عربية وإسلامية؟

«إنَّ ما قام به العرب المسلمين هو  
عمل إنقاذي له مغزاه الكبير في تاريخ  
العالم»<sup>(١)</sup>.

«لأنَّ أشعاع العرب سراجهم من  
ثقافة اليونان ، فإنَّهم مالبשו أن  
أصبحوا شعلة وهاجة استضاءة بنورها  
أهل الأرض»<sup>(٢)</sup>.

٥

و قبل الشروع في دراسة الحضارة الإسلامية ، نطرح التساؤل التالي :

هل هناك حضارة عربية وإسلامية ، أو إنَّ العرب القدماء لم يرددوا نهر الحضارة  
 بشيء ، وإنَّ المسلمين كانوا وسطاء (سعاة بريد) ، ترجموا ونقلوا (المعجزة اليونانية)  
 إلى أوربة ؟

يقول السير هنري مين Sir Henry Maine : «إذا استثنينا قوى الطبيعة العميماء ،  
 لم نجد شيئاً يتحرك في العالم ، إلا وهو يوناني في أصله»<sup>(٣)</sup>.

ويقول فيليب جتي - مردداً أدعماً بعض المستشرقين - بحق العرب المسلمين :  
 «قاموا مقام الوسيط ، في أن نقلوا إلى أوربة خلال العصور الوسطى كثيراً من هذه  
 المؤثرات الفكرية ، التي أنتجت وبالتالي يقظة أوربة الغربية ، ومهدت لها سبيل نهضتها  
 الحديثة»<sup>(٤)</sup>.

(١) شمس العرب تستطع على الغرب ، زيفرید هونکه .

(٢) الكيمياء عند العرب ، سلسلة من الشرق والغرب ، ولیم أوسلر ، ص ٩

(٣) Semple Ellen Geography of The Mediterranean Region N.Y. 1931, 507

(٤) تاريخ العرب المطول ٢/١ ، دار الكشاف للنشر والطباعة والتوزيع - بيروت .

وجوابنا عن هذا السؤال المهام ، التالي :

الحضارة بساط نسجته وتنسجه أيدٍ كثيرة ، كلها تبه طاقاتها ، وكلها تستحق الثناء والتقدير ، ولا ننكر أنَّ الحضارة العربية الإسلامية اعتمدت في فُورها وتطورها وازدهارها على حضارات عربية وشرقية سبقتها ، ولكنها واصلت العطاء ، وقدّمت إلى بساط الحضارة ما طلب منها وأكثر .<sup>٥</sup>

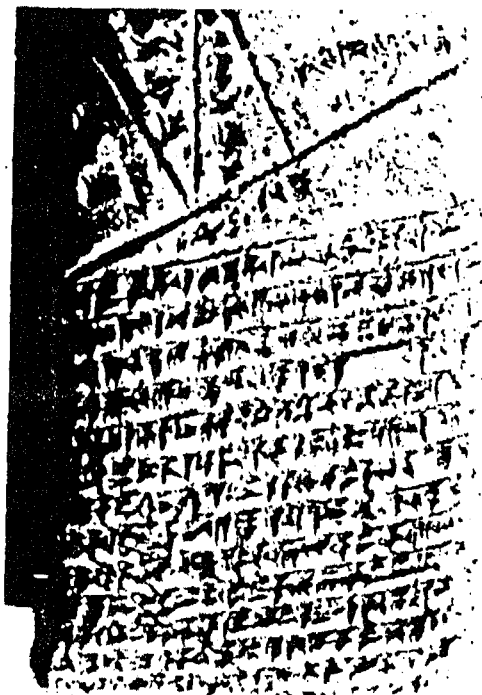
والحقيقة العلمية تقول : إنَّ ازدياد المعلومات عن حضارات الشرق الأدنى ، كال مصرية ، والسمورية ، والبابلية .. ، يضطر المؤرخين إلى تعديل جذري في النظر إلى الحضارة اليونانية ، فليست هناك ( معجزة يونانية ) مطلقاً ، لأنَّ الحضارة اليونانية امتداد واقتباس للحضارة العربية القديمة في وادي الرافدين ، ووادي النيل ، وببلاد الشام ، فاليونانيون اقتبسوا من الحضارة العربية في شرق البحر المتوسط ومصر الشيء الكثير من مختلف العلوم ، وعاهد إلينا على أنه علم وطيب يونانيان ، ونبي الأصل أو تنسوي ، يقول ديورانت : « إنَّ اليونان لم ينشئوا الحضارة إنشاء ، لأنَّ ما ورثوه منها أكثر مما ابتدعواه ، وكانوا الوارث المدلل المتألف لذخيرة من الفن والعلم ، مضى عليها ثلاثة آلاف من السنين ، وجاءت إلى مدائنه مع مغامن التجارة وال الحرب »<sup>(٦)</sup> .

فـ ( طاليس ) : [ ٤٦٢ - ٥٣٦ ق.م ] من أوائل علماء اليونان المتخصصين بالعلم والحكمة ، زار مصر عدة زيارات ، ونقل معه العلوم الهندسية المتقدمة من مدارس الإسكندرية .<sup>١٥</sup>

وقـ ( فيثاغورس ) : [ ٥٧٢ - ٤٩٧ ق.م ] زار مصر عدّة مرات ، وتعلم فيها العلوم الرياضية ، وملأ في بابل مدة طويلة ، ودرس علم الرياضيات فيها ، وبات من المعروف أنَّ نظرية مساحة المربع المُنشأ على وتر مثلث قائم الزاوية ، تساوي مساحة المربعيين المنشائين على الضلعين القائمين ، أخذها فيثاغورس من بابل ، ونسبت إليه ،<sup>٢٠</sup>

إن لوحه (تل حرمل) المجريّة ، والتي عُثر عليها في ضواحي بغداد ، تدل على أنَّ البابليين سبقو اليونان في حسابات المثلثات القائمة والمتباينة بعشرات مئات السنين .

و (ديقراطيس) : [٤٧٠ - ٣٦١ ق.م] ، وأفلاطون : [٤٢٧ - ٣٤٧ ق.م] أقاما في مصر ، ودرسا فيها العلوم المصرية المختلفة التي نقلها إلى اليونان .



\* لوحه تل حرمل : المدينة البابلية  
(ضواحي بغداد) ، سبق رياضيو هذه  
المدينة فيشاغورس وتالس إلى معرفة  
حسابات المثلثات القائمة والمتباينة بعشرات  
مئات السنين

والطب اليوناني استفاد الكثير الكثير من العلوم الطبية المصرية والبابلية ، وشعار الأفعى رمزا للشفاء ، اعتقاداً بأنه من (أسقلابيوس) اليوناني ، مع أنه في متحف اللوفر منحوته من مدينة لكشن العراقية ، تعود إلى عام ٢٠٠٠ ق.م ، فيها دورق عليه صورة الأفعى تلتوي إحداهما على الأخرى ، يقف خلفهما (جوديا) أمير لكشن ، مكتوب

عليها : إنّها مهداة إلى ( نينكيس زيدا ) مع الشفاء ، وأثبتت ( ريجتال تومبسون ) في كتابه : النباتات الطبيعية الآشورية ، جدولًاً بما اقتبسه اليونانيون من النباتات الطبيعية العربية منها<sup>(١)</sup> :

| اللغة اليونانية | اللغة العربية اليوم | اللغة الآشورية |
|-----------------|---------------------|----------------|
| Myrrha          | المُرْمَة           | Murra          |
| Termis          | الترمس              | Tormus         |
| Azaolus         | الوزال ( البلوط )   | Arzallu        |
| Curcuma         | الكركم              | Kurkamu        |
| Sesamum         | السمسم              | Samassamu      |
| Saffaran        | الزعفران            | Azupiramu      |
| Amber           | العنبر              | Anber          |
| Cherry          | الكرز               | Karru          |
| Carob           | الخروب              | Marabu         |
| Cotton          | القطن               | Kitu           |

ونقل اليونان الأبجدية الفينيقية بين عامي ٨٥٠ - ٧٥٠ ق.م ، واعترف اليونان<sup>١٠</sup> بهذا النقل في قصة ( قدموس ) الذي أدخل ستة عشر حرفاً ، وفي القرن السادس قبل الميلاد ، انتقلت الأبجدية إلى الرومان ، وكتبوا بها اللغة والأداب اللاتينية ، ومنها انتقلت إلى سائر العالم الغربي ، وكذلك فإن الآراميين نقلوا أبجديتهم عن الفينيقيين ، وأخذوها منهم الأنباط والتدمريون والمنود والأرمَن ، وعدد كبير جدًا من شعوب الشرق ، ومن أهم صفات الأبجدية الفينيقية بساطتها ، وسهولة استعمالها .<sup>٢٠</sup>

(١) الفيصل ، العدد ٩٢ ، مقالة د. غازي الحاجم .

ويقول ديوانت في قصة الحضارة : بابل عُلمت اليونان مبادئ الحساب ، وعلم الطبيعة والفلسفة<sup>(٧)</sup> ، ويقول :

من بابل لا من مصر جاء اليونان المَوَالُون إلى دواليات مدنهم بالقواعد الأساسية لعلوم الرياضيات والفلك والطب والنحو وفقه اللغة وعلم الآثار والتاريخ والفلسفة ، ومن دواليات المدن اليونانية انتقلت هذه العلوم إلى روما ، ومنها إلى الأوروبيين والأمريكتين ، وليس الأسماء التي وضعها اليونان للمعادن ، وأبراج النجوم ، والموازين ، والمقاييس ، وللآلات الموسيقية ، ولكثير من العقاقير ، ليست هذه كلها إلا ترجم لأسمائها البابلية إلى اليونانية ، بينما استمد فن العمارة اليونانية أشكاله وإلهامه من مصر وكريت<sup>(٨)</sup> .

١٠ حتى في الألة ، فعشتار البابلية هي استارثي عند اليونان ، وهي النوذج الذي صاغ اليونان على أمثاله آهتم أفروديت ، والرومان فينوس<sup>(٩)</sup> .

لما سبق ، ولأسباب أخرى كثيرة نقول : إن المجزة اليونانية المزعومة - كما يقول جورج سارتن في كتابه « تاريخ العلم » - لها أب وأم شرعيان ، أمًا أبوها فهو تراث مصر القديمة ، وأمًا أمّها فهي ذخيرة بلاد ما بين النهرين ، والشرق القديم مهد الحضارات ، والمعلم الأول للبشرية في المجالين : المدنية الماديّة والعلوم كلّها ، وفي المجال الروحي والمعتقدات الدينية .

وجاء في كتاب ( انتصار الحضارة )<sup>(١٠)</sup> : الشادوف المصري أقدم أنواع الأجهزة لرفع المياه لري الحقول ، وأقدم الساعات في العالم مِزْوَلة مصرية تحمل اسم الملك

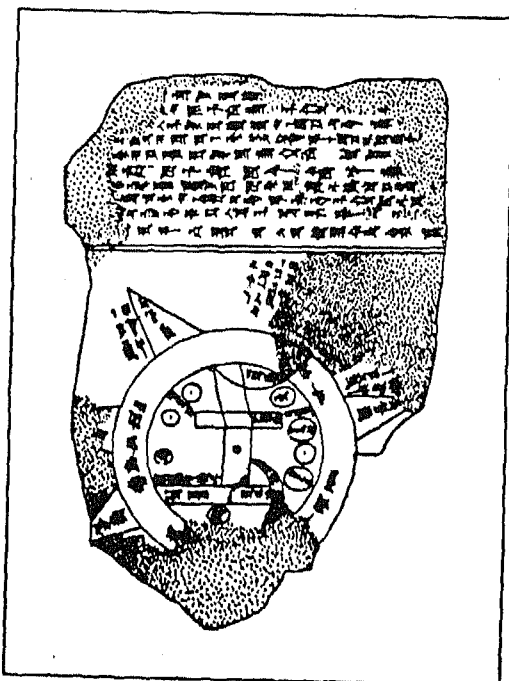
(٧) قصة الحضارة : ١٨٧/٢

(٨) قصة الحضارة : ٣٢٢/٢

(٩) قصة الحضارة : ٢١٥/٢

(١٠) انتصار الحضارة ( تاريخ الشرق القديم ) ، جيمس هنري برستد ، ترجمة د. أحمد فخرى ، نشر الجامعة العربية ، الإدارية الثقافية .

تحوّقى الثالث ، وبعد عهد تحوّقى الثالث بما يقرب من ألف سنة ، اقتبس اليونانيون هذا النوع من الساعات ، والساعة محفوظة اليوم في متحف برلين ، بعد أن رقمها العالم الأثري بوخارست .



\* خريطة العالم كما وضعها البابليون ، الدائرة الكبرى تُمثل المحيط ، والدوائر الصغرى تحتوي على بابل وغيرها من المدن ، وفيها عدا ذلك توجد الجبال ، وغياضاً الدلتا البابلية ، أمّا الكتابة فهي سجل لحملات سارجون ملك أكاد .

« ولقد ترك علم الفلك الكلداني<sup>(١١)</sup> أثراً لا يُمحى في تقويننا فيما يتعلّق بالأسماء التي نطلقها على أيام الأسبوع ، فهذه الكواكب الخمسة .. ( عطارد ، والزهرة ، والمريخ ، والمشتري ، وزحل ) ، بالإضافة إلى الشمس والقمر ، تكون مجموعه من سبعة أجرام سماوية ، كان كل منها لهاً على جانب عظيم من الأهميّة ، ولما كانت العادة الكلدانية قد انتشرت في سوريا وذاعت ، فقد جرت العادة أخيراً على العبادة والتَّغْنِي

(١١) الدولة الكلدانية : هي الدولة البابلية الثانية : [ ٦٢٦ - ٥٣٩ ق.م ] .

بعد كل إله منها في يوم خاص معين ، وهكذا كانت عبادة كل إله من هذه الآلهة تتكرر بعد مرور سبعة أيام ، ثم أطلق اسم الإله الذي يعبد في يوم ما على ذلك اليوم نفسه ، وهكذا أصبح اليوم المكرّس لعبادة الشمس الأحد ( يوم day - الشمس Sun ) ، وبات اليوم الخاص بعبادة القمر الإثنين ( يوم day - القمر Mon ) ، وهكذا حتى نهاية الأسبوع ، وعُرف اليوم الأخير المختص لعبادة زحل باسم يوم سارتن وهو يوم السبت ، ولما كانت اللغة الإنكليزية قد وصلت عن طريق الشعوب الشمالية ، فقد دخلت فيها بعض العناصر النورسية ، وظهرت في أسماء أيام الأسبوع ، مثل : ثروس day Thors day ، Wednesday day Wodons day ، و Thursday day Thurs day ، أي الخميس ، ومع هذا ، فإن هذه الأسماء جميعها ترجع إلى الآلهة البابلية القديمة ، التي مازالت أسماؤها محفوظة بين الشعوب الغربية ، يذكرونها كلما نطقوا باسم أي يوم من أيام الأسبوع »<sup>(١٢)</sup> .

#### أمّا الحضارة الإسلامية :

فقد أخذ المسلمون من الحضارات السابقة ، ولكن لم ينقلوها كما هي ، إنّهم أعادوا التفكير والنظر تماماً في العلوم اليونانية ، فما ورثه المسلمون إلى أوربة مختلف كثيراً عما ورثوه من ساقئهم .<sup>١٥</sup>

والمنهج العلمي هو أجل خدمة أسدتها الحضارة الإسلامية إلى العالم ، فالإغريق ( اليونان ) اقتبسوا ونظموا وعمموا ووضعوا النظريات ، ولكن روح البحث والتدقيق والتحقيق للوصول إلى المعرفة اليقينية ، وطرائق العلم الدقيقة ، واللاحظة الدائمة كانت عربية في المزاج الإغريقي ، والمسلمون هم أصحاب الفضل في تعريف أوربة بهذا كله ، فالعلم الأوروبي مدین بوجوده للمسلمين<sup>(١٣)</sup> .

(١٢) انتصار الحضارة ، جيس هنري برستد ، ص ٢٣٣ - ٢٤٤

(١٣) أورد هذا القول روم لاندو<sup>١٤</sup> وهو لبريفو Briffoult في كتابه ( تكوين الإنسانية ) : Making of Humanity

فللحضارة الإسلامية الفضل الكبير في المحافظة على التراث القديم والتراث اليوناني أيضاً ، لأنَّ الأوروبيين كانوا يجهلون العديد من مؤلفات اليونان ، التي اعتمدت في الحوادث وأعظمها شأنًا في تاريخ العالم «<sup>(١٥)</sup>

تقول المستشرقة الألمانية زيفريد هونكه في كتابها ( شمس العرب تسطع على الغرب ) : « إنَّ ما قام به العرب المسلمين هو عمل إتقادي له مغزاه الكبير في تاريخ العالم ». .

« لمدة خمسة قرون سيطر الإسلام على العالم بقوته وبعلمه وبحضارته المتفوقة ، وكوريث لكنوز العلوم والفلسفة الإغريقية ، نقل الإسلام هذه الكنوز بعد أن أغناها بالفكرة الإسلامي إلى أوربة الغربية ، وكان أن وسع الإسلام آفاق الفكر الأوروبي في القرون الوسطى ، وترك ملامحه العميق على الحياة والفكر الأوروبيين »<sup>(١٤)</sup> . لذلك يقر ديوانت أن نقل علوم اليونان إلى أوربة وإعادة النظر فيها : « من أجل الحوادث وأعظمها شأنًا في تاريخ العالم »<sup>(١٥)</sup> .

« إنَّ الحضارة الإسلامية المبتكرة ، لم تأخذ من الحضارة الإغريقية ، أو الحضارة الهندية ، إلا بقدر ما أخذ طاليس أو فيثاغورس من المضارعين البابليين والمصرية .

لقد طور المسلمين ، بتجاربهم وأبحاثهم العلمية ، ما أخذوه من مادة خام عن الإغريق ، وشكّلوا تشكيلًا جديداً ، فالMuslimون في الواقع ، هم الذين ابتدعوا طريق البحث العلمي الحق القائم على التجربة .

إنَّ المسلمين لم ينقدوا الحضارة الإغريقية من الزوال وحسب ، بل ونظموها ورتبوها ، ثم أهدوها إلى الغرب ، إنهم مؤسسو الطرق التجريبية في الكيمياء والطبيعة والحساب والجبر والجيولوجيا وحساب المثلثات وعلم الاجتماع ، وبالإضافة إلى عدد

Jacques C. Riesler : La civilisation arabe, Paris 1955 (١٤)

(١٥) قصة الحضارة : ١٢٠/١٣

لا يُحصى من الاكتشافات والاختراعات الفردية في مختلف فروع العلوم ، التي سرّق أغلبها ونسبت لآخرين ، لقد قدمَ المسلمون أثمن هدية ، وهي طريقة البحث العلمي الصحيح ، التي مهدّت أمام الغرب طريقة لمعرفة أسرار الطبيعة وتسلطه عليها اليوم «<sup>(١٦)</sup> . لقد أنقذوا الحضارة اليونانية ، ونقدوا مواطن الخلل ، وصحّحوا الخطأ فيها ، ونظموها ، وأضافوا إليها الكثير .

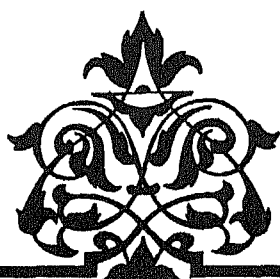
لقد ارتقى العرب المسلمين بالحضارة الإنسانية عندما جاء دورهم في بنائها ، منذ نزل الوحي الأمين به ﴿اقرأ﴾ على قلب محمد بن عبد الله ﷺ ، فنقلوا ، وترجموا ، وصحّحوا ، ودرسو ، ثم أضافوا فأبدعوا .

﴿اقرأ﴾ نور حضارة انطلق من غار حراء ، فأشارت به الأرض ، وأحيا أمّة كانت على هامش تاريخ الأمم آنذاك ، فأصبحت أمّة عقائدية تحمل رسالة ربّانية ، وقدّمت للعالم أروع الصور الأخلاقية والإنسانية ، ودولة متراحمية الأطراف ، احتوت الحضارات وهضتها ، لتبدع وتقديم حضارة إسلامية ، رفدت مسيرة نهر الحضارة الإنسانية ، بما هو مطلوب منها على أتم وجه ، وأبهى صورة .




---

(١٦) شمس العرب تسقط على الغرب : ٤٠١/٤٠٠



## الحضارة العربية الإسلامية

مصادر التشريع، نظام الحكم: الخلافة، الوزارة، الإمارة،  
الحسابية، القضاء، الشرطة، الدّواوين، بيت المال، البريد  
وصاحب الخبر، الجيش والأسطول، النّشاطات الاقتصادية،  
المجتمع، الحياة الفكرية، المظاهر الفنية .



## تمهيد

## لحة تاريخية

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً  
لِّلْعَالَمِينَ، قُلْ إِنَّمَا يُوحَى إِلَيْكَ آنِي  
إِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ فَهُنَّ مُسْلِمُونَ ﴾ .  
٥ [ الأنبياء : ١٠٨ - ١٠٧ ]

ولد محمد بن عبد الله عليهما السلام في ٢٠ نيسان (أبريل) سنة ٥٧١ م [٥٣ ق. هـ] ، وهي السنة المعروفة بعام الفيل ، مات أبوه قبل أن يولد ، وتوفيت أمّه وهو في السادسة من عمره .

عُرفَ بين قومه شاباً ذا مروءة ووفاء ، وحسن جوار ، وعفة وشجاعة وصدق ، وأمانة حتى سمي (الأمين) ، لم يسجد لوثن ، ولم يشرب خمراً ، تزوج (الطّاهرة) خديجة بنت خويلد ، وأنجب منها ستة أطفال ، منهم فاطمة رضي الله عنها .

وفي الأربعين من عمره عليهما السلام ، وبينما كان يتحنث - يتبعّد معتزلاً الأنصام - في غار حراء ، نزل عليه الوحي يوم الإثنين ١٧ رمضان ١٣ ق. هـ ، (٦١٠ م) ، وكانت أولى كلمات القرآن الكريم : ﴿ أَقْرَأْهُمْ ، ثُمَّ تَوَالَّتِ الْآيَاتُ وَالسُّورُ ، وَاعْتَنَقَ هَذَا الدِّينُ الْجَدِيدُ (الْإِسْلَامُ) ، الَّذِي مِنْ أَهْمَّ أَرْكَانِهِ التَّوْحِيدُ الْمُطْلَقُ لِلَّهِ عَزَّ وَجَلَّ : ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ ، ومن أجل أهدافه كرامة الإنسان وحرريته : ﴿ وَلَقَدْ كَرَمْنَا بَنِي آدَمَ ﴾ ،

﴿ لَا إِكْرَاهٌ فِي الدِّينِ ﴾ ، اعتنقه بعض المُتّصلين بالرّسول الْكَرِيم ﷺ ، وهم من أعزّ رجال قريش ، كأبي بكر الصّدّيق ، وعثمان بن عفّان ، والزّبیر بن العوّام ، وسعد بن أبي وقاص ، وعبد الرّحمن بن عوف ، وطلحة بن عبید الله ، وأبي عبیدة بن الجراح ، والأرم بن أبي الأرم ..

استمرّت هذه الفترة التي سُمِّيت « دعوة الأفراد » ، وآمن بها السّابقون الأوّلون ،  
ثلاث سنوات ، لتبدأ بعدها فترة الجهر بالدّعوة ، فآذت قريش المستضعفين ، وأذاقتهم  
مِن العذاب ، فنصحهم ﷺ بالهجرة إلى الحبشة : « إِنَّ بَهَا مَلَكًا لَا يَظْلَمُ عَنْهُ أَحَدٌ ،  
وَهِيَ أَرْضٌ صَدِيقٌ ، حَتَّىٰ يَجْعَلَ اللَّهُ لَكُمْ فَرْجًا مَّا أَنْتُمْ فِيهِ » .

ثمّ كانت هجرته ﷺ إلى المدينة المنورّة ( يثرب ) ، وسببها المباشر ، وصول  
قريش إلى قرار بقتل رسول الله ﷺ ، بعد أن فقد الحامي والنّصير ، عمّه أبو طالب ،  
وزوجه خديجة . وسبب انتقاء يثرب داراً للهجرة ، إسلام عدد من أهلها ، من الأوّل  
والخزرج في مواسم الحجّ ، في بيعتي العقبة الأولى والثانية . واتّخذ المسلمون من هذه  
الهجرة بداية للتّأريخ الهجري ، الذي وافق سنة ٦٢٢ م ، ونشأت بهذه الهجرة حكومة  
نظاميّة في المدينة ، فتحولت قريش من الإيذاء الشّخصي في مكّة ، إلى حرب معنّية  
للقضاء على العقيدة ، التي اتّخذت المدينة المنورّة عاصمة لها .

استطاع رسول الله ﷺ أن يقيم رابطة العقيدة مقام رابطة الأُسرة والدّم ، فوحّد  
بين قلوب كانت متباعدة ، وبين أفراد فرقتهم بالأمس العصبية القبليّة ، وجمعتهم اليوم  
شخصيّة فريدة قويّة ، متّصلة بالله تتلقّى وحيًّا وأوامر إلهيّة ، وافية بطالب البشرية  
الخلقية والروحية والحياتيّة .

ولما تقام أذى قريش المشركة ، أذن بالجهاد ، وهو القتال الحالص لله تعالى ،  
وللدّفاع عن النّفس ، وتذليل العقبات التي تقف في سبيل نشر عقيدة أمر الله بها أن

نشر ، ولكي لا يخشى من يريد اعتناق الإسلام الفتنة عن دينه ، فكانت معركة بدر الكبرى في السنة الثانية للهجرة ، حيث حقق المسلمون نصراً حاسماً - ولأول مرة - على قريش المشركة ، وتوالت السرايا والغزوات ، حتى عاد عليه منتصراً فاتحاً إلى مكة سنة ٨ هـ .

كانت وفاته عليه السلام بعد حجّة الوداع بثلاثة أشهر ، وذلك في يوم الإثنين ١٣ ربيع الأول سنة ١١ هـ ، الموافق ٨ حزيران (يونية) سنة ٦٣٢ م ، وهو في الثالثة والستين من عمره ، بعد أن بلغ الرسالة ، وأدى الأمانة . لم يتغير عليه في الرُّخاء عما كان عليه في الضّراء ، ولم تبعث انتصاراته في نفسه الفخر والرُّزُو ، لأنّها لم تكن لمارك شخصي عنده ، « ولما بلغ أوج سلطانه ظلّ محتفظاً بالبساطة في مظهره وأخلاقه ، حكم الجزيرة وبقي يحتقر أئمّة الملوك ، يishi بلا حرّاس ، ولا يقوم دون أصحابه الحُجَّاب »<sup>(١)</sup> .

لقد امتاز عليه السلام : « بوضوح كلامه ، ويسريدينه ، وقد أتمّ من الأعمال ما يدهش العقول ، ولم يعهد للتّاريخ مصلحاً أيقظ النّفوس ، وأحيا الأخلاق ، ورفع شأن الفضيلة في زمن قصير ، كما فعل محمد »<sup>(٢)</sup> .

« وإذا ما حكمنا على العظمة بما كان للعظيم من أثر في الناس ، قلنا إنّ مُحَمَّداً كان من أعظم عظماء التّاريخ ، فقد أخذ على نفسه أن يرفع المستوى الروحي والأخلاقي لشعب ألقى به في دياره الممجيّة حرارة الجو ، وجدب الصحراء ، وقد نجح في تحقيق هذا الغرض نجاحاً لم يدارنه فيه أي مصلح آخر في التّاريخ كله .. »<sup>(٣)</sup> .

وبعد رسول الله عليه السلام قامت دولة الخلفاء الرّاشدين : [ ١١ - ٤٠ هـ ] ، وهم :

(١) المثل الأعلى في الأنبياء ، خوجة كمال الدين .

(٢) Muir: The Life of Muhammed P. 523, 528

(٣) قصة الحضارة : ٤٧/١٣

أبو بكر الصديق رضي الله عنه : [ ١١ - ٦٣٢ هـ = ٦٣٢ م ] ، الذي وطّد دعائم الدولة الإسلامية بقضائه على حركة الردة ، وتوجيهه الجيوش إلى الفتح في العراق وببلاد الشام ، لا لفرض عقيدة ، بل لإنهاء ظلم ، ونشر إنسانية وإخاء ومساواة .

٥ عمر بن الخطاب رضي الله عنه : [ ١٢ - ٦٤٤ هـ = ٦٤٤ م ] ، الذي نظم شؤون الدولة ، وثبت في عهده - وبتوجيه منه - فتوح عظيمة في بلاد الشام بعد اليموك ١٣ هـ ، بقيادة خالد بن الوليد ، وأبي عبيدة بن الجراح ، وفي العراق بعد القادسية ١٤ هـ بقيادة سعد بن أبي وقاص ، وفي مصر بعد فتح حصن بابليون سنة ١٩ هـ على يد عمرو بن العاص ، وفي فارس بعد هراوند سنة ٢١ هـ ، بقيادة النعمان بن مقرن المزني .

١٠ عثمان بن عفان رضي الله عنه : [ ٢٣ - ٦٥٦ هـ = ٦٤٤ م ] ، الذي فتحت في عهده أرمينية ، وقبرص ، والشمال الإفريقي .

١٥ علي بن أبي طالب رضي الله عنه : [ ٤٠ - ٦٦١ هـ = ٣٥ م ] ، الذي جاءه يداً خفية حركت فتنة قادها عبد الله بن سباء ، فتنة لم يكن الصحابة الكرام أبطالها ، بل آخرون منافقون عملوا من وراء ستار بدھاء ومكر ، فكانت معركة الجمل ، ومعركة صفين التي انتهت بالاتفاق على التحكيم بين علي ومعاوية بن أبي سفيان ، وفي مدينة الكوفة مقر علي رضي الله عنه ، وبينما كان يوقظ الناس لصلاة الفجر ، إذا بعد الرحمن بن ملجم الخارجي يتربص به بجسم مسموم ، وبضربة غادرة قتل ابن ملجم عليهما رضي الله عنه ، لتنتقل الخلافة إلى الدولة الأموية : [ ٤١ - ٦٦١ هـ = ٧٥٠ م ] ، حيث توالي على سدة الحكم في العاصمة الجديدة ( دمشق ) ، أربعة عشر خليفة ، أشهرهم :

معاوية بن أبي سفيان : [ ت ٦٠ هـ = ٦٨٠ م ] ، وهو مؤسس الدولة ، بلغ أسطوله رودس ، وبعض جزر البحر إيجة ، وحاصر عاصمة الروم البيزنطيين

القسطنطينية ، وأتمَّ الفتح في الشَّمال الإفريقي على يد عقبة بن نافع باني مدينة القيروان سنة ٥٥ هـ .

ومروان بن الحكم الْذِي كان من ذوي الرأي والفصاحة والشجاعة ، وعبد الملك بن مروان : [٦٥ - ٨٦ هـ = ٧٠٥ م] ، الْذِي عَرَبَ الدُّوَاوِينَ وَالنَّقْدَ ، وبلغت الدُّولَةُ الْأُمُوَيَّةُ قُلْهَ مَجْدَهَا ، وذُرْوَةُ فَتوْحَنَّها أَيَّامُ الْوَلِيدِ بْنِ عَبْدِ الْمَلِكِ : [٩٦ - ٨٦ هـ = ٧١٥ م] ، ففي عام ٩٣ هـ تم فتح سيرقند في ما وراء النهر على يد قتيبة بن مسلم الباهلي ، وفتح الدَّيْبَلَ (٤) على يد محمد بن القاسم الثُّقْفَيِّ ، وفتح طليطلة في الأندلس على يد طارق بن زياد وموسى بن نصیر .

وعمر بن عبد العزيز : [٩٩ - ١٠١ هـ] ، الخليفة الرَّاشِدِيُّ الْخَامِسُ ، الْذِي كانت العلَمَاءُ معاً تلاميذه ، وَالَّذِي أعادَ إِلَى الإِسْلَامِ صِفَاهَ ، وَنَظَمَ حَرْكَةً ملؤُها الحَاسَةَ في نشرِ الإِسْلَامِ بِالْحَكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْمَحْسَنةِ ، يذكر توماس أرنولد<sup>(٥)</sup> : « وَبَلَغَ مِنْ تَسَابِحِ عَمَرَ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ وَرِعَايَتِهِ لِأَهْلِ الدِّرْمَةِ ، وَمَا ذَاعَ عَنْ زَهْدِهِ وَوُرُعِهِ وَتَقْشُّفِهِ ، أَنَّ أَحَدَ كُتُبَ السَّاطِرَةِ كَانَ يُضِيفُ كَلِمَاتَ التَّبَجِيلِ وَالتَّقْدِيسِ إِلَى اسْمِ الرَّسُولِ عَلَيْهِ السَّلَامُ ، وَإِلَى أَسْمَاءِ الْخَلْفَاءِ الْأُولَاءِ كُلُّمَا عَرَضَ لِذَكْرِهِ ، وَيَسْتَنِذُ رَحْمَةَ اللَّهِ عَلَى عَمَرِ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ » .

١٥

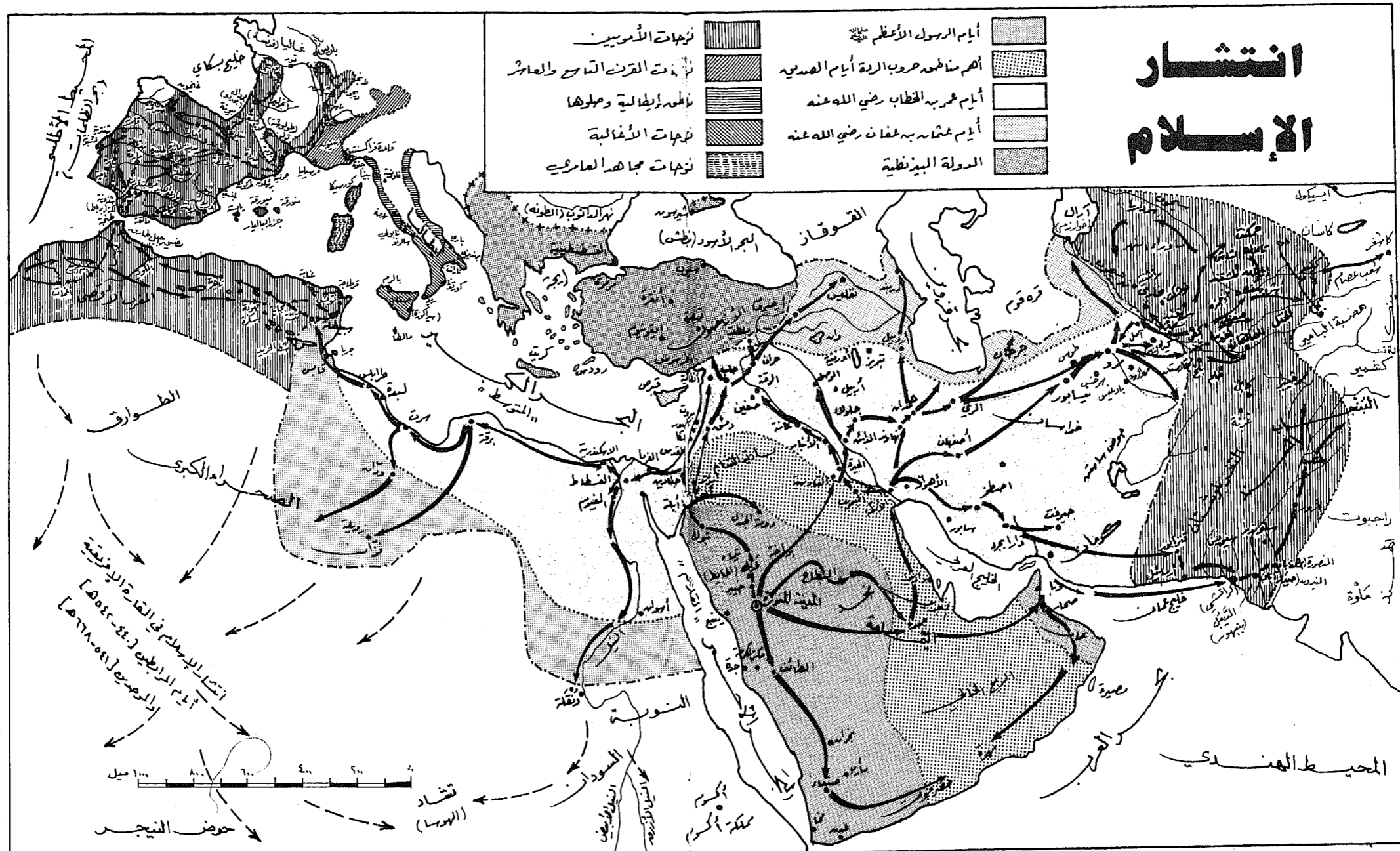
لقد سقطت الدُّولَةُ الْأُمُوَيَّةُ سنَةُ ١٣٢ هـ = ٧٥٠ م لأسباب كثيرة ، منها نظام ولاية العهد ، الْذِي أَوْصَلَ إِلَى الحُكْمِ أَهْيَانًا مِنْ لِيْسَ أَهْلًا لَهُ ، وخصوصاً توليَّةُ العَهْدِ لاثنين ، حيث ظهر التَّنَافُسُ بَيْنَ أَفْرَادِ الْبَيْتِ الْمَالِكِ عَلَى أُثْرَهَا .

والرُّوحُ العصبية هي السبب الثاني لسقوط الدُّولَةُ الْأُمُوَيَّةُ ، تلك الرُّوحُ الْتِي

(٤) الدَّيْبَلَ (كراتشي حالياً) ، قرب مصب نهر السند في بحر العرب ، على المحيط الهندي .

(٥) الدُّعْوَةُ إِلَى الإِسْلَامِ ، ص: ٤٦٦

## انتشار الإسلام



بعثت بين القبائل العربية ، كا بدأ التّعصب للعرب يظهر على الألسنة ، وفي نتاج الفكر ، وفي سياسة الدولة ، فمن الطّبيعي أن يخنق الموالي على الأمويين ، ومن الطّبيعي أيضاً أن يتلمسوا فرصة للإيقاع بها ، فلما نشطت الدّعوة العباسية ، انضموا إليها لينالوا حقوقهم التي هضمت ، ولقد فطن العباسيون حقاً إلى ما يكن في نفوس الموالي نحو بنى أميّة ، فاستعنوا بهم في نشر الدّعوة العباسية في خراسان ، ولم تلبث الرّايات السُّود ، رايات العباسيين أن بااغتت الرّايات البيض ، رايات بنى أميّة ، وقضت عليها ، ويعد زوال الرّايات البيض ، تحجياً للنّفوذ العربي ، الذي تعصّب له الأمويون ، وانحازوا إليه<sup>(٦)</sup> .

قامت الدولة العباسية سنة ١٣٢ هـ = ٧٥٠ م<sup>(٧)</sup> ، وانتقلت العاصمة من دمشق إلى بغداد أيام أبي جعفر المنصور : [ ١٣٦ - ١٥٨ هـ = ٧٥٤ - ٧٧٥ م ] ، الذي كان من الحزم وصواب الرّأي ، وحسن السياسة ما تجاوز كلّ وصف<sup>(٨)</sup> ، « كان المنصور من عظماء الملوك وحزمائهم وعقلائهم وعلمائهم ، وذوي الآراء الصّائبة منهم ، والتدابيرات السديدة ، وقراراً شديداً الوقار ، حسن الخلق في الخلوة .. »<sup>(٩)</sup> .

وبلغت الدولة العباسية ذروة مجدها ، وأوج عظمتها أيام هارون الرّشيد : [ ١٧٠ - ١٩٣ هـ = ٨٠٩ - ٧٨٦ م ] ، سيد ملوك بنى العباس بلا منازع ، بلغ بملكتهم مالم يبلغه أحد قبله ولا بعده من سعة الآفاق ، وهيبة السلطان ، وتأمين الحدود والتّغور ، عرفه الشرق من الصين ، وعرفه الغرب حتى فرنسة ، فترنم بسيرته ، وبعظمته دولته ، وبنظامها ، ورفاهيتها ، وعلمهها .. من لم يقرأ التاريخ ، أو يهتم به .

(٦) عوامل النّص والهزيمة عبر تاريخنا الإسلامي ، ص ٩٧

(٧) التي توالي خلاتها سبعة وثلاثون خليفة ، أولهم أبو العباس الشّفّاح ، وأخرهم المستعم بالله ، كما قام إمارة أموية في الأندلس ، أسسها عبد الرحمن الداخل ( صقر قريش ) .

(٨) مروج الذهب : ٢٤٥/٢ - ٢٤٦

(٩) الفخرى : ١٤٢/١٤١

وبطلب من الرشيد وضع الفقيه الشهير ، قاضي القضاة ، أبو يوسف يعقوب بن إبراهيم بن حبيب كتاب (الغَرَاج) ، أثراً من أجمل الآثار التاريخية الاقتصادية للدولة الإسلامية منظم واردات بيت المال حسب الكتاب والسنّة ، ي لا يقع حيف على الرعية ، أو يثقل الجور كاهم .

كما وضع قاضي القضاة بعد أبي يوسف ، محمد بن الحسن الشيباني كتاب (السِّيرُ<sup>٥</sup> الكبير) ، وهو أول كتاب في العلاقات الدوليّة .

وكان بغداد<sup>(١٠)</sup> في عهد الرشيد ، قبلة العلم والعلماء من جميع الأمصار الإسلامية ، يرحلون إليها ليتمموا ما بدؤوا من علوم وفنون ، فهي المعهد العالي للتخصص .

وفي زمن ابنه عبد الله المأمون : [ ١٩٨ - ٢١٨ هـ = ٨٣٣ م ] ، ( الخليفة العالم ) ، يتمثل عصر ازدهار الحضارة العربية الإسلامية ، بازدهار بيت الحكمة ، أعظم مكتبات العالم آنذاك ، وبتشجيع العلم والعلماء ورعايتهم .

بدأ عصر الضعف يسري في كيان الدولة العباسية بعد الواثق ( ٢٢٢ هـ ) ، وبموته انتهى العصر الذهبي للدولة العباسية ، وصارت ميداناً للدسائس ، وغدت في أيدي الأتراك ، يُؤلُون ، ويُعزّلون ، ويحبسون ، ويقتلون ، ومن هنا بدأ العامل الرئيس في اضمحلال الدولة العباسية وسقوطها ، ظهرت الدول المستقلة ، وشبه المستقلة ، كالطاهرية ، والصفارية ، والسامانية ، والغزنوية ، والغورية ، والفاطمية ، والزیدية .. مع إعلان الخلافة في الأندلس سنة ٣١٦ هـ .

وركן المستعمض بالله - آخر خلفاء العباسيين - إلى وزيره مؤيد الدين العلقمي ، الذي أهلك الحرش والنسل ، وأرسل التتار سيراً ، وناصحهم ، وصار إذا جاء خبر منهم كتهم عن الخليفة ، بينما يطالع التتار بأخبار الخلافة ، وطلب أن يكون نائبهم ،

---

(١٠) التي سكنها أيام الرشيد مليونان من البشر ، تتعالى فيها القصور ، وتجري إليها التجارة من أقصى الأرض إلى أقصاها ، ومن شرق آسيا حتى أوسط أوربة وأعلى النيل في إفريقيا .

فوعدهو بذلك ، وقصدوا بغداد ، فوصلوها سنة ٦٥٦ هـ = ١٢٥٨ م ، وقتلوا المستعصم بالله ، لتنقضي بقتله الخلافة العباسية ، ولم يتم للعلمي ما أراد ، وذاق من التتار الذل والهوان ، فمات كداً وغماً .

قامت دويلات أعلنت تبعيتها لبغداد ، كانت ومضات رائعة ، في ركب <sup>١١</sup> الحضارة ، منها : الدولة الغزنوية <sup>(١١)</sup> في أفغانستان والبنجاب ، ودولة المرابطين <sup>(١٢)</sup> والموحدين <sup>(١٣)</sup> في المغرب الأقصى والأندلس ، والدولة النورية <sup>(١٤)</sup> والصلاحية <sup>(١٥)</sup> في مصر وبلاد الشام .

كما بلغت الأندلس أيام عبد الرحمن الناصر : [ ٢٧٧ - ٣٥٠ هـ = ٨٩٠ - ٩٦١ م ]  
أوج نهضتها ، حتى غدت قرطبة جوهرة العالم ، يؤمنها طلاب العلم الأوروبيون لينهلوا <sup>١٠</sup> من معين جامعاتها ومعاهدها العالمية .

وشهد الشرق الأوسط في مطلع القرن السادس عشر للميلاد صراعاً أدى إلى تغيير في حدوده الجغرافية ، وكان هذا الصراع بين ثالث قوى ، حين التقت مناطق نفوذ العثمانيين والماليك ، بمنطقة نفوذ الصفوويين الفرس <sup>(١٦)</sup> ، ومال ميزان القوى لصالح العثمانيين بعد انتصارهم على الصفوويين في شالديران ( آب ١٥١٤ م ) ، وبدأ الاحتلال <sup>١٥</sup> بينهم وبين الماليك بسبب اعتداء الماليك على قوافل المؤن العثمانية ، وفي آب ٢٢ ١٥١٦ التقى سلطان الماليك قانصوه الغوري بالعثمانيين الذين كانوا بقيادة سليم الأول ، وذلك شمالي حلب في مرج دابق ، فتغلب العثمانيون على الماليك ، ودخلوا حلب ودمشق والقاهرة بعدها .

(١١) الدولة الغزنوية : [ ٢٥١ - ٥٨٢ هـ = ٩٦٢ - ١١٣٦ م ] .

(١٢) المرابطون : [ ٤٣٠ - ٥٤١ هـ = ١٠٣٨ - ١١٤٧ م ] .

(١٣) الموحدون : [ ٥٤١ - ٦٦٨ هـ = ١١٤٧ - ١٢٦٢ م ] .

(١٤) نور الدين محمود بن زنكي : [ ٥٤١ - ٥٦٩ هـ = ١١٤٦ - ١١٧٣ م ] .

(١٥) صلاح الدين الأيوبي : [ ٥٣٢ - ٥٨٩ هـ = ١١٣٧ - ١١٩٣ م ] .

(١٦) عوامل النصر والمزيد عبر تاريخنا الإسلامي ، ص ١٢٦

لماذا انتصر العثمانيون في شالديران ، وانهزم الصّفوّيون ؟

ولماذا انتصر العثمانيون في مرج دابق ، وانهزم المماليك ؟

لقد انتصر العثمانيون بسبب تسلّحهم بالحديث ، وصناعتهم لدّافعهم وبنادقهم النّارّيّة ، مع حسن استخدامها ، وانهزم الصّفوّيون والمماليك بسبب جودتهم ، وإهمالهم الأسلحة النّارّيّة الحديثة ، واعتقادهم على الأسلحة القدّيمة التي تجاوزها الزّمن .<sup>٥</sup>

وبالفعل ظهر في بلاط عبّاس الكبير الصّفوّي : [ ١٥٨٨ - ١٦٢٩ م ] مغامرات إنكلزيّان ، وما السّير أنطوني والسيّر روبرت شيرلي ، اللذان مكناه آخر الأمر ، وبمساعدة صانع مختص بصناعة المدفع كان يصحّبها ، من أن يسلح الجيش الصّفوّي بسلاح المدفعيّة ، هذا السلاح الذي كان يعوز الصّفوّيين من قبل ، واستغلّ الصّفوّيون الفرصة فيما بعد ، فعندما انهمكت الإمبراطوريّة العثمانيّة في حروبها مع الإمبراطوريّة النمساويّة المقدّسة ، أعلن عبّاس الكبير الصّفوّي الحرب على العثمانيّين عام ١٦٠٢ م ، وتكلّن بجيشه الجديد من استرداد تبريز ، والوصول إلى بغداد .<sup>٦</sup>

اما المماليك ، فقد اعتمد جيشهم كليّاً على الفروسية التقليديّة من سيف ورمح ، وما لوا أيضاً إلى الرّاحة والتّرف ، حتى إنّ غالبية الميادين التي بنيت للتدريبات العسكريّة الحربيّة تهدمت ، ولم تُبنَ ميادين جديدة ، ولما حاولوا إدخال الأسلحة الحديثة في جيشهم ، جاء ذلك متّأّخراً ، بسبب تدهور الأحوال الاقتصاديّة ، التي سببها تحول طرق التجارة العالميّة من شواطئ بلاد الشّام ومصر ، إلى رأس الرّجاء الصالح .

وهذا الجمود الذي سبّب انهزام المماليك في مرج دابق ، وقعت فيه الدّولة العثمانيّة في سنّيّها الأخيرة ، فأضرّ ذلك بالإسلام وال المسلمين ، لقد أصبحت القاعدة في أواخر الدّولة العثمانيّة : إبقاء القديم على قدميه ، كرهوا التّغيير ، فسبّبهم الزّمن ، وتقدّمت العلوم وازدهرت الصّناعات ، وهنّيات أن يقف الجمود والمحنّطون في وجه مطامع

الأُوربيّين المستعمرِين ، الَّذين امتلكوا مع مطامعهم وحقدِهم ودسايسيهم وسائل الحرب الحديثة ، والصناعة المتقدمة ، فسقطت الدُّولة العثمانيَّة أمام ضربات الطَّامعين بأراضيها من قياصرة الروس ، وأباطرة أوربة ، الَّذين يهُمُّهم ثروة الشَّرق ، ومركزه الاستراتيجي الأهم .



## المظَهَرُ السِّيَاسِي

### مَصَادِرُ التَّشْرِيع

\* إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلّٰتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيَبْشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا \* .  
٥ [الإسراء : ٩/١٧]

إن النُّظم التَّشْرِيعيَّة في الإسلام رَسَّمت حدودها ، وَوضَحت معالتها في القرآن الكريم ، وَسَنَّة رسول الله ﷺ ، وأنبأ ﷺ عن المُصدَّرِيَنِ الرَّئِيسِيَّيَنِ اللَّذِيْنَ يَنْظَمُانِ حِيَاةَ الْأَمْمَةِ في شُؤُونِهَا التَّشْرِيعيَّةِ كَافَّةً ، عَنْدَمَا قَالَ : « إِنِّي تَرَكْتُ فِيكُمْ أَمْرَيْنِ إِنْ تَسْكُنُوهُمْ فَلَنْ تَضْلُّوا بَعْدِي أَبَدًا ، كِتَابَ اللَّهِ وَسُنْنَتِي ».  
١٠

ومَصَادِرُ التَّشْرِيعِ أَرْبَعَةُ أَسَاسِيَّةٌ هِيَ : الْقُرْآنُ الْكَرِيمُ ، وَالسُّنْنَةُ الْشَّرِيفَةُ ، وَالْإِجْمَاعُ  
أَوِ الْاجْتِهَادُ ، وَالْقِيَامُ .

ومَصَادِرُ ثَانِيَّةٍ تَابِعةٍ ، تَلْعَقُ بِالْأَصْوَلِ الْأَرْبَعَةِ الْأَسَاسِيَّةِ ، مِنْهَا : الْإِسْتِحْسَانُ ،  
وَالْمَصَالِحُ الْمَرْسَلَةُ :

١٥ المصَادِرُ الْأَسَاسِيَّةُ :

الْقُرْآنُ الْكَرِيمُ : تَعَدَّدَتْ مَوَاقِفُ الْلُّغُوَيْنِ مِنْ اسْتِقْدَامِ اسْمِ (الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ) ،  
فَالشَّافِعِيُّ يَرَى أَنَّ الْقُرْآنَ اسْمٌ غَيْرُ مُشَتَّقٍ ، خَاصٌ بِكَلَامِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَيَرَى الْفَرَاءُ  
أَنَّهُ مُشَتَّقٌ مِنَ الْقُرْآنِ ، لَأَنَّ الْآيَاتِ فِيهِ يَصَدِّقُ بَعْضُهَا بَعْضًا ، وَيَشَابُهُ بَعْضُهَا بَعْضًا ،

وهي قرائن ، وقال قطُّب<sup>(١)</sup> : إنما سمي قرآن لأن القارئ يظنه ويبينه من فيه ، والقرآن يلفظه القارئ من فيه ، ويلقيه فيسميه قرآن ، ويرى ابن عطيه أن القرآن مصدر من قولك فرأى الرجل يقرأ قرآن وقراءة ، ومن كل هذه الآراء يختار السيوطي رأي الشافعي ، فيقول : « والختار عندي في هذه المسألة مانص عليه الشافعي »<sup>(٢)</sup> .

﴿ كِتَابَ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكَ لِيَدِبْرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ ﴾ ، [ص : ٢٩٣٨] .  
 ﴿ كِتَابَ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ يَادُنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ ﴾ ، [إبراهيم : ١١٤] .

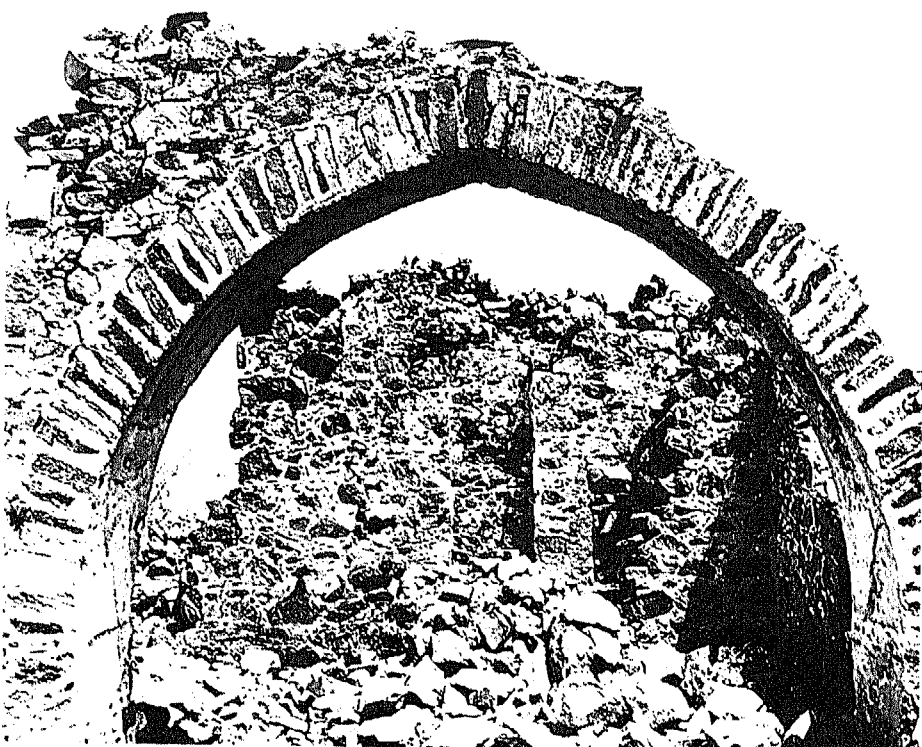
إنه كلام الله عز وجل ، نزل به الروح الأمين على قلب رسول الله محمد بن عبد الله عليهما السلام ، ليكون حجة له على أنه رسول الله : ﴿ وَقَالُوا لَوْلَا أَنْزَلَ عَلَيْهِ آيَاتٍ مِّنْ رَبِّهِ قُلْ إِنَّمَا الْآيَاتُ عِنْدَ اللَّهِ وَإِنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُّبِينٌ ، أَوْلَمْ يَكُفُّهُمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُتَلَى عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرْحَمَةً وَذِكْرَى لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ ، [العنكبوت : ٥٠/٢٩ و ٥١] ، ودستور هدى للناس يهدون بهداه : ﴿ قَدْ جَاءَكُمْ مِّنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُّبِينٌ ، يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَهُ سُبُّلَ السَّلَامِ وَيَخْرِجُهُمْ مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ يَادُنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ ، [المائدة : ١٥/٥] .

وهو كتاب معجز : ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا أَنْزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوْا بِسُورَةٍ مِّنْ

(١) قطُّب محمد بن المستير (ت : ٢٠٦ هـ = ٨٢١ م) ، نحوى عالم بالأدب واللغة ، من أهل البصرة ، وقطُّب لقب دعاه به أستاده سيبويه فلزمته ، [الأعلام ٩٥/٧] .

(٢) المستشرقون وترجمة القرآن الكريم ، د. محمد صالح التنداق ، دار الأفاق الجديدة ، وانظر : تاريخ التشريع الإسلامي ، الشيخ محمد الخضري .

المدخل لدراسة التشريع الإسلامي ، د. عبد الرحمن الصابوني .  
 مصادر التشريع الإسلامي فيها لانص فيه ، عبد الوهاب خلاف .



\*أطلال سوق عكاظ\*

٥ أحد أسواق العرب في الجاهلية ، حيث كانت القبائل تجتمع في ذي القعدة من كل عام . وفيه كان الشعراء يتناشدون الجديد من أشعارهم ، فالعرب سادة البلاغة تهزهم التصبيدة العصماء ، ترفع منهم أقواماً ذلوا ، أو تذل أقواماً عزوا ، تخذلهم القرآن الكريم وهم « الخطباء اللد ، والفصحاء اللسن » أن يأتوا بسورة من مثله ، فعجزوا .

يقول الرافعي : « فهن ثم لم يقم للعرب قائمة بعد أن أعجزهم القرآن من جهة الفصاحة التي هي أكبر همهم ، ومن جهة الكلام الذي هو سيد عملهم » .

مُثْلِهِ وَأَدْعُوا شَهِداءَكُم مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ، فَإِنْ لَمْ تَقْعُلُوا وَلَنْ تَقْعُلُوا فَاقْتُلُوا<sup>٥</sup>  
النَّازِيَّةِ الَّتِي وَقُوَّدَهَا النَّاسُ وَالْجِبَارَةُ أُعِدَّتُ لِلْكَافِرِينَ ﴿٢٤﴾ ، [البقرة : ٢٣٢] ، وهذا  
التَّحْدِي لِلْعَرَبِ خَصْوَصًا ، فَهُمْ سَادَةُ الْبَلَاغَةِ ، تَهْزُّهُمُ الْقَصِيدَةُ الْعَصَمَاءُ ، فَتَرْفَعُ مِنْهُمْ قَوْمًا  
ذَلِلُوا ، أَوْ تَذَلُّ قَوْمًا عَزَّرُوا ، فَهُوَ مَعْجَزَةُ الْخَالِدَةِ تَحْدِي الزَّمَانَ وَالْكَانَ ، وَلَا طَالَ  
الْعَرَبُ مُحَمَّدًا مَعْجَزَةً ، إِذَا هُوَ بِشَجَاعَةِ بَاهْرَةٍ ، وَثَقَةُ مَطْلَقَةٍ يَدْعُوهُمْ إِلَى ظَاهِرِ الْقُرْآنِ  
الْكَرِيمِ ذَاتِهِ ، فَهُمْ أَمْمَةُ الْلُّغَةِ وَالْأَدْبُرِ ، فَعَلَيْهِمْ إِنْ هُمْ زَعَمُوا أَنَّ الْقُرْآنَ مِنْ عَنْهُمْ ، لَا مِنْ  
عِنْدِ اللَّهِ ، أَنْ يَأْتُوا بِقَوْلِ مُثْلِهِ ، فَإِنْ هُمْ عَجَزُوا ، وَالثَّابِتُ تَارِيخِيًّا أَنَّهُمْ عَجَزُوا ، فَلِيَقُلُّوا  
الْقُرْآنُ مَعْجَزَةُ سَافِرِ الْعِيَانِ : ﴿أَوْلَمْ يَكُفِّرُهُمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْكِتَابَ يَتَنَزَّلُ  
عَلَيْهِمْ ...﴾ ؟<sup>٦</sup>

وليس لهذا الكتاب الجيد ، « الإلهي مصدرًا ، والبشرى هدفًا » ، من غاية إِلَّا  
سعادة البشرية ورفاهيتها ، عندما قدم للإنسان فكرة امتزاج الجسد والروح ،  
أو امتزاج الأرض والسماء ، أو امتزاج الدين بالآخرة : ﴿ وَبَثَثْنَا فِيهَا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ  
الْآخِرَةَ وَلَا تَنْسَ نَصِيبِكَ مِنَ الدِّينِ أَوْ أَخْسِنْ كَمَا أَخْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ وَلَا تَئُنِّ الفَسَادَ فِي  
الْأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ ﴾ ، [القصص : ٢٨/٢٧] .

والقرآن الكريم ، المصدر الأساسي الأول في التشريع .<sup>١٥</sup>

وقام التشريع الإسلامي في القرآن الكريم على أسس ثلاثة :

- عدم العرج : ﴿ مَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ ، [الحج : ٢٢/٣٧] .

- وعدم إثقال كواهل المسلمين بالأوامر والنواهي : ﴿ لَا يَكْلُفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا  
لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ .. ﴾ ، [البقرة : ٢٧٦] .

- تمجيد العقل بمخاطبته ، والدعوة إلى التفكير السليم :

﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَتَكُونُ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْ أَذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا ،

فَإِنَّهَا لَا تَعْمَلُ الْأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَلُ الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ ﴿٤٦﴾ ، [الحج : ٤٦٢٢] .

﴿وَأَوْلَمْ يَتَفَكَّرُوا فِي أَنفُسِهِمْ مَا خَلَقَ اللَّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ﴾  
وَأَجَلٌ مَسْمُىٌ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ بِلِقَاءَ رَبِّهِمْ لَكَافِرُونَ ، أَوْلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ  
فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الدِّينِ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَأَثَارُوا الْأَرْضَ وَعَمَرُوهَا  
أَكْثَرَ مِمَّا عَمَرُوهَا وَجَاءُهُمْ رَسُولُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمُهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَنفُسَهُمْ  
يَظْلِمُونَ ﴿١٩﴾ ، [الروم : ١٩٨٣٠] .

**السُّنْنَةُ الشَّرِيفَةُ :** يراد بالسُّنْنَةِ في اصطلاح الشرع : قول رسول الله ﷺ ،  
وفعله ، وتقريره .

لقد أشاد القرآن الكريم ذاته بطاعة المسلمين لرسول الله ﷺ ، والتزام سنته ،  
فانتهى العلماء المحققون إلى أنَّ الحديث الصحيح حجَّةٌ على جميع الأمة ، قال عزَّ وجلَّ :  
١٠ ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَأَنْتُمُوا﴾ ، [الحشر : ٧٥٩] ، ﴿فَلَا وَرَبَّكَ  
لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ  
وَيَسِّلَمُوا تَسْلِيماً ﴿٢٥﴾ ، [النساء : ٧٥٤] ، وهكذا خصَّ الله سبحانه نبيه بشيء يطاع فيه  
ولا يُعصى ، وهو سنته التي جاءَ بها .

فالسُّنْنَةُ تفصيل لما أجمله القرآن الكريم ، وتقيد لما أطلقه ، وتخصيص ما ورد فيه  
١٥ من ألفاظ العموم ، وتبیان المراد منه في جميع الأحوال ، وتبییث السُّنْنَةُ أحكاماً  
لا يعرض لها القرآن الكريم بنفي ولا إثبات ، وما تبییثه السُّنْنَةُ حينئذٍ من الأحكام لا بدَّ  
أنَّ أصله في كتاب الله ، فلا عجب إذا كانت السُّنْنَةُ هي المصدر الثاني للتشريع بعد  
القرآن الكريم .

الإجماع « أو الاجتهاد » : وهو اتفاق جميع المجتهدين في عصر من العصور ، بعد  
٢٠ وفاة رسول الله ﷺ على حكم شرعی ، وقد كان ذلك ميسوراً في عهد كبار الصحابة ،

لأنَّ ذوي الرَّأيِّ منهم كانوا موجودين في بلد واحد هو المدينة المنورة ، ولكنَّه بعد عصر الخلفاء الرَّاشدين ، وتفرقُ العلماء في الأمصار ، أصبح بعيد الواقعة ، وقد ذهب جمهور أهل السُّنَّة والجماعة ، إلى أنَّ الإجماع حَجَّة قطعية ، لما ورد في الحديث الشرِيف : « لا تجتمع أمَّيٌ على ضلالٍ »<sup>(٢)</sup> ، قوله ﷺ : « ما رأاه المسلمون حَسَنًا فهو عند الله حَسَنٌ »<sup>(٤)</sup> .

ويبدو أنَّ فكرة الإجماع مستمدَّة من نظام الشُّوري ، الذي فرضه الإسلام على أولى الأمرَّاً يشاوروا فيما بينهم : « وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ » ، [الشُّوري : ٤٢/٣٨] ، « وَشَاوِرُهُمْ فِي الْأُمْرِ » ، [آل عمران : ٣٦/١٥٩] .

ومثال الإجماع : إجماع الصحابة على إعطاء الجدَّة في الميراث السُّدُّس ، إذا لم يكن لِلميتِ أُمٌّ ، إذ إنَّها بمنزلة الأم ، وقد بَنَى هذا الإجماع على نصٍّ من السُّنَّة ظنِّيَّ التَّبُوت ، فقد جاءت جدَّة إلى أبي بكر رضي الله عنه تتطلب ميراثها ، فقال : مالك في كتاب الله عزَّ وجلَّ شيء ، وما أعلم لك في سنة رسول الله شيئاً ، ولكن ارجعني حتى أسأل الناس ، فقال للمغيرة بن شعبة : حضرت رسول الله ﷺ أعطاها السُّدُّس ، فقال : هل معك غيرك ؟ فشهد له محمد بن مسلمة ، فأمضاه لها أبو بكر .

وعلى هذا فالإجماع (أو الاجتهاد) يرمي إلى أمرَيْن : فهم النُّصوص الثابتة التي وردت في القرآن الكريم والسُّنَّة الشرِيفَة ، واستنباط الأحكام منها ، وإيجاد الأحكام للواقع الجديد التي لم يرد نصٌّ بعينه بشأنها ، والتي تنشأ مع الزَّمِنِ .

والاجتهاد هو الوسيلة الأولى في تاريخ التشريع الإسلامي لأجل إظهار حيوئته ، ولقد ظلَّ الفقه الإسلامي مزدهراً ما بقي بباب الاجتهاد مفتوحاً .

(٢) التَّارِمِيٌّ : (المقتحمة ٢٥/٨) .

(٤) الإمام أحمد : ٣٧٩/١

القياس :

القياس في اللُّغَة : التُّسُوِيَّة ، يقال : فلان لا يقاس بفلان ، أي لا يُسُوَى به ، والقياس اصطلاحاً : تسوية واقعة لم يرد نصٌّ بحكمها بواقعة ورد نصٌّ بحكمها في الحكم الذي ورد به النُّصُّ ، لتساوي الواقعتين في علَّة هذا الحكم .

فلو وردت حادثة لم يرد في حكمها نصٌّ خاصٌّ من كتابٍ أو سُنَّةٍ أو إجماع ، وكان هـ لها نظير ورد في حكمه نصٌّ ، وتبين أنَّ علَّة حكم هذا النظير متحققة في تلك الحادثة ، أُلْحقت به ، وأعطيت الحُكْم نفسه .

ومثال القياس : ابتعاد الإنسان على ابتعاد أخيه منهٍ عنه بنص الحديث الشريف : « لا يحلُّ لِإِنْسَانٍ أَنْ يخْطُبَ عَلَى خُطْبَةِ أَخِيهِ ، وَلَا أَنْ يَبْتَاعَ عَلَى بَيعِ أَخِيهِ » ، وقيس عليه استئجار أخيه ، لتساويهما في أنَّ كلاً منها فيه اعتداء إنسان على غيره .

وقتل الوارث مورثه مانع من الإرث بالحديث الشريف : « لا يرث القاتل » ، وقيس به قتل الموصى للموصى ، وقتل الموقوف عليه للواقف ، لتساويهما في أنَّ القتل فيه مظنة استعمال الشيء قبل أوانه ، والانتفاع بالإجرام .

ونبَّه الإمام الغزالي إلى وجوب الاجتهاد في القياس لتخريج مناط الحكم ١٥ واستنباطه ، لأنَّ القياس عمل عقلي يثبت به المجتهد الحكم ل الواقعه التي لم يرد دليل على حكمها بعد مساواة الفرع لأصله في علَّة الحُكْم .

واستدلَّ على حُجَّيَّة القياس بقوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكُمْ أَنْهَاكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تَؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَصْنَعُونَ ۚ ۝ ، [ النساء : ٥٩/٤ ] ، وهذا ٢٠ الرُّدُّ هو القياس ، لأنَّه ردُّ ما لا حُكْم فيه على نصٍّ فيه حُكْم للتساوي بين الواقعتين بعلَّة واحدة .

كما استدلّ على القياس بالسُّنَّة النَّبُوَّيَّة ، إذ ورد أنَّ امرأة أتت رسول الله ﷺ فقالت : يا رسول الله ، إنَّ أبي أدركه الحجُّ ولم يحج لآنَّه شيخ هرم ، فأفْحِج عنه ؟ فقال رسول الله ﷺ : « أرأيْت لو كان على أبوك دَيْن فقضيته ، أكان ينفعه ذلك ؟ قالت : نعم يا رسول الله ، فقال رسول الله ﷺ : فَدَيْنُ اللَّهِ أَحْقَّ بِالْقَضَاء ». ٥

☆ ☆ ☆

### ومن المصادر الثانوية :

الاستحسان : لغة : هو عَدُ الشَّيءَ حسناً ، واصطلاحاً : هو العدول بحكم المسألة عن نظائرها إلى حكم آخر لدليل شرعي ، فالاستحسان هو العدول عن قياس إلى قياس أقوى منه ، أو هو العمل بأقوى الدلائل ، أو ترجيح دليل على دليل يعارضه برجح ١٠ معتبر شرعاً .

مثال : الأجير المشترك ، إذا هلك المال في يده ، مقتضى القياس أنَّه لا يضمن ، ولكن عدل عن هذا ، وحكم بضرره للمصلحة ، وهي المحافظة على أموال الناس وتأمينهم ، فالآمين لا يضمن ما يهلك في يده من غير قصد أو تقصير ، ويستثنى من هذا استحساناً ليطمئن الناس على ما يكون عند الأجير ، إلا إذا كان هلاكه بقوَّة قاهرة ، ١٥ فالمخاطر أو الكروء أو الصباغ .. يضمن ما يهلك بيده ، لضمان المصلحة العامة ، وللحفاظ على أموال الناس .

المصالح المرسلة « الاستصلاح » : وهو الحكم في مسألة لا حكم فيها لمصلحة يهتم بها المجهد برأيه ، أو استنباط حكم في واقعة لانص فيها ولا إجماع بناء على مصلحة لا دليل من المشرع على إقرارها ولا على إلغائهما ، ويشترط في الاستصلاح أن يكون ٢٠ أخذنا بمصلحة حقيقة عامة ، وألا يتعارض مع حكم ثابت بنص أو إجماع .

مثال : اشتراط وثيقة الزواج لسماع الدعوى به .

إنَّ مصادر التشريع الإسلامي ليس فيها مصادمة لمصالح النَّاس ، لأنَّ فيها مرونة وخصوصية تكفل المصلحة العامة للفرد والمجتمع ، وتلائم البيئات المختلفة . ومما تتباين آراء الفقهاء في الاجتهاد ، فإنَّهم جميعاً مدعوون إلى إعمال العقل ، والأخذ بمصلحة الأُمَّة ، وأثبتت الفقهاء المجتهدون أنَّ شرع الله يوافق مطالب الحياة ، لأنَّه امتاز بعانته بمصالح كُلٌّ من الفرد والجماعة ، وبرزت في جميع تشريعاته نزعته الجماعيَّة الواضحة .

قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه لشريح بن الحارث بن قيس بن الجهم الكندي لما لاَه قضاء الكوفة : « انظر ما يتبيَّن لك في كتاب الله فلا تسأله أحداً ، وما لم يتبيَّن لك فاتبع به سنة رسول الله ﷺ ، وما لم يتبيَّن لك في السنة فاجتهد به برأيك » .

١٠

☆ ☆ ☆

لقد حَقَّقَ الإسلام بما احتوته المبادئ التي حدَّدتها مصادره ، تغييرات جذرية في المجتمع العربي ، وأوجد مفهومات جديدة كان من شأنها قلب العالم القديم رأساً على عقب .

فالتوحيد المطلق لله عَزَّ وجلَّ جوهر العقيدة : ( إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ وَمَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَرَى إِثْمًا عَظِيمًا ) ،  
١٥ [ النساء : ٤٨/٤ ] .

ونظام الحكم الذي أخذ به رسول الله ﷺ والراشدون ، كان من المفهومات الجديدة التي طبعت حكم الإسلام بالشُّورى ، مع البساطة والعدالة .. فهزَّت المجتمعات المجاورة هزة نفسية عميقة .

وعرف العالم نظاماً اجتماعياً جديداً ، هو نظام التُّكافل الاجتماعي ، فللمحتاج حدٌ الكفاية من مسكن وملبس ومأكل .

وَخَاطَبَ الْعُقْلَ ، فَلَا أَسْرَارٌ وَلَا خَرَافَاتٌ ، وَأَطْلَقَهُ عَلَى طَرِيقِ الْبَحْثِ الْعَلَمِيِّ وَالْإِبْدَاعِ : ﴿ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ هَذَا ذِكْرٌ مِنْ مَعِيٍّ وَذِكْرٌ مِنْ قَبْلِيٍّ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ الْحَقَّ فَهُمْ مُعَرْضُونَ ﴾ ، [الأنبياء : ٢٤/٢١] ، ﴿ قُلْ أَنْظُرُوا مَاذَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا تُغْنِي الْآيَاتُ وَالنُّذُرُ عَنْ قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ ، [يونس : ١٠١/١٠] ..

٥٠      لقد صحب الفتوح نشاطٌ فكريٌّ لا عهد للشرق بثله من قبل ، حتّى لقد لاح أنَّ النّاسَ جيّعهم ابتداءً من الخليفة إلى أيّ رجل في الشّارع ، قد أصبحوا طلاباً للعلم ، أو على الأقلّ من مناصريه ، وكان النّاس طلباً للعلم يسافرون عبر قارات ثلاث ، ثم يعودون إلى ديارهم وكأنّهم نخلٌ تسبّع بالعسل ، ليفرضوا بما جمعوا من مصطلح علمي ثمين إلى حشود من التّلاميذ المتشوّقين للعلم ، وليؤلّفوا بهمة عظيمة ، تلك الأعمال التي اتّصفت بالدقّة ، وسعة الأفق ، والتي استمدّ منها العلم الحديث - بكلّ ما تحمل هذه العبارة من معانٍ - مقوماته بصورة أكثر فعاليةً مما نفترض<sup>(٥)</sup>.

« أمّا الفكر الشرعي المتمثل في الفقه بمعناه الواسع سواء كان متعلقاً بالسياسة ، أو بالمعاملات الاجتماعية ، أو بالعبادات ، فإن الواقعية تعتبر خاصية من أهمّ خصائصه وأبرزها ، عليها نشا ، وعليها تطور في عهوده الذهنية الأولى »<sup>(٦)</sup>.

١٥      والشّريعة الإسلامية مرنّة ، ودليل ذلك تعدد أدلة أحكامها ، وباب الاجتهاد فيها مفتوح إلى أن تقوم السّاعة ، ويرث الله الأرض ومن عليها ، ومضي خمسة عشر قرناً على نزولها على قلب المصطفى ﷺ إنّها هو أمر يحسب في صالحها ، ذلك أن عطاءها لا يزال متصلّاً . ومعروف أنّها جاءت أحكامها وقواعدها ثابتة فيما يخصُّ المعتقدات والأصول ، ومن ذلك الإيمان بالله وكتبه ورسله ، وأمّا فيما يخصُّ الفروع واستنباط الأحكام الخاصة بما يجده في المجتمعات من أمور ومستحدثات فموكول أمرها إلى قاعدة

Nicholson: A Literary History of Arabs P. 281 (٥)

(٦) مجلّة كلية الدّعوة الإسلامية ، العدد الثاني ١٩٨٥ ، مقال : دور الفكر الواقعي في النّهضة الإسلامية ، د . عبد الحميد النّجار.

أو أصل إسلامي عظيم ، هو الاجتهد ، والمعروف أن الاجتهد من خصائص الإسلام ، إذ لم يعرف من قبله في الأديان ، أو الشرائع السابقة ، وبالاجتهد تتأكد صلاحية الإسلام لكل زمان ومكان .

ومن أهداف الشريعة الإسلامية توسيع الشعور بالرّباط الإنساني ، مع يقظة الصّمير : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّنْ ذَكَرٍ وَّأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شَعُوبًا وَّقَبَائلًا ۝ لِتَعَارِفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتَقَاءُكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ۝ ، [الحجرات : ١٢/٤٩] ، ومع ربط المسلم بمثل أعلى ، وجعل عمله مرتبطاً بالجزاء والثواب : ﴿ يَوْمَ تَجَدُ كُلُّ نَسْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مَحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِنْ سُوءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنْ يُئْنَهَا وَيُئْنَهَا أَمَدًا بَعِيدًا ۝ وَيُعَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ وَاللَّهُ رَءُوفٌ بِالْعِبَادِ ۝ ، [آل عمران : ٣٠/٢] ، ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ إِنَّا لَنَضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلاً ۝ ، [الكهف : ٣٠/١٨] ، ﴿ يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ تَجَادِلُ عَنْ نَفْسِهَا وَتَتَوَفَّى كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ وَهُمْ لَا يَظْلَمُونَ ۝ ، [النحل : ١١١/١٦] ، ﴿ وَأَنَّ لَيْسَ لِإِلَهَ إِلَّا مَا سَعَى ، وَأَنَّ سَعْيَهُ سُوفَتْ يَرَى ، ثُمَّ يَجْزَاهُ الْجَزَاءُ الْأَوَّلُ ۝ ، [النجم : ٤١ ، ٤٠ ، ٣٩/٥٣] ، ﴿ يَوْمَئِذٍ يَصْدُرُ النَّاسُ أَشْتَاتًا لِيَرِثُوا أَعْمَالَهُمْ ، فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ، وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ۝ ، [الزلزال : ٧/١١ و ٨/٧]

فالمسلم المؤمن مطمئن بالله ، فهو في كل حالاته و ساعاته في عبادة ، لقد أيقظ الإيمان عنده الوجдан ، فارتاحت نفسه و سعدت : ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَتَطَمَّئِنُ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللَّهِ أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطَمَّئِنُ الْقُلُوبُ ۝ ، [الرعد : ٢٨/١٢] ، وهذا .. فالعقيدة الإسلامية تحقق بعدها نفسياً و روحياً ، يملأ القلب راحة و سعادة ، وتقيم مجتمعاً على أساس التعارف والتراحم ، والتكافل والتضامن ، إنه مجتمع الطمأنينة ، المؤمن بالله ، والتعاون فيما بينه بأمر الله .



## نظام الحكم الخلافة

\* « من كانت فيه أربع خصال  
ساد قومه غير مدافع : من كان له  
دين يجزه ، وحسب يصونه ، وعقل  
يرشده ، وحياء يمنعه ». ٥  
[الأحنف بن قيس]

### نظام الحكم في شبه جزيرة العرب قبيل الإسلام :

عرف العرب الملكية في الين ، وفي مملكة كندة ، ولكن النّظام القبلي كان أحد الأنظمة الاجتماعية التي لازمت حياة البداوة ، وكان زعيم هذا النّظام (شيخ القبيلة) ، الذي يختار ضمن شروط ، منها : عراقة الأصل ، والنُّضج ، والكرم ، والشجاعة ، والحلم ، وكان لشيخ القبيلة مجلس استشاري من علاء القبيلة ، وليس دار الندوة في مكّة المكرّمة ، إلاًّ شكلاً من أشكال المجالس الاستشارية . ١٠

### حكومة الرّسول ﷺ :

لقد كانت حكومة رسول الله ﷺ حكومة دينية ، اعتمدت على عقيدة الرّعية ، ١٥  
وcame على أساس إحلال الوحدة الدينية بدل العصبية القبلية ، وأخذت صورة الجهاز  
الحكومي بالظهور ، فالسلطة التنفيذية بدت في قيادته ﷺ للغزوات ، وبعده  
السّرايا ، وتوزيع الغنائم ، وتولية الأمراء .. وكان ﷺ يجلس في مسجد المدينة  
المنورة ، ويُقبل عليه الناس يسألونه عن قضياتهم ، وكثيراً ما كان ﷺ يستشير  
 أصحابه ، وخصوصاً أبا بكر الصّديق ، حتّى عدّ بعضهم أبا بكر وزير  
رسول الله ﷺ . ٢٠

كما وجدت السُّلْطَةُ الْقَضَايَيَّةُ ، فَكَانَ عَلَيْهِ يَحْكُمُ بَيْنَ الْمُتَخَاصِّينَ ، وَكَانَ حَكْمُهُ ملزماً .

أَمَّا السُّلْطَةُ التَّشْرِيعِيَّةُ ، فَقَدْ كَانَتْ آيَاتُ كِتَابِ اللَّهِ ، وَأَحَادِيثُ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ تَسْنُّ لِلنَّاسِ قَوَاعِدَ السُّلُوكِ فِي حَيَاتِهِمُ الاجْتِمَاعِيَّةِ .

### سِيَّماتُ حُكْمَةِ الرَّسُولِ عَلَيْهِ السَّلَامُ :

المساواة : النّاس متساوون تجاه القانون ، وفي المثل أئمّة القضاء ، لا فرق بينهم : « النّاس سواسية كأسنان المشط ، لا فضل لعربي على أعجمي إلا بالتفوي » ، وكانت هذه المساواة عامة في كل شيء ، سرقت امرأة فأرادت علیه قطع يدها<sup>(١)</sup> ، ففرغ قومها إلى أسماء بن زيد بن حارثة يستشفعون به ، فلما كلمه أسماء ، تلوّن وجهه علیه ، وقال : « أتكلّمني في حد من حدود الله تعالى؟ » ، فقال أسماء : استغفر لي يا رسول الله ، ثم قام علیه خطيباً ، فاثنى على الله بما هو أهله ، ثم قال : « أمّا بعد ، فإنّ ما أهلك الناس قبلكم أنّهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه ، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحدّ ، والذّي نفس محمد بيده ، لوأنّ فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها<sup>(٢)</sup> .

أَمَّا المساواة في القضاء ، فلم يكن لرسول الله علیه السَّلَامُ في المدينة المنورَة سُوى قضاة واحد ، يجلس أمامه النّاس كُلُّهم لا فرق بينهم .

مع مساواة في المناصب ، قال علیه السَّلَامُ : « مَنْ وَلَيَّ مِنْ أَمْرِ الْمُسْلِمِينَ شَيْئاً فَأَمْرَرْ عَلَيْهِمْ أَحَدَا حِبَابَاً ، فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللَّهِ ، لَا يَقْبَلُ اللَّهُ مِنْهُ صِرْفًا وَلَا عَدْلًا حَتَّى يَدْخُلَهُ

(١) يعيّب بعضهم على الإسلام قطع اليد ، وترجم الزّانِي المحسن ، ويقولون إنّها عقوبة موسومة بالوحشية والقسوة ، لن نناقش القول هنا ، فقد فصلناه في كتابنا : « آراء يهدّمها الإسلام » ، انظر الطبعة الثالثة ، ص ٥٣

(٢) السيرة الحلبية : ١٢٠٣ ، البداية والنهاية : ٤٧٦

جَهَنْ .. »<sup>(٣)</sup> ، ومثل هذا يقال في الضرائب ، فإنها تجبي من الناس على قدم المساواة ، فن كثُر ماله كثُرت زكاته ، ومن قل ماله قلت صدقاته .

وهكذا هدم رسول الله ﷺ وصحابته الذين عاشوا الإسلام ، وفهموا أهدافه - نظام الطبقات ، وأقاموا المساواة بين الناس ، المساواة في الأصول ، أو المساواة رغم الأصول ، ولم يضيق العربي بغير العربي ، فنبغ منهم الكثير من الأعاجم ، ولم يضيق بغير المسلم ، ولا بأسود ، ولا بأصفر ، ولا بأحمر .. مع تحقيق كامل إنسانية المرأة ، والمساواة في فرص العيش ، والتعلم .

الأخوة : « إِنَّ الْمُؤْمِنِينَ إِخْوَةٌ » ، [الحجرات : ١٠/٤٩] ، وهذه الأخوة جعلت الأمة والدولة أسرة واحدة ، لقد آخى ﷺ بين المهاجرين والأنصار ، حتى تقاسموا البيوت والأموال ، وخص الفقراء بالحظ الأوفر من موارد الدولة .

الحرية : كانت العرب قبل الإسلام يسترق بعضها بعضاً ، خططاً أو مئسراً أو ديناً أو غزواً ، فنبع كل هذا ، مما عاد يجوز لسلم أن يسترق مسلماً ، ولا لعربيًّا أن يسترق عربيًّا ، وسار خطوات مدرورة إلى إلغاء الرقيق ، وذلك بتضييق المدخل ، وتوسيع الخرج .

تضييق المدخل وسد الموارد والمنابع ، ولم يُقِّ منها إلا مدخلاً واحداً ، وقد ضيقه حتى لم يعد ينفذ منه إلى الرق إلا القليل النادر ، وذلك المدخل هو الجهاد في سبيل الله ، لرد اعتداء يقوم به غير المسلمين ، فلا استرقاق إلا في حرب شرعية ، معاملة بالمثل ، أو المُنْعَى عليهم ، تنفيذاً لقول رسول الله ﷺ : « عودوا المريض ، وأطعموا الجائع ، وفُكُوا العاني »<sup>(٤)</sup> .

(٣) كنز العمال : ٢٨٦ ، الإمام أحمد ، والحاكم عن أبي بكر ، وفي كنز العمال أيضًا : « من ولد علاء وهو يعلم أنه ليس لذلك أهل ، فليتبؤ معدده من النار ». رواه البخاري .

ووسع المخرج ، وفسح وسّع المصارف ، لأنّ الإسلام عدّ الرّق عارضاً ، وعمل على إزالته ، ففتح الأبواب ليعيد الحرّيّة إلى الرّقيق ، وهذه الأبواب هي : العتق ، الكفارات ، المكتبة ، التّدبير<sup>(٥)</sup> .. وقال ﷺ عن الأرقاء : « هم إخوانكم جعلهم الله تحت أيديكم ، فمن كان أخوه تحت يده فليطعمه مما يأكل ، ويكتسّه مما يكتسي ، ولا يكفله مما يغله ، فإن كلفه ما يغلبه فليعنّه »<sup>(٦)</sup> .

والمواطن غير المسلم ، يقتّع بكمال حرّيّته ، فما عُرف عنه ﷺ أنه أمر بقتل أحد من أهل الكتاب لأنّه لم يسلّم ، أو أنّه منعه من التّعبُد على طريقته ، ولم يهدم كنيسة أو بيعة : « لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين ولم يُخْرِجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ أَن تَبْرُوْهُمْ وَتَقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ » ، [المتحدة : ٨٧٦] .

وكان ﷺ يحضر ولائم غير المسلمين ، ويشيع جنازتهم ، ويعود مرضاهم ، ولما جاء ١٠ وفد نجران المسيحي فرش لهم عبأته وأجلسهم عليها ، وقال : « من آذى ذمياً فأنما خصمه »<sup>(٧)</sup> ، « من قتل معاهداً لم يرّح رائحة الجنة »<sup>(٨)</sup> .

« لا إِكْرَاهٌ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ » ، [البقرة : ٢٥٦/٢] .

« وَقُلِ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فَلِيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلِيَكُفُرْ » ،

١٥ [ الكهف : ٢٩/١٨ ] .

(٥) التّدبير - على أصحّ الأقوال - من قال له سيده : « أنت دبر حياتي حرّ » .  
رواه البخاري .

(٦) رواه أبو داود عن عدد من أصحاب رسول الله ﷺ عن أبيهم ، وسنه لا يأس به ، وذكره البيهقي في سننه ، انظر : ( كشف الخفاء ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على السنّة للناس ) ، لإساعيل بن محمد العجلوني الجراحي : ٢٤٨/٢٤ ، دار إحياء التّراث العربي ، بيروت ، ط٣ ، سنة ١٣٥٢ هـ .

(٧) رواه البخاري .

## التنظيمات الإدارية :

كان رسول الله ﷺ في المدينة المنورة يمثل السلطتين المدنية والروحية معاً ، وبعد فتح مكة المكرمة واتساع رقعة الدولة ، بدأت تتوضّح الإدارة الجديدة لجذيره العرب ، التي خضعت - معظم أجزائها - لرئاسة واحدة ، فكان يساعدها في عمله عدد من الكتاب ، منهم من يكتب الوحي ، ومنهم من يكتب في حوائج الناس ، وكتب زيد بن ثابت إلى الأمراء والملوك ، واختص أحد الكتاب باليابنة عن كل كاتب غريب ، ويحفظ خاتمه<sup>(٩)</sup> .

وكان عليه السلام حريصاً على مشورة أصحابه ، ومنهم : أبو بكر الصديق ، وعمر بن الخطاب ، وعلي بن أبي طالب ، وحمزة بن عبد المطلب ، وعبد الله بن مسعود ، وحديفة بن اليمان ..

كما أرسل الأمراء والعمال إلى البلاد التي أسلمت ، يحبون الزكاة لإنفاقها على فقراء البلدة ذاتها ، ويرسل الفائض إلى العاصمة ليففق في المصالح العامة ، منهم : أبو موسى الأشعري ( عبد الله بن قيس ) على مأرب ، والهاجر بن أبي أمية على صنعاء ، وزياد بن لبيد على حضرموت ، وعدي بن حاتم على طيء ، والعلاء بن الحضرمي على البحرين ، وكان معاذ بن جبل معلماً يتنقل بين حضرموت واليمن ..



## نظام الحكم بعد رسول الله ﷺ

﴿ وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ ، [الشورى : ٣٨/٤٢] .

٢٠ مبدأ الشورى ، ظاهرة سليمة ، تجعل الفرد إيجابياً وفعالاً ومساهماً بدور بارز في

(٩) الوزراء والكتاب ، الجوهري : ١٢

إدارة مؤسسات الحكم ، كما يجعل المسؤولين في المؤسسات الإدارية ملتزمين برأي المجتمع ، مع إشراك الأفراد في المسئولية الإدارية التي تتيّز بقوة الإيمان والتقوى والورع ، والسلطة في الإسلام لا تستند إلى وضع طبقي تسلطي ، بل تستند إلى درجة المعرفة ، والعمل ، والتقوى ، والتفاني ، والأمانة ، والإخلاص .. الإمارة في الإسلام تسعى للمشاركة ، وتتيّز بدرجة عالية لتقدير القدر من أجل المصلحة العامة ، فعندما أراد عمر رضي الله عنه تحديد المهر ، قالت له امرأة من آخر الصنوف : ليس لك ذلك يا ابن الخطاب ، ألم تقرأ قوله تعالى : ﴿وَاتَّبَعُوكُمْ إِحْدًا هُنَّ قُنْطَارًا فَلَا تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيْئًا﴾ ؟ [ النساء : ٢٠٤ ] ، أتدرى ما القنطرة ؟ فقال عمر : أصابت امرأة وأخطأت عمر . وسأل رضي الله عنه يوماً : ماذا تقولون إذا اعوججت ؟ أجابوا : نقومك بحد سيفنا <sup>(١٠)</sup> .

والقرآن الكريم ، والسنّة الصحيحة لم يعرضاً لموضوع الخلافة بمفهومها الحديث ، ١٠ وليس هذا قصوراً أو تقاصاً في التشريع الإسلامي ، ولكن شاء الله ورسوله ترك هذا الأمر للأمة الإسلامية في اختيار الحاكم الذي يرتضونه ، متخدzin ما في القرآن الكريم والسنّة الصحيحة من قواعد عامة وشمولية في إقامة النّظام ، ووكل للأمة طريقة الاختيار .

ولم يؤثر عن رسول الله ﷺ نصٌ صريح في مسألة الحكم من بعده ، لقد ترك الأمر ١٥ شورى للMuslimين ليختاروا من أحبوا ، مع إشارات إلى الصديق رضي الله عنه ، قال ﷺ عند مرضه : « لِيُصَلِّ أَبُو بَكْرَ بِالنَّاسِ » ، قالوا : لو أمرت غيره ؟ - لرأفته وضعف صوته - قال ﷺ : « لَا يَنْبَغِي لِأَمْمِي أَنْ يَؤْمِنُهُمْ إِمَامٌ وَفِيهِمْ أَبُو بَكْرٍ » <sup>(١١)</sup> ، وجاءت

(١٠) في الزّياض النّضر في مناقب العترة ، للمحب الطّبرى ٥٠/٢ : قال يوماً على النّبر : يا معاشر المسلمين ، ماذا تقولون لو ملت برأسي إلى الدنيا كذا ( ويميل رأسه ) ، فقام إليه رجل فقال : أجل ، كنّا نقول بالسيف كذا ( وأشار إلى القطع ) ، فقال : إِيَّاهُ تُنْفِي بِقُولِكَ ؟ قال : نعم إِيَّاهُ أَعْنِي بِقُولِي ، فقال عمر : رحمك الله ، الحمد لله الذي جعل في رعيّتي من إذا تعوّجت قومي !

(١١) منتخب كنز العمال ٣٤٣/٤ ، أسد الغابة ٣٣٠/٣ ، وفي ابن سعد ١٧٨/٣ : « مروا بلا لآل فليؤذن ، ومرروا أبا بكر فليصل بالناس » .

امرأة لرسول الله ﷺ في شيء فأمرها بأمر، فقالت : أرأيت يا رسول الله إن لم أجده ؟ - تعني الموت - قال ﷺ : « إن لم تجديني ، فأتي أبي بكر »<sup>(١٢)</sup> ، فبائع الناس أبو بكر بيعة خاصة في سقيفة بنى ساعدة ، وفي اليوم التالي بايع الناس في المسجد البيعة العامة ، وفي رواية الطبرى ٢٠٧/٣ : كان عليًّا في بيته إذ أتى فقيل له : قد جلس أبو بكر للبيعة ، فخرج في قيس ما عليه إزار ولا رداء ، عجلًا كراهة أن يبطئ عنها ، حتى بايَعَه ، ثم جلس إليه ، وبعث من أتاه بثوبه فتجلى له ولزم مجلسه :

**نتائج السقيفة :** بيعة السقيفة توضح أن ليس في القرآن الكريم ، أو الحديث الشريف نص على خلافة رجل ما ، ولو وجد ما خالفه أحد من ألف الصحابة ، ولم يخصّص ﷺ الخلافة من بعده في قبيلة أو أسرة ما : « إن أكرمكم عند الله أتقاكم »<sup>(١٣)</sup> ، [الحجرات : ٤٩/١٢] .

وفي السقيفة أُتْضَح إجماع المسلمين على ضرورة الخلافة ، للنظر في المصلحة العامة ، وأن للمهاجرين فضلهم على سائر المسلمين لسبقهم إلى الإسلام ، فأسپروا في بيعة أبي بكر رضي الله عنه ، كي لا يبقى منصب الرئاسة شاغرًا ، لسبقه في الإسلام ، وفضله ، وسنه ، مع إشاراته ﷺ إليه .<sup>(١٤)</sup>

☆ ☆ ☆

١٥

(١٢) ابن سعد : ١٧٨/٣ ، أسد الغابة : ٣٣٠/٣ ، الاستيعاب : ٢٤٩/٢ ، صحيح مسلم : ١٨٥٦/٤ الحديث ٢٣٨٦

(١٣) لبحث الخلافة ونظام الحكم في الإسلام ، انظر مع عبيرية الإسلام في أصول الحكم للدكتور منير العجلاني الكتب التالية :

- مآثر الإنابة في معالم الخلافة ، للقلتشندي .
- الأحكام السلطانية ، لماوري ، والأحكام السلطانية للفراء .
- الفخرى في الآداب السلطانية ، لابن طباطبا .
- الفصل في الملل والأهواء والنحل ، لابن حزم الأندلسي .
- النظم الإسلامية ، د . حسن إبراهيم حسن ، وعلى إبراهيم حسن .

## الخلافة

الخلافة مصدر خَلَفُ ، يقال : خَلَفَهُ في قومه يخْلُفُهُ خلافة فهو خَلِيفَةٌ ، ومنه قوله تعالى : « وَقَالَ مُوسَى لِأَخِيهِ هَارُونَ أَخْلُقْنِي فِي قَوْمِي » [الأعراف: ١٤٢٧] ، أُطْلِقت في الْعَرْفِ الْعَامِ عَلَى الزَّعْمَةِ الْعَظِيمِ ، وهي الولَايَةُ الْعَامَّةُ عَلَى الْأُمَّةِ كَافَّةً ، والقيام بأمورها ، والنَّهْوُ بِأَعْبَائِهَا .

٥

والخَلِيفَيِ - بكسر الخاء وتشديد اللام المكسورة - لغة في الخلافة حكاها الجوهرى في الصَّحَاحِ ، وقال ابن الأثير في نهايته في غريب الحديث : وهو من المصادر الدَّالَّةُ على معنى الكثرة ، ومنه قول أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه : لوأطيق الأذان مع الخَلِيفَيِ لَأَذَّنْتُ ، يريد أنه مشغل عن الأذان بكثرة اجتهاده في ضبط أمور الخلافة ، وتصريف أعنَّتها .

١٠

وقد اختلف في لفظ الخليفة ، فقيل : هو فَعِيلٌ بمعنى مفعول ، كجريح بمعنى مجروح ، ويكون المعنى أنه يخلفه مَنْ بعده ، وعليه حُمِّلَ قوله تعالى في حق آدم عليه السلام : « إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً » [البقرة: ٢٠٢] ، على قول من قال : إِنَّ آدَمَ أُولُ من عَمَرَ الْأَرْضَ ، وخلفه فيها بنوه بعده .

وقيل : هو فَعِيلٌ بمعنى فاعل ، كعليم بمعنى عالم ، وقد يشير بمعنى قادر ، ويكون المعنى فيه أنه يَخْلُفُ من قبله ، وعليه حَمَلَ الآية السابقة من قال : إِنَّهُ كَانَ قَبْلَ آدَمَ فِي

---

- تاريخ التشريع الإسلامي ، محمد الحضرى .
- الواقع والاعتبار بذكر الخطوط والآثار ، للمقريزى .
- صبح الأعشى ، للقلقشندي .
- السلوك في دول الملوك ، للمقريزى .
- الخراج ، لأبي يوسف القاضى .
- وكتب التاريخ المعتقدة : طبقات ابن سعد ، الطبرى ، الكامل في التاريخ ، البداية والنهاية ، تاريخ الخلفاء ، وكتاب السير الكبير للشيبانى .

الأرض مخلوقات منها الملائكة مثلاً ، وإنَّه خلقهم فيها ، وعليه خطوب أبو بكر رضي الله عنه بخليفة رسول الله .

ويُجمع الخليفة على خلفاء ، كا في كريم على كرماء ، وعليه ورد قوله تعالى :

﴿ وَأَذْكُرُوا إِذْ جَعَلْتُمْ خَلْفَاءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمٍ نُوحٍ ﴾ ، [الأعراف : ٦٩٧] ، ويُجمع أيضاً على خلاف حملأ على تأنيث اللُّفْظ ، كا تجمع صحيفه على صحائف ، وعليه جاء قوله تعالى :

﴿ وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَائِفَ الْأَرْضِ ﴾ ، [الأنعام : ١٦٥/٦] ، ويجوز أن يُجمع على خلاف ، ككريم وكرام ، لأنَّ الماء في ( خليفة ) زائدة حسب رأي بعض النحوين .

وتكون الخلافة عن الله ، فيقال في الخليفة : خليفة الله<sup>(١٤)</sup> ، وامتنع جمهور الفقهاء من ذلك ، محتاجين بأنَّه إنما يُستخلف من يغيب أو يموت ، والله باقٍ لا يغيب ، ويؤيد ذلك ما روى أنَّه قيل لأبي بكر الصديق : يا خليفة الله ، فقال : لست بخليفة الله ، ولكنّي خليفة رسول الله عليه السلام<sup>(١٥)</sup> ، وقال رجل لعمر بن عبد العزيز : يا خليفة الله ، فقال : ويلك لقد تناولت متناولاً بعيداً ، إنَّ أمي سمعتني عمر ، فلو دعوتني بهذا الاسم قبلت ، ثمَّ كبرت فكنت أبا حفص<sup>(١٦)</sup> ، فلو دعوتني به قبلت ، ثمَّ وليتوني أموركم فسميتوني أمير المؤمنين ، فلو دعوتني بذلك كفاك .

وتكون الخلافة عن رسول الله عليه السلام ، فيقال فيه : خليفة رسول الله عليه السلام لأنَّه خلفه في أمته ، وعلى ذلك خطوب أبو بكر رضي الله عنه .

وتكون الخلافة عن الخليفة قبل ذلك الخليفة ، ويقال : فلان خليفةه فلان ، واحدَ بعد واحد ، حتَّى ينتهي إلى أبي بكر رضي الله عنه فيقال فيه : خليفة رسول الله عليه السلام ، وعلى ذلك خطوب أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، في أول أمره بخليفة خليفة رسول الله .

(١٤) هذه إضافة تشريف ، مثل : ناقة الله ، بيت الله .

(١٥) مأثر الخلافة في معلم الخلافة ، للقلقشندى : ١٥/١

(١٦) الأسد يكتُنُ أبا حفص ، ويسمى شبله حفصاً ، ( اللسان : حفص ) .

**اللقب الخلفة : أمّا لقب الخليفة فأربعة ، هي : عبد الله ، وأول من تلقّب بذلك من الخلفاء عمر بن الخطاب ، فكان يكتب في كتبه الصادرة عنه : من عبد الله عمر أمير المؤمنين ، وتبعه مَنْ بعده من الخلفاء على ذلك ولزموه ، وأضاف الفاطميون ( وَلِيُّه ) ، فكان يكتب في كتبهم : من عبد الله ووليُّه أمير المؤمنين .**

**واللقب الثاني : الإمام ، وهو من الألقاب المستجدة للخليفة في أثناء الدولة العباسية بالعراق .**

**واللقب الثالث : لقب الخلافة الخاص بها ، كالنصر ، والهادي ، والرشيد ، والمأمون ، والمعتصم بالله ، والموكل على الله ، وابتُدئ بها في الدولة العباسية .**

**واللقب الرابع : أمير المؤمنين ، وأول من لُقِّب به أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه في أثناء خلافته ، وكان يدعى في أول خلافته خليفة خليفة رسول الله ، ١٠ وذكر أبو هلال العسكري في كتابه ( الأوائل )<sup>(١٧)</sup> أنَّ أصل ذلك أنَّ عمر خليفة خليفة رسول الله رضي الله عنه بعث إلى عامله بالعراق أن يبعث إليه رجُلَيْن عارفَيْن بأمر العراق ، يسألهما عَمَّا يريده ، فأنفذَ إليه لبيد بن ربيعة وعديَّ بن حاتم ، فلما وصلَا المدينة دخلاً المسجد فوجداً عمرو بن العاص ، فقال له : استأذن لنا على أمير المؤمنين ، فقال لها عمرو : أنت والله أصبتا اسمه ، ثمَّ دخل على عمر ، فقال : السلام عليك يا أمير المؤمنين ، فقال : ما بَدَا لك يابن العاص ؟ لتخرجنَ من هذا القول ، فقصَّ عليه القصة فأقرَّه على ذلك ، فكان ذلك أول تلقيبه بأمير المؤمنين<sup>(١٨)</sup> .**

(١٧) كتاب الأوائل لأبي هلال الحسن بن عبد الله بن سهل العسكري ، المتوفى سنة ٣٩٥ هـ = ١٠٠٥ م .

(١٨) مآثر الخلافة في معالم الخلافة : ٢٧١ ، وفي تاريخ اليعقوبي ١٥٠/٢ : كتب أبو موسى الأشعري عبد الله

عمر أمير المؤمنين ، وجرت عليه ، وقيل إنَّ المغيرة بن شعبة دخل على عمر فقال : السلام عليك يا أمير المؤمنين ، فقال : لتخرجنَ مَمْا قلتَ ، فقال : ألسنا مسلمين ؟ قال : بلى ، قال : وأنت أميرنا ، قال : اللهم نعم .

ولزم هذا اللقب منٌ ولـيـ الـخـلـافـةـ بـعـدـهـ ، خـلاـ خـلـفـاءـ بـنـيـ أـمـيـةـ بـالـأـنـدـلـسـ ، فـإـنـهـمـ كـانـواـ يـخـاطـبـونـ بـالـإـمـارـةـ فـقـطـ ، إـلـىـ أـنـ وـلـيـ عـبـدـ الرـحـمـنـ بـنـ مـحـمـدـ ، فـتـلـقـبـ بـأـمـيـرـ الـؤـمـنـيـنـ ، أـمـاـ فـيـ الـمـغـرـبـ الـأـقـصـيـ ، فـنـذـ أـيـامـ يـوـسـفـ بـنـ تـاـشـفـيـنـ أـمـيـرـ الـمـرـابـطـيـنـ ، خـوـطـبـ أـمـرـأـهـاـ بـلـقـبـ (ـأـمـيـرـ الـمـسـلـيـنـ)ـ ، وـاسـتـخـدـمـهـ مـنـ بـعـدـهـ الـمـوـحـدـوـنـ وـبـنـوـ مـرـيـنـ ، حـتـىـ عـنـدـمـاـ اـنـفـصـلـتـ مـلـكـةـ غـانـةـ عـنـ دـوـلـةـ الـمـرـابـطـيـنـ ، وـأـعـلـنـتـ اـسـتـقـلـاـهـاـ ، أـصـبـحـ مـلـكـهـاـ يـخـطبـ لـنـفـسـهـ تـحـتـ رـعـاـيـةـ أـمـيـرـ الـمـؤـمـنـيـنـ الـعـبـاسـيـ فـيـ بـغـدـادـ<sup>(١٩)</sup> .

وهـكـذـاـ (ـالـخـلـافـةـ)ـ ، أـطـلـقـتـ عـلـىـ الـوـلـاـيـةـ الـعـامـةـ عـلـىـ الـأـمـمـ وـالـقـيـامـ بـأـمـورـهـ ، وـالـنـهـوضـ بـأـعـبـائـهـ ، إـنـهـاـ رـئـاسـةـ عـامـةـ فـيـ أـمـوـرـ الدـيـنـ وـالـدـنـيـاـ نـيـاـبـةـ عـنـ رـسـوـلـ الـلـهـ صـلـلـهـ عـلـيـهـ ، فـهـيـ خـلـافـةـ عـنـ صـاحـبـ الشـرـعـ فـيـ حـرـاسـةـ الدـيـنـ ، وـسـيـاسـةـ التـنـيـاـ بـهـ ، فـالـخـلـيفـةـ حـاـكـمـ زـمـنـيـ وـرـوـحـيـ بـأـنـ وـاـحـدـ ، وـمـهـاـ أـتـسـعـتـ سـلـطـتـهـ ، لـاـ يـسـتـطـعـ مـخـالـفـةـ الشـرـيعـةـ :ـ الـقـرـآنـ الـكـرـيمـ ، وـالـسـنـةـ الشـرـيفـةـ<sup>(٢٠)</sup> .

### آراء المسلمين حول اختيار الخليفة :

**اختلاف الصحابة**<sup>(٢١)</sup> ، دليل على أنَّ هذا الأمر متوكِّل للمسلمين ليروا فيه رأيهم ،

(١٩) دور المراقبين في نشر الإسلام في غرب إفريقيا : ص ١٣٧

(٢٠) لبحث الخلافة ينظر في كتاب «تأثير الإنابة في معلم الخلافة» للقلشندي ، ويُ肯ّ الرجوع إلى الجزء والجزء ٣٦ من (المختار من التراث العربي) ، الذي تصدره وزارة الثقافة في القطر العربي السوري ، حيث قدّمت في الجزء الأول كلًّا ما يتعلّق بالخلافة ، وفي الجزء الثاني وثة الأمصار زمن الخلفاء ، والجزآن نشرا تحت عنوان : [من كتاب متأثر الإنابة في معلم الخلافة] ، اختار النصوص وعلق عليها وقدّم لها : شوقي أبو خليل .

(٢١) عُرف ابن حجر الصحافي بما يلي : الصحافي من لقى النبي ﷺ ، مؤمناً به ومات على الإسلام ، فيدخل في من لقاه من طالت مجالسته له ، أو قصرت ، ومن روى عنه أو لم يرو ، ومن غزا معه أو لم يغز ، ومن رأه رؤية ولو لم يجالسه ، ومن لم يره لعارض كالعمى ، (مقدمة الإصابة) . وعند الشيعة لا يقال (صحافي) إلا من كثّرت ملازمته ، إنَّ الصحابة تتفضّل طول الليل ، والمعاشرة ، ولا يقال إلا من كثّرت ملازمته ، والصحبة نسبة بين اثنين .

والمسلمون كُلُّهم متفقون : على إقامة خليفة لرسول الله ﷺ ، فقال المهاجرون : تحرر الخلافة في قريش ، قوم رسول الله ﷺ وعشيرته : « الأُمَّةُ في قريش مَا حكمو فعدلوا ، ووعدوا فوقوا ، واسترجموا فرحموا » ، أمَّا الأنصار فرأيهم أن يكون منهم لأنَّهم أعرُوا الدِّينَ ، ونصروا رسول الله ﷺ عندما تنكرت له قريش وحاربته .

ويرى الشيعة أن تكون الخلافة في بيت رسول الله ﷺ ، وترى الإمامية أنَّه رسول الله ﷺ عَيْنَ عَيْنٍ عَلَيْهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ صَرَاحَةً : « مَنْ كُنْتَ مُوَلَّاً فَعَلَيْكُ مُوَلَّا ، اللَّهُمَّ وَالِّيْ مِنْ وَالَّاهِ ، وَعَادِ مِنْ عَادَهُ » .

ورأى الخارج اختيار الحَرَرَ ، يتولى الخلافة من تتوفر فيه شروطها ، ويصبح أن يكون الخليفة من قريش أو من غيرها ، ولو كان عبداً جبشاً ، واشترطوا : الإسلام والعدل .

والمرجئة محايدون ، ونظرتهم واحدة نحو جميع الَّذِينَ أدلوا بنظر ياتهم في الخلافة .  
والمعزلة يقولون بحرمة إرادة الإنسان ، وأنَّ الأُمَّةَ تختار إمامها ، وقالوا بصحةَ الخلافة الرَّاشدِيَّةِ ، وأنَّ خلافة بني أمِّيَّةِ غير صحيحة ، فوقفوا منها موقف الكراهة ، ولم يثوروا عليها كما ثار الخارج .

#### ١٥ طريقة اختيار الخليفة :

- ١ - المرشحون للخلافة ، وهم الَّذِينَ يستوفون شروط الخلافة .
- ٢ - فحص الشُّروط المتوفرة في المرشحين ودراستها ، من قبل أهل الاختيار ، وهم أهل الحلّ والعقد ، وأورد الماوردي لهم شروطاً ، منها العلم والحكمة ..
- ٣ - الأُمَّةُ ، وهي المرجع الأوَّل والأخير في اختيار الخليفة ، وهو حقٌّ من حقوقها ، لا يصلح اختياره إلَّا برضاهَا .



## الخلافة وتطورها زمن الرّاشدين والأمويّين والعباسيّين :

**أيام الرّاشدين :** الأنصار أول من فكّر في ضرورة الإسراع في انتخاب خلف لرسول الله عليه السلام ، كي لا تدبّ الفوضى ، وتشعّب الآراء ، وفي سقيفة بني ساعدة رشحوا سعد بن عبادة سيد المزرج ، وقالوا : منا أمير ، ومنكم أمير ، فقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه : يا معاشر الأنصار ، ألسنكم تعلمون أنَّ رسول الله عليه السلام أمر أبا بكر أن يؤمّ الناس ؟ فأيّمكم تطيب نفسه أن يتقدّم أبا بكر ؟ فقالوا : نعوذ بالله أن تقدّم أبا بكر<sup>(٢٢)</sup> ، فكانت البيعة ، وهي أن يجتمع أهل الحال والعقد ، ويعتقدون الخلافة لمن يستجمع شرائطها .

واستشار أبو بكر رضي الله عنه في مرضه كبار الصحابة ، كعبد الرحمن بن عوف ، وعثمان بن عفان ، وأسید بن حضير ، وسعید بن زید ، فأثنوا كلُّهم على عمر بن الخطاب ، فعيّنه خلفاً له : « بسم الله الرحمن الرحيم ، هذا ما عاهد أبو بكر خليفة رسول الله عند آخر عهده بالدنيا وأول عهده بالآخرة ، في الحال التي يؤمن فيها الكافر ، ويتحقق فيها الفاجر : إني استعملت عمر بن الخطاب ، فإنْ بُرِّ وعدل فذلك علمي به ، وإنْ جار وبدل فلا علم لي بالغريب ، والخير أردت ، ولكلّ أمرٍ ما اكتسب ». وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيِّ مُنْقَلِبٍ يَنْقِبُونَ<sup>(٢٣)</sup> ».

وكانت وصيّة أبي بكر الصديق لعمر بن الخطاب ، التالي :

« إني مستخلفك من بعدي ، وموصيك بتقوى الله : إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ بِاللَّيلِ لَا يَقْبِلُهُ النَّهَارَ ، وَعَمَلًا بِالنَّهَارِ لَا يَقْبِلُهُ بِاللَّيلِ ، وَإِنَّهُ لَا تَقْبِلُ نَافِلَةً حَتَّىٰ تَوْذِيَ الْفَرِيْضَةَ ، فَإِنَّمَا ثَقَلَتْ مَوَازِينَ مِنْ ثَقْلَتْ مَوَازِينَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِاتِّبَاعِهِمُ الْحَقَّ فِي الدُّنْيَا وَثَقَلَهُ عَلَيْهِمْ ، وَحَقُّ الْمِيزَانَ لَا يَوْضُعُ فِيهِ إِلَّا الْحَقُّ أَنْ يَكُونَ ثِقْلًا ، وَإِنَّمَا خَفَّتْ مَوَازِينَ مِنْ خَفَّتْ

(٢٢) أسد الغابة ٢٣٢/٣ ، الاستيعاب ٢٥١/٢ ، طبقات ابن سعد ١٧٩/٣

(٢٣) عيون الأخبار لأبي قتيبة : ١٤١

موازينه يوم القيمة باتباعهم الباطل وخفته عليهم ، وحق لميزان لا يوضع فيه إلاً الباطل أن يكون خفيًا . إنَّ الله ذكر أهل الجنة فذكرهم بأحسن أعمالهم وتجاوز عن سيئاتهم ، فإذا ذكرتهم قلت إني أخاف أن لا تكون من هؤلاء ، وذكر أهل النار فذكرهم بأسوأ أعمالهم ، ولم يذكر حسناتهم ، فإذا ذكرتهم قلت إني لأرجو أن لا تكون من هؤلاء ، وذكر آية الرحمة مع آية العذاب ليكون العبد راغبًا راهبًا ، ولا يتمنى على الله غير الحق ولا يلقي بيده إلى التهلكة ، فإذا حفظت وصيتي فلا يكن غائب أحب إليك من الموت وهو آتيك ، وإن ضيئت وصيتي فلا يكن غائب أبغض إليك من الموت ، ولست بمعجز الله »<sup>(٢٤)</sup> .

فانتقال الخلافة بالعهد هو أن يعهد الخليفة إلى غيره ممن استجمع شرائط الخلافة بعد موته إلى المعهود إليه ، ولا تم إلا بعد بيعة المسلمين له .

وجعل عمر رضي الله عنه لجنة سداسية هي : علي بن أبي طالب ، وعثمان بن عفان ، وسعد بن أبي وقاص ، عبد الرحمن بن عوف ، والزبير بن العوام ، وطلحة بن عبيد الله ، فانتخب عثمان بن عفان رضي الله عنه .

وكانت وصيية عمر للخليفة من بعده ، التالي :

« أوصيك بتقوى الله لا شريك له ، وأوصيك بالهاجرين الأوَّلين خيرًا ، أن تعرف لهم سابقتهم ، وأوصيك بالأنصار خيرًا ، فاقبل من محسنهم ، وتجاوز عن مسيئهم ، وأوصيك بأهل الأمصار خيرًا فإنَّهم درء العدو ، وجباة الفيء ، لا تحمل فيئهم إلا عن فضل منهم ، وأوصيك بأهل البدارية خيرًا ، فإنَّهم أصل العرب ، وما دأة الإسلام أن تأخذ من حواشِي أموال أغنىائهم فترد على فقرائهم ، وأوصيك بأهل الذمَّة خيرًا أن تقاتل من ورائهم ، ولا تكلُّفهم فوق طاقتهم إذا أدوا ما عليهم للمؤمنين طوعاً أو عن يدِهم ٢٠ صاغرون ، وأوصيك أن تخشى الله في الناس ، وتخشى الناس في الله ، وأوصيك بالعدل

(٢٤) البيان والتبيين ، ص :

في الرُّعْيَةِ والْتَّرْغُّبِ لِهَوَائِجِهِمْ وَثَغُورِهِمْ ، وَلَا تؤثِرُ غَنِيَّهُمْ عَلَى فَقِيرِهِمْ ، فَإِنْ ذَلِكَ بِإِذْنِ  
اللهِ سَلَامَةُ لِقَلْبِكَ ، وَحَطٌّ لِوزْرِكَ ، وَخَيْرٌ في عَاقِبَةِ أَمْرِكَ ، حَتَّى تَفْضِيَ مِنْ ذَلِكَ إِلَى  
مِنْ يَعْرِفُ سَرِيرَتَكَ وَيَحْوِلُ بَيْنَكَ وَبَيْنَ قَلْبِكَ ، وَأَمْرَكَ أَنْ تَشَتَّتٌ فِي أَمْرِ اللهِ وَفِي حَدَّودِهِ  
وَمَعَاصِيهِ عَلَى قَرِيبِ النَّاسِ وَبَعِيْدِهِمْ ، ثُمَّ لَا تَأْخُذُكَ فِي أَحَدِ رَأْفَةِ ، حَتَّى تَنْتَهِكَ مِنْهُ  
مِثْلُ مَا انتَهَكَ مِنْ حَرَمِ اللهِ ، وَاجْعَلِ النَّاسَ عَنْدَكَ سَوَاءً ، لَا تَبَالِي عَلَى مَنْ وَجَبَ  
الْحَقُّ ، ثُمَّ لَا تَأْخُذُكَ فِي اللهِ لَوْمَةً لِأَئْمَاءِ ، وَإِيَّاكَ وَالْأَثْرَةِ وَالْمَحَابَةِ فِيمَا وَلَأَكَ اللهُ ، مَمَّا أَفَاءَ  
اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ، فَتَجُورُ وَتَظْلَمُ وَتَحْرِمُ نَفْسَكَ مِنْ ذَلِكَ مَا قَدْ وَسَعَهُ اللهُ عَلَيْكَ ، وَقَدْ  
أَصْبَحَتْ بِمَنْزِلَةِ مِنْ مَنَازِلِ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ ، إِنْ اقْتَرَفْتَ لِدُنْيَاكَ عَدْلًا وَعَفَّةً عَمَّا بَسَطَ اللهُ  
لَكَ اقْتَرَفْتَ بِهِ إِيمَانًا وَرَضْوَانًا ، وَإِنْ غَلَبَكَ الْمَوْى اقْتَرَفْتَ بِهِ سُخْطَ اللهِ ، وَأَوْصَيْكَ أَنْ  
١٠ لَا تَرْخُصْ لِنَفْسِكَ وَلَا لِغَيْرِكَ فِي ظُلْمِ أَهْلِ الذِّمَّةِ ..

وجاء في آخرها :

ثُمَّ ارْكَبْتَ الْمَقْوِسَ وَخَضْتَ إِلَيْهِ الْغَمْرَاتِ ، وَكُنْ وَاعْظَلًا لِنَفْسِكَ ، أَنْشَدَكَ اللهُ لَمَا تَرْجَمَتْ  
عَلَى جَمَاعَةِ الْمُسْلِمِينَ فَأَجْلَلَتْ كَبِيرَهُمْ ، وَرَحِمَتْ صَغِيرَهُمْ ، وَوَقَرَّتْ عَالَمَهُمْ ، وَلَا تَضَرَّهُمْ  
فَيَذَلُّوْا ، وَلَا تَسْتَأْثِرُ عَلَيْهِمْ بِالْفَيْءِ فَتَغْضِبُهُمْ ، وَلَا تَحْرِمُهُمْ عَطَاهُمْ عَنْ مَحْلِهَا فَتَفَقَّرُهُمْ ،  
١٥ وَلَا تَجْمَرُهُمْ<sup>(٢٥)</sup> فِي الْبَعْوَثِ فَتَقْطَعُ نَسْلَهُمْ ، وَلَا تَجْعَلُ الْمَالَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ مِنْهُمْ ،  
وَلَا تَغْلِقْ بَابَكَ دُونَهُمْ فَيَأْكُلُ قَوْيُهُمْ ضَعِيفُهُمْ ، هَذِهِ وَصِيَّتِي إِيَّاكَ ، وَأَشْهَدُ اللهُ عَلَيْكَ ،  
وَأَقْرَأُ عَلَيْكَ السَّلَامَ<sup>(٢٦)</sup> .

وَأَنْتَخِبْتَ عَلَيْ بْنَ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ بَعْدَ عُثْمَانَ بْنَ عَفَّانَ ، إِلَّا أَنَّ الْبِيعَةَ لَمْ  
تَكُنْ تَامَّةً ، إِذَا مَتَّعْنَ بْنَوْ أُمَّيَّةَ وَطَلْحَةَ وَالْزُّبَيرَ عَنِ الْبِيعَةِ .

(٢٥) تَجْمِيرُ الْجَنَدِ : جَسْهُمْ وَإِبْقَاؤُهُمْ فِي ثَغَرِ الْمَدُونِ عَنِ الْعُودِ إِلَى أَهْلِهِمْ ، (اللَّسَانُ جَرِ).

(٢٦) الْبَيَانُ وَالْتَّبَيِّنُ ، ص: ٢٢٥ و ٢٣٦

**أيام الأمويين** : أصبحت الخلافة أيام الأمويين ملكاً وراثياً<sup>(٢٧)</sup> ، بقوّة السيف والسياسة ، قال معاوية : « لا أضع سيفي حيث يكفيوني سوطي ، ولا أضع سوطني حيث يكفيوني لساني ، ولو أنَّ بيبي وبين الناس شعرةً ما انقطعت ، قيل : وكيف ذاك ؟ قال : كنت إذا مدُوها خلّيتها ، وإذا خلُوها مددتها »<sup>(٢٨)</sup> .

وقال عبد الملك بن مروان : « أنصِفونا يا معاشر الرعية ، تريدون منا سيرة أبي بكر وعمر ! ولا تسيرون فينا ولا في أنفسكم بسيرة رعية أبي بكر وعمر ! نسأل الله أن يعين كلاً على كلٍ »<sup>(٢٩)</sup> .

وقال الوليد لعبد الملك : يا أبى ما السياسة ؟ قال : « هيبة الخاصة مع صدق موذتها ، واقتیاد قلوب العامة بالإنصاف لها ، واحتمال هفوات الصنائع »<sup>(٣٠)</sup> .

لقد أوجد معاوية بن أبي سفيان نظام ( ولالية العهد ) ، الذي قد يوصل إلى الحكم أحياناً من ليس أهلاً له ، وسَنَّ مروان بن الحكم العهد لاثنين ، فظهر التنافس بين أفراد البيت المالك على أثرها ، ويذكرنا القول : إنَّ ولالية العهد لاثنين كان لها أثر خطير على كيان الدولة الأموية ، إذ أوصلتها - مع عوامل أخرى - إلى نهايتها .

**أيام العباسيين** : وهذا العباسيون حذوا الأمويين في ولالية العهد ، مع تأثير بنظام الحكم لدى ملوك الفرس ( الحق الملكي المقدس ) ، خطب أبو جعفر المنصور على منبر عرفة ، فقال : « أئمّا الناس ، إِنَّا أنا سلطان الله في أرضه ، أسوسم بتوقيقه ورشده ، وخازنه على فيه بشيئته ، أقيمه بيارادته ، وأعطيه بياذنه ، وقد جعلني الله تعالى عليه

(٢٧) باستثناء خلافة عمر بن عبد العزيز رضي الله عنه ، فقد عادت الخلافة سيرتها الدينية الأولى أيام الراشدين .

(٢٨) عيون الأخبار : ٩/١

(٢٩) عيون الأخبار : ١٠/١

(٣٠) عيون الأخبار : ٩/١

فَلَا، إِذَا شاء أَن يُفْتَحَنِي لِإِعْطَايْكُمْ، وَقَسْمٌ أَرْزَاقُكُمْ، وَإِذَا شاء أَن يُقْفِلَنِي عَلَيْهِ أَقْفَلَنِي،  
فَارْغِبُوا إِلَى اللَّهِ تَعَالَى .. »<sup>(٣١)</sup>.

### شروط الخلافة :

أَوْهَا (الْحُرْيَّة) : فَالْعَبْدُ لَا يَلْكُنْ نَفْسَهُ، وَحَدِيثٌ : « اسْمَعُوهَا وَأَطِيعُوهَا وَإِنْ  
هُوَ إِسْتَعْمَلُ عَلَيْكُمْ عَبْدًا حَبْشَيًّا كَانَ رَأْسَهُ زَبِيبَةً، مَا أَقْامَ فِيمَكُمْ كِتَابَ اللَّهِ تَعَالَى »، مِنْ قَبْلِ  
الْمُبَالَغَةِ فِي طَلَبِ الطَّاعَةِ، وَثَانِيَهَا (الذِّكْرَةِ) : وَالْإِجْمَاعُ فِي هَذِهِ الْقَضِيَّةِ يَكَادُ يَكُونُ  
تَامًا، وَثَالِثَهَا (البلوغ) : فَلَا تَنْعَدِدُ إِمامَةُ الصَّبِيِّ لِأَنَّهُ مُؤْلَى عَلَيْهِ، وَالظَّرْفُ فِي أُمُورِهِ  
إِلَى غَيْرِهِ، فَهُوَ وَإِنْ وَرَثَ الْمَلْكَ عَنْ أَيِّهِ<sup>(٣٢)</sup>، إِلَّا أَنَّهُ لَا يَبِاشِرُ الْحُكْمَ حَتَّى يَدْرِكْ سِنَّ  
الْبَلوغِ، وَرَابِعَهَا (سلامة العقل) : فَلَا تَنْعَدِدُ إِمامَةُ ذَاهِبِ الْعُقْلِ بِجَنُونِهِ أَوْ غَيْرِهِ، لِأَنَّ  
الْعُقْلُ آلَةُ التَّدْبِيرِ، فَإِذَا فَاتَ الْعُقْلُ فَاتَ التَّدْبِيرُ، وَخَامِسَهَا (سلامة الحواس  
وَالْأَعْضَاءِ) : فَالْفَقْدَانُ الْكَاملُ لِلْبَصَرِ أَوْ لِلْمِيَّةِ أَوْ لِلرِّجْلَيْنِ يَنْعِنُ مِنْ عَقْدِ الْخِلَافَةِ وَمِنْ  
اسْتِدَامَتِهَا، وَفَقْدَانُ السَّمْعِ وَالنُّطُقِ يَنْعِنُ مِنْ عَقْدِ الْخِلَافَةِ ابْتِدَاءً، وَلَكِنْهُ إِذَا طَرَأَ بَعْدُ  
الْخِلَافَةِ لَا يَنْعِنُ مِنْ اسْتِدَامَتِهَا .

### وهناك شروط متقدمة هي :

(العلم) : بشُؤُونِ الدِّينِ وَالْأَحْكَامِ الشَّرْعِيَّةِ، لِأَنَّ الْخَلِيفَةَ يَجْتَهِدُ فِي أُمُورِ الْمُسْلِمِينَ  
وَحُقُوقِهِمْ، فَيَنْبَغِي لَهُ أَنْ يَكُونَ عَالِمًا يُصْرِفُ الْأُمُورَ عَلَى النَّهْجِ الْقَوِيمِ، وَ(الْعَدْلَةِ) :  
فَلَا تَنْعَدِدُ إِمامَةُ الْفَاسِقِ، لِأَنَّ الْخَلِيفَةَ مُؤْتَمِنٌ عَلَى أُمُولِ الْمُسْلِمِينَ وَحُقُوقِهِمْ، فَيَنْبَغِي لَهُ  
أَنْ يَكُونَ نَزِيْهَا، مَعَ تَجْنُبِ الْمَعَاصِيِّ، مَعْرُوفًا بِجُسْنِ السَّيْرِ وَالْأَخْلَاقِ، (وَالْكَفَايَةِ) :

(٣١) تَارِيخُ دِمْشَقَ لَابْنِ عَسَكِرٍ، الْجَلْدُ ٢٨، ص ٢١٣، وَكَانَ عَلَى رَأْسِ نَظَامِ الْحُكْمِ فِي أُورَبَةِ فِي الْعَصُورِ  
الْوَسْطَى إِمْپَاطُورُهُ الْحَاكِمُ الرَّزِّيُّ، وَبَابَا هُوَ الْحَاكِمُ الرُّوحِيُّ، وَهُوَ يَغْيِرُ وَيَلْغِي الْقَوَانِينِ، بَيْنَا  
الْخَلِيفَةُ الْمُسْلِمُ يَجْمِعُ السُّلْطَنَيْنِ الرَّزِّيَّةِ وَالرُّوحِيَّةِ فِي شَخْصِهِ لِيُطَبَّقَ شَرْعُ اللَّهِ، لِأَنَّ الْإِسْلَامَ يَتَحُورُ حَوْلَ  
كِتَابِهِ، وَالْمَسِيحِيَّةِ تَتَحُورُ حَوْلَ شَخْصِهِ .

(٣٢) كَانَ الْعَرَبُ يَكْرَهُونَ وِلَايَةَ الْعَهْدِ لَهُدُثٍ .

أي الشجاعة والرأي والنُّجدة ، فلا تتعقد خلافة الجبان ، لأنَّه يحتاج إلى الشجاعة ، ليتوصل بذلك إلى حماية المحدود ، وجهاد العدو ، وتجهيز الجيوش .. فإذا لم يكن شجاعاً لم يستطع ذلك .

أمّا (النُّسب) ، والمراد به أن يكون الخليفة من قريش ، فقد اختلف فيه ، وقيل : صحيح أنَّ المسلمين في سقيفة بني ساعدة أجمعوا على أن تكون الخلافة في قريش ، ولكن تخصيص قريش بها لم يكن مطلقاً ، إنَّها بسبب المصلحة العامة ، وذلك أنَّ العرب كانت تعرف لقريش تقدُّمها ورئاستها فتستكين لها إذا حكمت ، ولو جعلت الرئاسة في غير قريش لتفرَّقت الكلمة ، ووُقعت الفتنة آنذاك .

ويرى ابن خلدون : أن هذا الشرط - شرط النُّسب - إنَّها كان سارياً في مرحلة زمنية معينة ، كانت العصبية فيها لقريش ، فكانت تمثل العمود الفقري للدولة الإسلامية آنذاك ، أمّا فيما بعد حيث ذابت العصبية القرشية في غمار الشعوب والأعراف الكثيرة التي دخلت في الإسلام ، فلم تعد ضرورة لبقاء هذا الشرط<sup>(٣٣)</sup> .

(٣٣) ولشخصية الرشح دورها أيضاً ، يقول عمر : إنَّ هذا الأمر لا يصلح له إلا اللذين في غير ضعف ، والقوى في غير عنف ، (وفي بعض الروايات : والجواب في غير سرف ) ، [عيون الأخبار : ٩٧] ، وفي كتاب الخراج ص : ١٢٨ : وكان عمر يقول : لا يصلح هذا الأمر إلا بشدة من غير تجبر ، وبين في غير وهن ، وقال علي : إنَّها يستحقُّ السيادة من لا يصانع ، ولا يخادع ، ولا تغره المطامع . وقال الأحنف بن قيس : من كانت فيه أربع خصال ساد قومه غير مدافع ، من كان له دين يمحجه ، وحسب يصونه ، وعقل يرشده ، وحياة يمنعه ، وفي عيون الأخبار : ١٢١ : كُلُّ النَّاسَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ أَنْ يَكُلُّ عَرْبَ الْمُطَلَّبِ فِي أَنْ يَلِيهِنَّ لَهُمْ ، فَإِنَّهُ قَدْ أَخَافُهُمْ حَتَّى إِنَّهُ قَدْ أَخَافُ الْأَبْكَارَ فِي خُدُورِهِنَّ ، فَقَالَ عَمَرٌ : إِنِّي لَا أَجِدُ لَهُمْ إِلَّا ذَلِكَ ، إِنَّهُمْ لَوْ يَعْلَمُونَ مَا هُمْ عَنِي لَأَخْذُنَّ ثُوْبَيْنِ عَنْ عَاتِقِي . وَقَالَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ مُرْوَانَ لِصَعْبَ بْنِ الزَّبِيرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ ، إِنَّهُ لَا يَصْلِحُ لِلخِلَافَةَ : لِعَجْبٍ فِي نَفْسِهِ ، وَاسْتِقْلَالٍ فِي رَأْيِهِ ، وَبَخْلٍ لِزَمْهِ .

## علماتُ الخلافة :

وهي ( البردة ) : بردة رسول الله ﷺ ، خلعها على الشاعر كعب بن زهير بن أبي سلمي المازني<sup>(٢٤)</sup> لما رجع تائباً مسلماً ، وقال قصيده الأمية ، التي مطلعها : « بانت سعاد فقلبياليوم متبول » ، وظلت البردة عند أهل كعب حتى اشتراها معاوية بن أبي سفيان من الورثة بعشرة آلاف درهم ، وتوارثها الخلفاء الأمويون والعباسيون .

و ( الخاتم ) : والأصل فيه ما ثبت في الصحيح أنَّ رسول الله ﷺ قيل له : إنَّ الملوك لا يقرؤون كتاباً غير مختوم ، فاتَّخذ خاتماً من الفضة ، وجعل نقشه : ( محمد رسول الله )<sup>(٢٥)</sup> ، فلما توفي رسول الله ﷺ لبسه أبو بكر الصديق بعده ، ثم لبسه عمر بن الخطاب بعد أبي بكر ، ثم لبسه عثمان بن عفان بعد عمر ، فوقع منه في بئر ( أرييس )<sup>(٢٦)</sup> ، فالتسوه ثلاثة أيام فلم يجدوه ، ثم اتَّخذ الخلفاء أختاماً خاصة ، على بعضها مواعظ وحِكم ، مثل : على الله توكلت ، اعتادي على الله وهو حسي ، ثم أصبحت ( الطُّغْرَاء ) علامة الخلافة ، وهي نسبة إلى الحسين أبي إسماعيل الطُّغْرَائي وزير السلطان مسعود السُّلْطَنُوقِي ، الذي امتاز بخط جليل ، وتشكيلات بدعة .

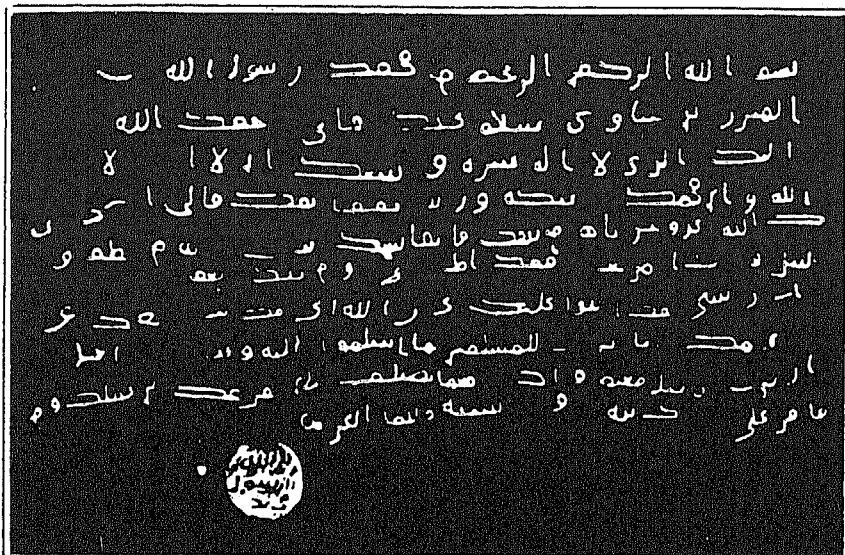
و ( القضيب ) : وهو عود كان رسول الله ﷺ يأخذه بيده ، فقلده الخلفاء في جمله<sup>(٢٧)</sup> .

(٢٤) من أعرق النّاس في الشّعر ، هجا المسلمين وشَبَّب بنسائهم ، فهدى رسول الله ﷺ دمه ، فجاءه كعب مستأمناً وقد أسلم ، وأنشد له لاميته فعفا عنه وخلع عليه بردته ، توفي كعب سنة ٢٦ هـ = ٦٤٥ م .

(٢٥) في فتوح البلدان ص : ٤٤٨ : كان خاتم رسول الله ﷺ من فضة كله ، وفضه منه .

(٢٦) هي بئر معروفة بالقرب من مسجد قباء عند المدينة المنورة .

(٢٧) تناول جهجاه بن قيس عصا رسول الله ﷺ من يد عثمان بن عفان وهو يخطب ، فكسرها على ركبته ، فأخذته الإكلة في ركبته فمات منها ، (أسد الغابة : ٣٦٥/١) .



\* صورة رسالة رسول الله ﷺ إلى المنذر بن ساوي ، ( لاحظ الخاتم )

### شَارَاتُ الْخِلَافَةِ :

وهي ( الخطبة ) : أي الدّعاء لل الخليفة على المنابر في المساجد ، وشاركتهم الأمراء بذلك عند ضعفهم ، و ( السّكّة ) : وهي ضرب النقود المتعامل بها بين النّاس باسم الخليفة ، وكان عليها آية كريمة قصيرة ، أو دعاء موجز ، و ( الطّراز ) : وهي ثياب الخلافة ، لقد كانت ثياب الحلفاء الرّاشدين لا تُميّز من ملابس أقلّ رعاياهم شأنًا ، ولبس معاوية بن أبي سفيان الملل الفاخرة ، ثمّ أخذ الحلفاء يبالغون في اقتناء أغلى الثياب وأجلّها ، مع شكلٍ خاصٍ من الثياب لموظفي البلاد والأمراء والقادة .

ومن شارات الخلافة أيضًا ( لون الأعلام ) : فبني أميّة كان شعارهم اللّون الأخضر ، أمّا بني العباس فشعارهم السّواد .

### رَاتِبُ الْخُلُفَاءِ :

لما ولي أبو بكر الصّديق رضي الله عنه ، أصبح فحمل على عاتقه أثواباً ، وغدا إلى السوق يبيع ويشتري على عادته ، فلقيه عمر وأبو عبيدة ، فقالا : أين تريد يا خليفة رسول الله ؟ قال : السوق ، قالا : ماذا تصنع وقد وليت أمور المسلمين ؟ قال : فمن

أين أطعم عيالي ؟ قالا : انطلق معنا حتى نفرض لك شيئاً ، فانطلق معها ففرضوا له بعض شاة كل يوم ، ومئتين وخمسين ديناراً في السنة ، ثم جعلوها شاة كاملة ، وثلاث مئة دينار في السنة .

وكان أبو بكر يقول : ولقد أقت نفسي في مال الله وفيه المسلمين مقام الوصي في مال اليتيم ، إن استغنى تعفف ، وإن افتقر أكل بالمعروف ، وإن والي الأمر بعدى عمر بن الخطاب ، وإنني استسلفت من بيت المال مالاً ، فإذا مت فليبع حائطي في موضع كذا ، وليرد إلى بيت المال <sup>(٢٨)</sup> .

ولما ولي عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، مكث زماناً لا يأكل من أموال المسلمين العامة شيئاً ، وكان يتّجر وهو خليفة ، فيعامل الناس ويستدين ويوفى ، ويبيع ويربح ، ولما افتقر ودخلت عليه خاصّة ، ولم يعد يكفيه ما يربّحه من تجارتة ، لأنّه اشغل عنها بأمور الرعية ، فرض له ما يصلّحه ويصلّح عياله بالمعروف ، لقد ورد « وكان يأخذ في كل يوم من بيت المال ثلاثة دراهم أجراً » ، وقال رضي الله عنه كما قال الصديق من قبل : إنّي أنزلت نفسي من مال الله بمنزلة ولّي اليتيم ، إن استغنىت استغفت ، وإن افتقرت أكلت بالمعروف ، فإذا أيسرت قضيت <sup>(٢٩)</sup> .

ولما جاءته رضي الله عنه ببرود من الين ، فرقها على الناس ببرداً ، ثم صعد المنبر يخطب وعليه حلّة منها ( أي بردان ) فقال : اسمعوا رحمة الله ، فقام إليه سلمان الفارسي ، فقال : والله لانسّع ، فقال : ولم يا أبا عبد الله ؟ فقال : يا سلمان ، تفضلت علينا بالدنيا ، فرقت علينا ببرداً ، وخرجت تخطب في حلّة منها ؟ فقال : أين عبد الله بن عمر ؟ فقال : هأنذا يا أمير المؤمنين ، فقال عمر : من أحد هذين البردين اللذين علىي ؟ قال : لي ، فقال سلمان : عجلت على يا أبا عبد الله ، إنّي كنت

(٢٨) تاريخ اليعقوبي : ١٣٧/٢

(٢٩) ابن الجوزي : ٩٠ ، ابن سعد ( الطبقات ) : ١٩٧١

غسلت ثوبيُّ الْخَلْقَ ، فاستعرتْ ثوب عبد الله ، قال سلمان : أَمَا الْآنَ فقل نسع ونطع<sup>(٤٠)</sup> .

هذا ما كان يأخذُهُ الْخَلْفَاءُ الرَّاشِدُونَ من بيتِ المَالِ ، مِن خزينةِ الدُّولَةِ ، ثُمَّ طعامُهُمْ وكسوتُهُمْ<sup>(٤١)</sup> لا كثُرَ ولا قُلَّ ، فَقَدْ كَانَ عَبْرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَغْسِلُ ثوْبَهُ ، فَيُضْطَرُ إِلَى انتظارِهِ حَتَّى يَجْفَ ، لَأَنَّهُ لَا يَجْدِ غَيْرَهُ ، وَأَمَّا الطَّعَامُ فَقَدْ كَانَ بِسِيطًا جَدًّا ، وَكَانَ يَتَرَكُ الْلَّحْمَ وَالسُّبْنَ فِي زَمْنِ الْغَلَاءِ ، حَتَّى لَا يَكُونَ لَهُ مِنْهَا مَا لَا يَكُونُ لَفَقِيرٍ مِنْ فَقَرَاءِ الْمُسْلِمِينَ ، لَذَلِكَ قِيلُ : إِنَّا لِلَّهِ الَّذِي يَأْكُلُ خَبْزَ الشَّعْرِ ، وَيَعِسُّ عَلَى رَجْلِيهِ بِاللَّيْلِ مَاشِيًّا ، وَيَفْتَحُ مَشَارِقَ الْأَرْضِ وَمَغَارَهَا .

وَأَخْذُ الْخَلْفَاءِ الْأُمَوِّيُّونَ - بِاسْتِثنَاءِ عَبْرَ بنِ عَبْدِ الرَّزِيزِ<sup>(٤٢)</sup> - مِنْ بَيْتِ الْمَالِ بِغَيْرِ حَسَابٍ ، لِتَوْطِيدِ دِعَائِمِ الدُّولَةِ ، وَتَأْلِيفِ الْقُلُوبِ ، فَلَمْ يَكُنْ لِلخَلِيفَةِ الْأُمَوِّيِّ<sup>١٠</sup> - وَالْعَبَّاسِيِّ - رَاتِبٌ مَعِينٌ<sup>(٤٣)</sup> ، فَقَدْ نَظَرُوا إِلَى بَيْتِ الْمَالِ وَكَانَ بَيْتُ مَالِهِمْ يَتَصَرَّفُونَ بِهِ كَمَا يَشَاؤُونَ .

### وَاجِبَاتُ الْخَلِيفَةِ :

يَلْزَمُ الرُّعْيَةُ لِلخَلِيفَةِ أَمْرَانَ : (الطَّاعَةُ) : «عَلَى الْمَرءِ الْمُسْلِمِ السُّبْنُ وَالطَّاعَةُ فِيمَا أَحَبَّ أَوْ كَرِهَ ، إِلَّا أَنْ يُؤْمِنَ بِعَصِيَّةِ فَلَا سَمْعٌ وَلَا طَاعَةُ»<sup>(٤٤)</sup> ، وَ(الْمَاعِذَةُ وَالْمَنَاصِرَةُ)<sup>١٥</sup>

(٤٠) الرِّيَاضُ النُّضْرَةُ : ٥٦/٢ ، ابن الجوزي ١٢٧

(٤١) كَانَ لَأْيِي بَكْرٌ كَسْوَةُ شَتَاءٍ ، وَكَسْوَةُ صِيفٍ ، إِذَا أَخْلَقَتْ وَاهْتَرَأَتْ رُدُّهَا وَأَخْذَ غَيْرَهَا .

(٤٢) جَاءَ فِي عَيْوَنِ الْأَخْبَارِ ٢٦٤/١ : قَامَ عَبْرَ بنُ عَبْدِ الرَّزِيزِ ذَاتَ لِيْلَةٍ فَأَصْلَحَ مِنَ السَّرَّاجِ ، فَقَالَ لَهُ رَجَاءُ بْنُ حَيْوَةَ : يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ لِمَ لَا أُمْرِتَ بِنَلْنِكَ ، أَوْ دُعُوتَ لَهُ مِنْ يَصْلِحُهُ ؟ فَقَالَ : قَتَّ وَأَنَا عَبْرٌ ، وَعَدْتُ وَأَنَا عَبْرٌ .

(٤٣) وَمُحَمَّدُ بْنُ زَيْنِيٍّ كَانَ مِنْ زَهَدِ بَأْمَوَالِ الْأَمَّةِ ، وَأَنْفَقَ مِنْ مَالِهِ الْخَاصِ .

(٤٤) كَوْرِدَ في حَدِيثِ شَرِيفٍ مُتَفَقِّعٍ عَلَيْهِ .

في أمور الدين ، وجهاد العدو : ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبَرِّ وَالْتَّقْوَى﴾ ، [المائدة : ٢٥] ، و « من خرج من الطاعة ، أو فارق الجماعة ، مات ميتة جاهلية »<sup>(٤٥)</sup> .

ولخص الماوردي في (الأحكام السلطانية) ، والقاضي أبو يعلى محمد بن الحسين الفراء في (الأحكام السلطانية) أيضاً ، واجبات الخليفة بعشرة أشياء ، هي :

١ - حفظ الدين على الأصول التي أجمع عليها سلف الأمة ، فإن زاغ ذو شبهة عنه ، يبين له الحجّة وأوضح له الصواب ، وأخذه بما يلزمـه من الحقوق والحدود ، ليكون الدين محروساً من الخلل ، والأمة منوعة من الزلل .

٢ - تنفيذ الأحكام بين المتشاجرين ، وقطع الخصام بينهم ، حتى تظهر النصفة ، فلا يتعدى ظالم ، ولا يضعف مظلوم .

٣ - حماية البيضة<sup>(٤٦)</sup> ، والذب عن الحوزة ليتصرف الناس في المعيش ، وينتشروا في الأسفار آمنين .

٤ - إقامة الحدود لتصان محارم الله تعالى عن الانتهاك ، وتحفظ حقوق عباده من إتلاف واستهلاك .

٥ - تحصين الشعور بالعدة المانعة ، والقوة الدافعة ، حتى لا يظفر الأعداء بغرة ينتهيـون بها محـرماً ، ويـسفـكون فيها دـمـاً لـسـلـمـ أو مـعـاهـدـ .

٦ - جهاد من عاند الإسلام بعد الدعوة ، حتى يسلم أو يدخل في الدّمّة .

٧ - جباية الفيء والصدقات على ما أوجبه الشرع نصاً واجتهاـداً من غير عـسـفـ .

---

(٤٥) في صحيح مسلم : وفارق الجماعة ثمات مات ميتة جاهلية .

(٤٦) بـيـضـةـ الـقـومـ : سـاحـتـهـمـ ، وـبـيـضـةـ إـلـسـلـامـ : جـمـاعـتـهـمـ ، (الـلـسانـ : بـيـضـ) .

٨ - تقدير العطاء ، وما يُستحِقُ في بيت المال من غير سرف ولا تقصير فيه ، ودفعه في وقت لا تقديم فيه ولا تأخير .

٩ - استكفاء الأئمة ، وتقليل النصحاء فيما ينفّضه إليهم من الأعمال ، ويكلّه إليهم من الأموال ، لتكون الأعمال مضبوطة ، والأعمال محفوظة .

١٠ - أن يباشر بنفسه مشارفة الأمور ، وتصفح الأحوال ، ليهُم بسياسة الأمة ، وحراسة الملة ، ولا يعول على التفوّض تشاغلاً بلذة أو عبادة ، فقد يخون الأمين ، ويغش الناصح ، وقد قال الله تعالى : ﴿ يَا ذَاوَدِ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيقَةً فِي الْأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلَا تَتَسْبِعْ مَوْى ۝ ﴾ [ص : ٢٦/٣٨] ، فلم يقتصر سبحانه على التفوّض دون المباشرة ، وقد قال النبي ﷺ : « كُلُّمَ رَاعٍ ، وَكُلُّمَ مَسْؤُلٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ » <sup>(٤٧)</sup> .

١٠ وتصدر عن الخليفة عشر وظائف :

وهي : الوزارة ، الإمارة ، الإمارة على القتال ، القضاء ، ولالية المظالم ، النّقابة على ذوي الأنساب ، النّظر على إقامة الصّلوات ، الإمارة على الحجّ ، جباية الصّدقات ، والنّظر في الحِسبة .

ويجب أن يوصف ( الوزير ) بحسن التّدبير ، وجزالة الرّأي ، والاحتياط في الأمور ، وعمارة البلاد ، والنّهوض في المهمّات .. ويوصف ( الوالي ) الذي هو نائب السلطان في ولايته ، بالشجاعة والتّجددة وقوه الحزم ، وشدة التّحرّز ، و ( كاتب السّر ) يوصف بالفصاحة والبلاغة ، وسداد الرّأي ، وكتم الأسرار ، و ( ناظر المال ) يوصف بالأمانة والعفة ، و ( القاضي ) بغزاره العلم ، وسعة الفضل ، ونصرة الحق ، وقع البدعة ، والعدل في الأحكام ، وإنصاف المظلوم من الظالم ، والأخذ للضعيف من القوي ، والبعد عن الأهواء في الحكم ، و ( المختسب ) يوصف بالفضل والعفة والأمانة ،

\_\_\_\_\_ (٤٧) الأحكام السلطانية للفراء ، ص ٣٧ ، دار الكتب الوطنية .

وعلوُّ المهمة ، وقوَّة العزم ، والنظر في مصالح المسلمين ، وعدم محاباة أهل الدين وأرباب الجاه ، وأن لا تأخذه في الله لومة لائم<sup>(٤٨)</sup> .

### مِرَّاتُ الْخُلُفَاءِ :

كانت أول عاصمة للMuslimين (المدينة المنورة) ، ثم انتقل على بن أبي طالب رضي الله عنه إلى (الكوفة) ، ثم (دمشق) أيام بني أمية ، ثم بنى أبو العباس السفاح مدينة قرب الأنبار<sup>(٤٩)</sup> وسماها (الهاشمية) ، وبقيت مقر الخلافة العباسية حتى بنى أبو جعفر المنصور (بغداد) ، فصارت متزلاً خلفاء بني العباس بعده إلى حين قتل المستعصم بالله<sup>(٥٠)</sup> ، فانتقلت العاصمة إلى (القاهرة) أيام الماليك ، الذين حكموا باسم العباسيين حتى سنة ١٥١٧ م ، ثم انتقلت العاصمة إلى (الأستانة ، إسطنبول) إلى أن أُلغيت الخلافة في آذار سنة ١٩٢٤ م .

وما يذكر أنه بعد دور الضعف في الخلافة العباسية ، وتسلط الأعاجم ، تجزأت وحدة العالم الإسلامي ، وتشكلت : خلافة أموية في الأندلس ، وخلافة فاطمية في المغرب ومصر ، إلى جانب الخلافة العباسية في بغداد ، التي قضى عليها التتار سنة ٦٥٦ هـ = ١٢٥٨ م ، بعد أن أصبح الخلفاء رمزاً دينياً فقط ، في دولة يحكمها وزراؤهم قادة الجند ، مع انقسام الخلفاء في اللهو والملذات بين نسائهم ، وإحاطة أنفسهم بالخصيان والعبيد ، ﴿وَإِذَا أَرَدْنَا أَن نُهَلِّكَ قَرْيَةً أَمْرَنَا مُتَرَفِّهِينَ فَفَسَقُوا فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا القَوْلُ فَدَمَرْنَاهَا تَدْمِيرًا﴾ ، [الإسراء : ١٦/١٧] ، لقد أفقدتهم الترف والانغمس في الشهوات صفات الرجالية ، فتركوا وزراءهم يلقبون أنفسهم بالملوك ، ويوزعون مناصب الدولة ، ويتصرفون بالحكم كما يشتهون .

(٤٨) صبح الأعشى : ٨٧/١١

(٤٩) مدينة على الفرات في غرب موقع بغداد ، فتحت سنة ١٢ هـ أيام الصديق على يد خالد بن الوليد ، (معجم البلدان : ٢٥٧/١) .

(٥٠) انتقلت العاصمة إلى (سامراء) من عام ٨٣٣ م أيام المعتصم بالله ، وحتى العتيد عام ٨٩٢ م ، حيث عادت إلى بغداد ثانية .

## الوزارة

«إِنِّي قَلَدْتُكَ أَمْرَ الرَّعْيَةِ ،  
وَأَخْرَجْتُهُ مِنْ عَنْقِي إِلَيْكَ ، فَاحْكُمْ بِهَا  
تَرِي ، وَاسْتَعْمَلْ مِنْ شَتَّى ، وَاعْزِلْ ٥  
مِنْ شَتَّى ، وَافْرَضْ لِمَنْ رَأَيْتَ ،  
وَأَسْقَطْ مِنْ رَأَيْتَ ، فَيَأْتِي غَيْرُ نَاظِرٍ  
مَعَكَ فِي شَيْءٍ» .

[هارون الرشيد]

جاءت كلمة وزير في كتاب الله العظيم في سورة طه : ﴿ وَأَجْعَلْ لِي وَزِيرًا مِنْ  
أَهْلِي هَارُونَ أَخِي ﴾ ، وهي تعني المشير والوزير ، وجاء في حديث السقيفة : «نَحْنُ  
الْأَمْرَاءُ وَأَنْتُ الْوَزَرَاءُ » ، وفي طبقات محمد بن سعد أن أبو بكر كان وزيراً للنبي عليه السلام .

وجاء في (عيون الأخبار) : إنَّ كلمة (الوزير) مشتقة من الوزر ، وهو الحمل ،  
يراد أنَّه يحمل من الأمور مثل الأوزار ، ويقال للإثم وزرٌ تشبّهَ له بالحمل على الظهر ،  
قال تعالى في سورة الانشراح : ﴿ وَوَضَعْنَا عَنْكَ وَزْرَكَ ، الَّذِي أَثْقَنَ ظَهْرَكَ ﴾ .

وفي (اللسان) الوزر : الحمل الثقيل ، والوزر : النَّبْ لِثَقِيلِهِ ، وجمعها أوزار ، ١٥  
والوزير : الَّذِي يحمل ثقلَ المَلِكِ ويعينه برؤيه ، وقد استوزره وحالته الوزارة  
والوزارة ، ووازره على الأمر أعاده وقواه ، والأصل آزره ، والوزير في اللغة اشتقاقه  
من الوزر ، والوزر الجبل الذي يعتضد به لينجي من الملائكة ، وكذلك وزير الخليفة ،  
معناه الَّذِي يعتمد على رأيه في أموره ، ويلتجئ إليه ، وقيل لوزير السلطان وزير لأنَّه  
يوزر عن السلطان أثقال ما أُسند إليه من تدبير المملكة ، أي يحمل ذلك . ٢٠

قال ابن طباطبا<sup>(١)</sup> في ( الفخرى في الآداب السلطانية والدول الإسلامية ) : « الوزير وسيط بين الملك ورعيته ، فيجب أن يكون في طبعه شطر يناسب طباع الملوك ، وشطر يناسب طباع العام ، ليعامل كلاً من الفريقين بما يوجب له القبول والمحبة ، والأمانة والصدق رأس ماله ، قيل : إذا خان السفير ، بطل التدبير ، وقيل : ليس لكتوب رأي ، والكفاءة والشهامة من مهماته ، والفطنة والتيقظ والذهاء والخزم من ضرورياته ، ولا يستغنى أن يكون مفضلاً مطعاماً ، ليستيل بذلك الأعناق ، ولن يكون مشكوراً بكل لسان ، والرفق والأنة والتثبت في الأمور ، والحلم والوقار والتتمكن ونفذ القول مما لا بد له منه ». <sup>٥</sup>

قال الجهمياني في كتاب ( الوزارة والكتاب ) : قال الرشيد لوزيره يحيى بن خالد : إنني قدتك أمر الرعية ، وأخرجته من عنقي إليك ، فاحكم بما ترى ، واستعمل ما شئت ، واعزل من شئت ، وافرض لمن رأيت ، وأسقط من رأيت ، فإنني غير ناظر معك في شيء<sup>(٢)</sup> .

#### تاريخ الوزارة :

ظهرت الوزارة في عهد رسول الله ﷺ : « .. وزيراي من أهل الأرض أبو بكر وعمر »<sup>(٣)</sup> ، وكان عمر وزير أبي بكر ، وعمان علي وزيري عمر ، وعلى ثم مروان بن الحكم وزيري عثمان ، وعرو بن العاص وزياد<sup>(٤)</sup> وغيرها وزراء معاوية ، وبذلك اتخذ الأمويون منذ أيام معاوية المساعدين أو الوزراء كما كانوا يدعون أيضاً ، فالمهلّب ، والحجاج كانوا من وزراءبني أميّة ، لا يعني أن منصب الوزارة كان قد أصبح محدوداً معروفاً ، بل يعني أن هؤلاء كانوا يساعدون الخلفاء ، ويقومون بجميع الأعمال التي

(١) محمد بن علي بن طباطبا المعروف بابن الطقطقا ، الفخرى ، ص : ١٥٢

(٢) وانظر الطبرى : ٢٣٣/٨ ، والمسعودي ( مروج الذهب ) : ٢٤٨/٣

(٣) طبقات ابن سعد ، وهذا الحديث أخرجه الترمذى ، وفيه ضعف .

(٤) في الطبرى : « إن زياداً كان يسمى وزير معاوية » .

يقوم بها الوزراء عادة في كل زمان ، ومعنى الوزارة في بني أمية : حجب العامة عن الخليفة ، والقيام بالأعمال<sup>(٥)</sup> .

تبليورت الوزارة في العصر العباسي ، فعرفت قواعدها ، وتقررت مهماتها ، وسمى الوزير وزيراً ، وكان قبل ذلك يسمى كاتباً أو مشيراً ، وكان أول من لقب بالوزارة في الإسلام أبو سلمة الخالل (حفص بن سليمان الخالل) ، وزير أبي العباس السفاح أول خلفاء بني العباس ، ولم يكن ذلك قبله<sup>(٦)</sup> .

وكان أبو أيوب المورياني<sup>(٧)</sup> وزير المنصور ، ثم أبو الفضل الربيع بن يونس ، وفي أيام محمد المهدي بن أبي جعفر المنصور ظهرت أبهة الوزارة ، بسبب كفاءة وزيره أبي عبيد الله معاوية بن يسار ، وهو أول من صنف كتاباً في الخراج ، وتبعه الناس بعد ذلك ، فصنفوا كتب الخراج<sup>(٨)</sup> ، ثم تسلم الوزارة أبو عبد الله يعقوب بن داود<sup>(٩)</sup> ، ثم الفيض بن أبي صالح . وفي خلافة موسى الهادي : الربيع بن يونس ، وقد سبقت له الوزارة ، ثم إبراهيم بن دكوان الحراني .

وفي أيام الرشيد : يحيى بن خالد البرمكي ، ومن بعده أبو العباس الفضل بن الربيع « الذي كان شهماً خبيراً بأحوال الملوك وأدابهم »<sup>(١٠)</sup> ، وأيام المأمون : الفضل بن سهل ( ذو الرياستين )<sup>(١١)</sup> ، ومن بعده الحسن بن سهل ، استوزرته المأمون بعد أخيه الفضل ، وزوجه ابنته بوران<sup>(١٢)</sup> .

(٥) مروج الذهب : ٣٢٠/٢ و ٣٢٢ ، و ٣٥١/٣

(٦) الفخري : ١٥٣ ، وصبح الأعشى : ٢٧٢/٣

(٧) موريان : قرية من قرى الأهواز ، ( الفخري ١٧٥ ) .

(٨) الفخري : ١٨٢

(٩) الفخري : ١٨٥

(١٠) الفخري : ٢١١

(١١) ذو الرياستين : بجمعه السيف والقلم .

(١٢) وتولى الوزراء في دولة بني العباس ، واشتهر منهم محمد بن عبد الملك الزيات ( أيام المعتصم ) ، =

أَمَّا في الأندلس ، فكما يقول ابن خلدون<sup>(١٢)</sup> : « وأَمَّا دُولَة بَنِي أَمِيَّة بِالأنْدَلُس ، فَأَنْقَوْا اسْمَ الْوَزِيرِ فِي مَدْلُولِهِ أَوْلَى الدُّولَةِ ، ثُمَّ قَسَّمُوا خَطْبَتَهُ أَصْنَافًا ، وَأَفْرَدُوا لِكُلِّ صَنْفٍ وَزِيرًا ، فَجَعَلُوا لِحُسْبَانِ الْمَالِ وَزِيرًا ، وَلِتَرْسِيلِ وَزِيرًا ، وَلِلنَّظَرِ فِي حَوَائِجِ الْمُتَظَلِّمِينَ وَزِيرًا ، وَلِلنَّظَرِ فِي أَحْوَالِ التَّغْوِيرِ وَزِيرًا ، وَجَعَلَ لَهُمْ بَيْتًا يَجْلِسُونَ فِيهِ عَلَى فَرْشٍ مَنْضُدَّةٍ لَهُمْ ، وَيَنْقُذُونَ أَمْرَ السُّلْطَانِ هُنَاكَ ، كُلُّ فِيمَا جَعَلَ لَهُ ، وَأَفْرَدَ لِلترَدُّدِ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ الْخَلِيفَةِ وَاحِدَّهُمْ ، ارْتَفَعَ عَنْهُمْ بِعَاشرَةِ السُّلْطَانِ فِي كُلِّ وَقْتٍ ، فَارْتَفَعَ مَجْلِسُهُ عَنْ مَجَالِسِهِمْ ، وَخَصُّوهُ بِاسْمِ (الْحَاجِبِ) ، وَلَمْ يَزِلِ الشَّأنُ هَذَا إِلَى آخِرِ دُولَتِهِمْ ، فَارْتَفَعَتْ خَطْبَةُ الْحَاجِبِ عَلَى سَائِرِ الرُّتبِ »<sup>(١٤)</sup> .

فَالْمَجَابَةُ<sup>(١٥)</sup> : كَانَ مَوْضِعُهَا حَفْظُ بَابِ الْخَلِيفَةِ ، وَالاستئذَانُ لِلداخِلِينَ عَلَيْهِ ، لَا التَّصْدِي لِلْحُكْمِ فِي الْمَظَالِمِ ، وَهُوَ فِي أَصْلِ الْوَضْعِ عَبَارَةٌ عَنْ يَبْلُغُ الْأَخْبَارَ مِنَ الرُّعْيَةِ إِلَى الْإِمَامِ ، وَيَأْخُذُهُمُ الْإِذْنَ مِنْهُ ..

وَفِي دُولَةِ الْمَرَابِطِينَ لَمْ يَكُنْ هُنَاكَ مَجْلِسُ الْوُزَارَاءِ ، وَإِنَّمَا كَانَتْ هُنَاكَ هِيَةً اسْتَشَارِيَّةً يَشَارِكُ فِيهَا مَجْمُوعَةُ الْفَقَهَاءِ وَالْأَعْيَانِ وَالْوُزَارَاءِ جَنِبًا إِلَى جَنِبٍ ، وَكَانَ الْوَزِيرُ أَوْ جَمَاعَةُ الْوُزَارَاءِ يَلَازِمُونَ أَمِيرَ الْمُسْلِمِينَ فِي قَصْرِهِ أَوْ تَنَقْلَاتِهِ ، تَطْرُحُ الْمُشَكَّلَةُ فَيَبْدِي الْوَزَارَاءُ وَالْفَقَهَاءُ وَشَيوُخُ الْمَرَابِطِينَ وَجَهَةَ نَظَرِهِمْ فِيهَا ، وَتَبْقَى الْكَلْمَةُ عَلَيْهَا لِأَمِيرِ الْمُسْلِمِينَ<sup>(١٦)</sup> .

= وَعَبِيدُ اللَّهِ بْنُ يَحْيَى بْنُ خَاقَانَ (أَيَّامُ التَّوْكِلِ) ، وَعَلَيْهِ بْنُ الْفَرَاتِ وَمُحَمَّدُ بْنُ عَلَيْهِ بْنُ مَقْلَةَ - صَاحِبُ الْخَطْبِ الْمُحْسِنُ الْمَشْهُورُ - (أَيَّامُ الْمُقْتَدِرِ) .. اَنْظُرُ الْفَخْرِيَّ ، الَّذِي أَفْرَدَ بَعْدَ تَرْجِمَةِ كُلِّ خَلِيفَةٍ عَبَاسِيَّ فَقْرَةً لِوَزَارَاهُ .

(١٢) المقدمة ص : ٩٩

(١٤) تَوَضَّحَتْ فِي هَذَا النُّصُوصُ وَزَارَةُ الْمَالِيَّةِ ، ثُمَّ وَزَارَةُ الْبَرِيدِ (التَّرْسِيلُ أَيُّ الْمَرَاسِلَاتِ) ، ثُمَّ وَزَارَةُ الْمَعْدِلِ ، ثُمَّ وَزَارَةُ التَّفَاعُلِ ، وَالْحَاجِبُ يَعْلَمُ رَئِيسَ الْوَزَارَاءِ فِي عَرْفِ النَّوْمِ .

(١٥) صَبَحُ الْأَعْشَى : ٤٤٩/٥

(١٦) النَّظَامُ السِّيَاسِيُّ وَالْحَرَبِيُّ فِي عَهْدِ الْمَرَابِطِينَ ، ص ٨٨

بينما في مملكة مالي الإسلامية حيث النّظام الصّارم كثیر التّشّعب : نائب للسلطان ، وزراء ، قضاة ، كتاب ، دواوين ، ولاة في الولايات ، ووالى كل ولاية هو القائد للجيش المحلي ، يتلقى تعليماته من السلطان مباشرة ، وكان الوزير في مملكة مالي يسمى Fama أو Farama ، ووجد وزير ثقافة ، وأخر للأملاك ، وثالث لشؤون مياه نهر النيجر والملاحة النهرية والصيد ، ورابع للغابات ، وخامس للخزانة ، وكانت هناك وظيفة كبيرة تدعى صاحب السلطان (الحاچب) ، وفي مقدمة هؤلاء الوزراء نائب السلطان ، وهو رئيس للوزراء ، يليه القاضي الأعلى<sup>(١٧)</sup> .

أمّا في مملكة السوندري في (غاو)<sup>(١٨)</sup> ، فقد سادت الشريعة الإسلامية بمحاذيرها ، أمّا المجالس الملكية فهي تشبه تلك التي كانت موجودة في مالي ، وكان قائد الجيش والقاضي يجلسان إلى جانب الملك أثناء مقابلاته ، ونشير هنا إلى أن نظام الوزراء في (غاو) يضم وزيرًا للقصر ، وهو رئيس الوزراء ، وأخر للزراعة والغابات ، وثالث للخزانة ، ورابع للرّي ، وخامس للعلاقات الأجنبية ، وقد يجمع الوزير بعض المهام الأخرى بالإضافة إلى وظيفته الأصلية<sup>(١٩)</sup> .

وفي الدّولة السعدية في المغرب الأقصى ، من المناصب العليا في بلاط أحمد المنصور (صاحب انتصار وادي الحازن ، أو الملوك الثلاثة سنة ١٥٧٦ م) منصب (المزار) أو الحاچب ، ومن أبرز الذين تولوه في عهده عزوز بن سعيد الوزكيي ، ومقام (المزار) دون مقام الحاچب (رئيس الوزراء) عند الحفصيين أو المرinين ، أو أيام الأمويين في الأندلس .

☆ ☆ ☆

(١٧) إفريقيـة الغـربـيـةـ في ظـلـ الإـسـلامـ ، صـ ١٠٦ـ .

(١٨) قـامتـ في حـوضـ نـهـرـ الـنـيـجـرـ - إـفـريـقـيـةـ الغـربـيـةـ - فـيـ الـقـرنـ الـخـامـسـ عـشـرـ المـيـلـادـيـ .

(١٩) إـفـريـقـيـةـ الغـربـيـةـ في ظـلـ الإـسـلامـ ، صـ ١٠٩ـ .

## تَوْعِيَة الْوَزَارَة :

وزارة التَّفْوِيْض : وهي أن يستوزر الخليفة من يُفْوَضُ إِلَيْهِ تَدْبِيرَ الْأُمُورِ بِرَأْيِهِ وإِمْضائِهِ عَلَى اجْتِهادِهِ ، وَهِيَ أَجْلُ الْوَلَايَاتِ بَعْدَ الْخِلَافَةِ ، قَالَ الْمَاوَرِدِيُّ<sup>(٢٠)</sup> : فَهُوَ يَنْظَرُ فِي كُلِّ مَا يَنْظَرُ فِيهِ الْخِلِيفَةُ ، وَهَذَا لَا يَعْنِي تَخْلِي الْخِلِيفَةِ عَنْ كُلِّ شَيْءٍ ، فَهُوَ الْأَصْلُ ، وَلَهُ مُبَاشَرَةُ الْأُمُورِ كُلُّهَا مَقْتَدِيًّا أَرَادَ .

ويُرِي الفَرَاءُ<sup>(٢١)</sup> أنَّ عَلَى وزَيْرِ التَّفْوِيْضِ مَطَالِعَةِ الْخِلِيفَةِ بِمَا أَمْضَاهُ مِنْ تَدْبِيرٍ ، وَأَنْفَذَهُ مِنْ وَلَايَةٍ وَتَقْلِيدَ كِيلَاهُ يَسْتَبِدُ بِأُمُورِ الدُّولَةِ ، وَعَلَى الْخِلِيفَةِ أَنْ يَتَصَفَّحَ أَفْعَالَ الْوَزَيْرِ وَتَدْبِيرِهِ الْأُمُورِ لِيَقُرُّ مِنْهَا مَا وَاقَعَ الصَّوَابُ ، وَيَسْتَدِرُكَ مَا خَالَفَهُ ، لَأَنَّ تَدْبِيرَ الْأُمَّةِ مُوكَلٌ إِلَيْهِ وَإِلَى اجْتِهادِهِ ، وَيَجُوزُ لَهُذَا الْوَزَيْرِ أَنْ يَحْكُمَ بِنَفْسِهِ ، وَأَنْ يَقْلِدَ الْحُكْمَ ، كَمَا يَجُوزُ ذَلِكَ لِلْخِلِيفَةِ ، لَأَنَّ شُرُوطَ الْحُكْمِ فِيهِ مَعْتَبَرَةٌ ، وَيَجُوزُ أَنْ يَنْظَرَ فِي الْمَظَالِمِ وَيَسْتَنِيبَ فِيهَا ، لَأَنَّ شُرُوطَ الْمَظَالِمِ فِيهِ مَعْتَبَرَةٌ ، وَيَجُوزُ أَنْ يَتَوَلَِّي الْجَهَادَ بِنَفْسِهِ ، وَأَنْ يَقْلِدَ مِنْ يَتَوَلََّهُ ، لَأَنَّ شُرُوطَ الْجَهَادِ فِيهِ مَعْتَبَرَةٌ ، وَيَجُوزُ أَنْ يَبَاشِرَ تَنْفِيذَ الْأُمُورِ الَّتِي دَبَّرَهَا ، وَأَنْ يَسْتَنِيبَ فِي تَنْفِيذِهَا لَأَنَّ شُرُوطَ الرَّأْيِ وَالتَّدْبِيرِ فِيهِ مَعْتَبَرَةٌ ، وَكُلُّ مَاصِحٌ مِنَ الْإِمَامِ صَحٌّ مِنْ هَذَا الْوَزَيْرِ ، إِلَّا ثَلَاثَةُ أَشْيَاءٍ :

١٥ أحدها : ولَيْةُ الْعَهْدِ ، فَإِنَّ لِلْخِلِيفَةِ أَنْ يَعْهُدَ إِلَيْهِ مِنْ يَرِيَ ، وَلَيْسَ ذَلِكَ لِلْوَزَيْرِ .  
والثَّانِي : لِلْخِلِيفَةِ أَنْ يَسْتَعْفِفَ عَنِ الْأُمَّةِ مِنْ إِلَمَامَةِ ، وَلَيْسَ ذَلِكَ لِلْوَزَيْرِ .  
والثَّالِثُ : لِلْخِلِيفَةِ أَنْ يَعْزِلَ مِنْ قَلْدَهِ الْوَزَيْرَ ، وَلَيْسَ لِلْوَزَيْرِ أَنْ يَعْزِلَ مِنْ قَلْدَهِ الْإِمَامَ ، وَمَا سُوِيَّ هَذِهِ الْثَّلَاثَةِ فَحُكْمُ التَّفْوِيْضِ إِلَيْهِ يَقْتَضِي جُوازَ فَعْلِهِ وَصَحَّةَ نَفْوذِهِ مِنْهُ .

ويُسْتَوْجِبُ الْمَاوَرِدِيُّ أَنْ يَكُونَ وزَيْرُ التَّفْوِيْضِ جَامِعًاً لِلْخَصَالِ الْمُطْلُوبَةِ فِي

(٢٠) الأحكام السلطانية، ص: ١٨ - ٢١

(٢١) الأحكام السلطانية، ص: ٣٠

ال الخليفة ، ينقص عنه في واحدة وهي النُّسب ، ويزيد في واحدة ، وهي المعرفة بأمرِي الحرب والخارج ليباشرها بنفسه ، أو يختار من يباشروها تحت إشرافه .

وزارة التنفيذ : النَّظر فيها مقصور على رأي الخليفة وتدبيره ، والوزير فيها واسطة بينه وبين الرَّعية والولاية ، يؤدِّي عنـه ما أمر ، وينفذ ما ذكر ، ويُمضي مـا حـكـم ، ويـجـيز تـقـليـد الـوـلاـة ، وـتـجهـيز الـجـيـوش وـنـحـو ذـلـك ، وـيـعـرـض عـلـى الـخـلـيـفـة مـا وـرـد مـنـهـم ، وـمـا جـرـى مـا حـدـثـ فـي الـأـمـصـار ، لـيـعـمـل بـما يـؤـمـرـ بـهـ ، فـهـوـ مـعـيـنـ فـي تـنـفـيـذ الـأـمـور ، وـلـيـس بـوـالـ عـلـيـهـ ، وـلـا مـتـقـدـلـهـ ، فـإـنـ شـوـرـكـ فـيـهـ بـالـرـأـيـ كـانـ بـاسـمـ الـوـزـارـةـ أـخـصـ ، وـإـنـ لـمـ يـشـارـكـ فـيـهـ كـانـ بـاسـمـ الـوـاسـطـةـ وـالـسـفـارـةـ أـشـبـهـ .

ولا يشترط الفقهاء في وزير التنفيذ أن يكون حرّاً ، ولا أن يكون عالماً ،  
أـجـازـواـ أـنـ يـكـونـ مـنـ أـهـلـ الـذـمـةـ<sup>(٢٢)</sup> ، وـاستـوجـبـواـ فـيـهـ سـبـعـةـ أـوـصـافـ<sup>(٢٣)</sup> :

- ١ - الأمانة حتّى لا يخون فيها أئمن فيـهـ .
- ٢ - صدق اللـهـجـةـ ، حتـىـ يـوـثـقـ بـخـبـرـهـ فـيـاـ يـؤـدـيـهـ وـيـعـمـلـ عـلـىـ قـوـلـهـ فـيـاـ يـنـهـيـهـ .
- ٣ - قـلـةـ الـطـمـعـ ، حتـىـ لـاـ يـرـتـشـيـ فـيـاـ يـلـيـ ، وـلـاـ يـنـخـدـعـ فـيـتـسـاهـلـ .
- ٤ - أـنـ يـسـلـمـ فـيـاـ بـيـنـهـ وـبـيـنـ النـاسـ مـنـ عـدـاـوـةـ وـشـحـنـاءـ ، لـأـنـ العـدـاـوـةـ تـصـدـعـ عنـ التـنـاصـفـ ، وـقـنـعـ مـنـ التـعـاطـفـ .
- ٥ - أـنـ يـكـونـ ذـكـورـاـ مـاـ يـؤـدـيـهـ إـلـىـ الـخـلـيـفـةـ وـعـنـهـ ، لـأـنـ شـاهـدـ لـهـ وـعـلـيـهـ .
- ٦ - الذـكـاءـ وـالـفـطـنـةـ ، حتـىـ لـاـ تـدـلـسـ عـلـيـهـ الـأـمـورـ فـتـشـتـبـهـ ، وـلـاـ قـوـهـ عـلـيـهـ فـتـلـبـسـ ، فـلـاـ يـصـحـ مـعـ اـشـتـبـاهـهـ عـزـمـ ، وـلـاـ يـتـمـ مـعـ التـبـاسـهـ حـزـمـ .
- ٧ - أـنـ لـاـ يـكـونـ مـعـ أـهـلـ الـأـهـوـاءـ ، فـيـخـرـجـهـ الـهـوـيـ عـنـ الـحـقـ إـلـىـ الـبـاطـلـ ، وـيـتـدـلـسـ

---

أـجـازـ المـاـوـرـدـيـ فـيـ وزـيـرـ التـنـفـيـذـ أـنـ يـكـونـ ذـيـاـ ، وـأـنـكـرـ عـلـيـهـ الـجـوـيـ .ـ إـمامـ الـخـرـمـيـنـ .ـ ذـلـكـ إـنـكـلـاـ شـدـيـداـ ، فـيـعـقـوبـ بـنـ كـلـاـسـ (ـ الـيـهـودـيـ )ـ أـوـلـ مـنـ قـيلـ لـهـ الـوـزـيـرـ فـيـ الـدـوـلـةـ الـفـاطـمـيـةـ (ـ وزـيـرـ الـعـزـيزـ بـالـلـهـ الـفـاطـمـيـ )ـ ، الـمـقـرـيـزـيـ :ـ ٤ـ٣ـ٩ـ/ـ١ـ ، اـبـنـ خـلـكـانـ :ـ ٤ـ٩ـ١ـ/ـ٢ـ

الـأـحـكـامـ السـلـطـانـيـةـ (ـ الـفـرـاءـ )ـ ، صـ :ـ ٢ـ٢ـ

عليه الحق بالبطل ، فإن الموى خادع الألباب ، وصارف عن الصواب ، وقد روى بعضهم عن النبي ﷺ : « حُبُكَ الشَّيْءٌ يُعْمِي وَيُصْمِّ » <sup>(٢٤)</sup> .

فإن كان هذا الوزير مشاركاً في الرأي احتاج إلى وصف ثامن ، وهو : المخكرة والتجربة التي تؤدي به إلى صحة الرأي ، وصواب التدبير ، فإن في التجارب خبرة لعاقب الأمور ، وإن لم يشارك في الرأي لم يحتاج إلى هذا الوصف .<sup>٥</sup>

والفرق بين وزير التفويض ووزير التنفيذ وجوه أربعة :

يجوز لوزير التفويض مباشرة الحكم ، والنظر في المظالم ، وليس ذلك لوزير التنفيذ .

ويجوز لوزير التفويض أن يتصرف بتقليد الولاية ، وليس ذلك لوزير التنفيذ .<sup>٦</sup>  
ويجوز لوزير التفويض أن ينفرد بتسخير الجيوش ، وتدبير الحرب ، وليس ذلك لوزير التنفيذ .

ويجوز لوزير التفويض أن يتصرف في أموال بيت المال ، بقبض ما يستحق له ودفع ما يجب فيه ، وليس ذلك لوزير التنفيذ .

ويفترقان أيضاً في أربعة شروط :

أحدما : أن الحرية معتبرة في وزارة التفويض ، وغير معتبرة في وزارة التنفيذ .<sup>٧</sup>  
الثاني : أن الإسلام معتبر في وزارة التفويض ، وغير معتبر في وزارة التنفيذ ، على رأي من جوز أن يكون من أهل الذمة .  
الثالث : أن العلم بأحكام الشريعة معتبر في وزارة التفويض ، وغير معتبر في وزارة التنفيذ .

---

(٢٤) رواه الإمام أحمد وأبو داود والبخاري في التاريخ عن أبي الدرداء ( عوifer بن عامر بن مالك الخزرجي ) ، وقال السيوطي والقاري وغيرهما : حديث حسن .

الرَّابِعُ : المَعْرِفَةُ بِأَمْرِ الْحَرْبِ وَالْخَرَاجِ مُعْتَبَرَةٌ فِي وزَارَةِ التَّفْوِيْضِ ، وَغَيْرُ مُعْتَبَرَةٍ فِي وزَارَةِ التَّنْفِيْذِ<sup>(٢٥)</sup> .

هَلْ يَعْزَلُ الْوَزِيرُ ؟ نَعَمْ ، قَدْ يَعْزَلُ الْوَزِيرَ مِنْ غَيْرِ سَبِبٍ ، لِذَلِكَ قِيلُ : « العَزْلُ أَحَدُ الطَّلَاقَيْنِ » ، وَقَدْ يَعْزَلُ لِخِيَانَةِ ظَهَرَتْ ، فَيَعْزَلُ وَيَعَاقِبُ ، أَوْ لِعَجْزِ وَقْصُورِ ، وَيَجُوزُ عِنْدَهَا أَنْ يَقْلِدُ مِنَ الْعَمَلِ مَا هُوَ أَسْهَلُ ، أَوْ لِعَسْفِ وَخَرْقِ ، فَإِمَّا أَنْ يَعْزَلُ ، هُوَ إِمَّا أَنْ يَكْفُّ عَنِ الْعَسْفِ ، أَوْ لِلِّيْنِ وَقْلَةِ هِيَبَةٍ ، فَإِمَّا أَنْ يَعْزَلُ ، أَوْ يَضْمِنُ إِلَيْهِ مِنْ تَكَامِلِ بِهِ الْقُوَّةِ وَالْهِمَيْةِ ، أَوْ يَعْزَلُ لِوُجُودِ مِنْ هُوَ أَكْفَافُ مِنْهُ ، فَيَحْلُّ مَحْلُّهُ ، أَوْ لِقَصْوَرِ الْعَمَلِ عَنْ كَفَائِتِهِ ، وَهَذَا أَجْمَلُ أَلْوَانِ الْعَزْلِ ، فَيَعْزَلُ مِنْ هَذِهِ الْمَرْتَبَةِ لِيُولَى أَعْلَى مِنْهَا .

وَلَا يَجُوزُ لِوَزِيرِ التَّنْفِيْذِ أَنْ يُولَى مَعْزُولاً ، وَلَا يَعْزَلُ مَوْلَى .

وَيَجُوزُ لِوَزِيرِ التَّفْوِيْضِ أَنْ يُولَى مَعْزُولاً وَيَعْزَلُ مَوْلَاهُ ، وَلَا يَجُوزُ لَهُ أَنْ يَعْزَلَ مِنْ وَلَاهَ الْخَلِيفَةِ<sup>(٢٦)</sup> .

مِنْ تَارِيخِ الْوَزَارَةِ :

حِينَما صَحَّتْ عَزِيْةُ الْخَلِيفَةِ الْعَبَاسِيِّ أَبِي جَعْفَرِ الْمَنْصُورِ عَلَى الْفَتَكِ بِقَائِدِهِ الْأَكْبَرِ أَبِي مُسْلِمِ الْخَرَاسَانِيِّ<sup>(٢٧)</sup> ، فَزَعَ مِنْ هُولِ ذَلِكَ الْمَوْقِفِ وَزَيْرُهُ عِيسَى بْنُ مُوسَى ، فَكَتَبَ إِلَى أَبِي جَعْفَرِ الْمَنْصُورِ يَقُولُ :

١٥

إِذَا كُنْتَ ذَا رَأِيٍ فَكُنْ ذَا تَدْبِيرٍ فَإِنْ فَسَادَ الرَّأْيِ أَنْ تَتَعَجَّلَا

فَأَجَابَهُ الْمَنْصُورُ :

إِذَا كُنْتَ ذَا رَأِيٍ فَكُنْ ذَا عَزِيْمةً فَإِنْ فَسَادَ الرَّأْيِ أَنْ تَتَرَدَّدا

(٢٥) الأحكام السلطانية (الفراء)، ص: ٣٢

(٢٦) المرجع السابق، ص: ٣٣

(٢٧) لرفضه ولاية الشام، ورغبتته في ولاية خراسان حيث أنصاره.

وَلَا تَهْلِ الأَعْدَاءَ يَوْمًا بَغْدَوْةٍ وَبَادِرُهُمْ أَنْ يَلْكُوا مِثْلًا غَدًا  
وَلَمَّا عَزَمَ الْمَأْمُونُ عَلَى قَتْلِ إِبْرَاهِيمَ بْنِ الْمُهَدِّيِّ - وَكَانَ مَصْمَمًا عَلَى قَتْلِهِ - شَاعَرُ فِيهِ  
أَحْمَدُ بْنُ أَبِي خَالِدِ الْوَزِيرِ، فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، إِنْ قَتْلَتْهُ فَلَكَ نَظَرَاءُ، وَإِنْ  
عَفَوْتَ فَإِلَكَ نَظَيرٌ، فَعَفَا عَنْهُ<sup>(٢٨)</sup>.

وَأَورَدَ الْمَأْوَرِدِيُّ أَنَّ الْمَأْمُونَ كَتَبَ فِي اخْتِيَارِ الْوَزِيرِ: «إِنِّي التَّقْسِطُ لِأَمْوَارِي رَجُلًا  
جَامِعًا لِخَصَالِ الْخَيْرِ: ذَا عِفْفَةً فِي خَلَائِقِهِ وَاسْتِقْنَامَةً فِي طَرَائِقِهِ، هَذِبَتِهِ الْآدَابُ، وَاحْكَمَتِهِ  
الْتَّجَارِبُ، إِنْ أَوْتَنَ عَلَى الْأَسْرَارِ قَامَ بِهَا، وَإِنْ قُلَّدَ مَهَمَّاتُ الْأَمْوَارِ نَهْضَ فِيهَا، يَسْكُنُهُ  
الْحَلْمُ، وَيَنْطَلِقُ الْعِلْمُ، وَتَكْفِيهِ الْلَّهُظَةُ، وَتَغْنِيهِ الْلَّمْحَةُ، لَهُ صُولَةُ الْأَمْرَاءِ، وَأَنَّةُ  
الْحَكَمَاءِ، وَتَوَاضُعُ الْعَلَمَاءِ، وَفَهْمُ الْفَقَهَاءِ، إِنْ أَحْسَنَ إِلَيْهِ شَكْرُ، وَإِنْ ابْتَلَيَ بِالْإِسَاءَةِ  
صَبْرٌ، لَا يَبْيَعُ نَصِيبَ يَوْمِهِ بِحِرْمَانِ غَدِهِ، يَسْرُقُ قُلُوبَ الرِّجَالِ بِخَلَابَةِ لِسَانِهِ، وَحَسْنَ  
بِيَانِهِ».

هَذِهِ صَفَاتُ الْمُشْتَقَّةِ الْأَعْلَى، وَالْإِنْسَانُ الْكَاملُ الْمَنْشُودُ لِتَسْنِمُ مَنْصَبَ الْوَزَارَةِ.

وَلَكِنَّ الْخَلْفَاءِ لَمْ يَنْشُدُوا كُلَّهُمْ فِي وَزَارَتِهِمْ مَا نَشَدَهُ الْمَأْمُونُ، لَقَدْ اسْتَوْزَرَ الْمُقْتَدِرُ  
مُثْلًا مُحَمَّدًا بْنَ يَحْيَى بْنَ خَاقَانَ<sup>(٢٩)</sup>، فَكَانَ سَيِّدَ الرَّأْيِ، سَيِّدَ التَّدْبِيرِ، سَيِّدَ الضَّمِيرِ،

(٢٨) أَقْسَمَ الْوَاثِقُ أَنَّ يَعْزِلَ مُحَمَّدَ بْنَ عَبْدِ الْمُلْكِ الزَّيَّاتَ فَقَالَ لَهُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ أَنَا عَبْدٌ إِنْ عَاقِبَتِهِ فَأَنْتَ حَامِ  
فِيهِ، وَإِنْ كَفَرْتَ عَنْ يَبْيَنِكَ وَاسْتَبَقْتَهُ كَانَ أَشَبَهُ بِكَ، فَقَالَ الْوَاثِقُ: وَاللَّهِ مَا أَبْقَيْتَكَ إِلَّا خَوْفًا مِنْ  
خَلُوَّ الدُّولَةِ مِنْ مَثْلِكَ، وَسَأُكَفِّرُ عَنْ يَبْيَنِي، فَإِنِّي أَجَدُ عَنِ الْمَالِ عَوْضًا، وَلَا أَجَدُ عَنْ مَثْلِكَ عَوْضًا، ثُمَّ  
كَفَرَ عَنْ يَبْيَنِهِ وَاسْتَوْزَرَهُ وَقَدَّمَهُ وَفَوْضَ الْأَسْوَرِ إِلَيْهِ، وَكَانَ ابْنَ الزَّيَّاتَ شَاعِرًا مَجِيدًا، وَلَمْ يَلِي  
الْمَوْكِلَ، قَبَضَ عَلَى ابْنَ الزَّيَّاتَ وَقَتَلَهُ، وَقَيْلَ السَّبْبُ أَنَّ ابْنَ الزَّيَّاتَ عَمِلَ تُنُورًا مِنْ حَدِيدٍ وَمَسَامِيهِ  
إِلَى دَاخِلِ لِيَعْدِبَ بِهِ مَنْ يَرِيدُ عَذَابَهُ، فَكَانَ هُوَ أَوْلُ مَنْ جَعَلَ فِيهِ، وَقَيْلَ لَهُ: ذَقْ مَا كَنْتَ تَبْدِيقَ  
النَّاسَ، (الْفَخْرِيُّ)، ص: ٢٣٤.

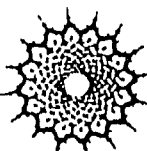
(٢٩) مُحَمَّدٌ بْنُ يَحْيَى بْنُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ يَحْيَى بْنِ خَاقَانَ، وَلِي الْوَرَارَةِ لِلْمُقْتَدِرِ سَنَةُ ٢٩٩ هـ، وَلَمْ يَكُنْ مِنْ  
الْأَكْفَاءِ، وَفِيهِ يَقُولُ أَحَدُ الشُّرَهَاءِ:

وزِيرٌ لَا يَلِلُ مِنَ الرَّقَاعَةِ يَوْلَى ثُمَّ يَعْزِلُ بَعْدَ سَاعَةٍ =

سأله أحد القادة أمراً ، فقال : اكتب رقعة حتى أوقع لك فيها ، فاحضر بياضا وقال : يوقع الوزير في آخره بالإجابة إلى المسؤول لأكتب العرض بعد ذلك ، فوقع له بذلك ، وكان يدخل إليه الرجل يعرفه طويلاً ، فيسأل عنه ، ثم يتلقاه بعد يوم تكون حاله معه مثل الحال الأولى .

وأصبحت للوزارة ألقاب ، ولعل المهدى العباسي أول من أطلق على وزيره لقباً ،<sup>٥</sup> وقد لقب وزيره يعقوب بن داود<sup>(٢٠)</sup> : ( الأخ في الله ) ، وجاء الأمون فلقب وزيره الفضل بن سهل : ( ذا الرّياستين ) ، ولقب وزيره بعده الحسن بن سهل : ( ذا الكفائيتين ) ، لأنّه جمع له بين السيف والقلم .

ثم ظهرت الألقاب الفخمة في أواخر العهد العباسي ، وفي الدولة الفاطمية ، وفي العهود المتأخرة ، فالألقاب تتعاظم حين تتضاعل الحقائق ، ففي سنة ٤١٦ هـ خلع جلال الدولة ببغداد على وزيره لقب : علم الدين ، سعد الدولة ، أمين الملة ، شرف الملك .



---

= عزله المقتصد قبل أن يمْ عامين ، وحبسه أياماً ، ولم يلِ عملاً بعد ذلك ، توفي سنة ٢١٢ هـ =  
٩٢٤ م ، (الأعلام : ١٢٥/٧) .

(٢٠) استحضره المهدى وخاطبه ، فرأه أكمل الناس عقلاً ، وأفضلهم سيرة ، فشغف به ، واستخلصه لنفسه ، ثم استوزره وفوض الأمور إليه ، (الفخرى ، ص : ١٨٤) .

## الإِمَارَةُ

« دُلُونِي عَلَى رَجُلٍ أَسْتَعْمِلُهُ عَلَى  
أَمْرٍ قَدْ أَهْمَنِي .. أَرِيدُ رِجْلًا إِذَا كَانَ فِي  
الْقَوْمِ وَلَيْسَ أَمِيرُهُمْ كَانَ كَائِنَهُ أَمِيرُهُمْ ،  
وَإِذَا كَانَ أَمِيرُهُمْ كَانَ كَائِنَهُ رِجْلٌ مِنْهُمْ ،  
قَالُوا : مَا نَعْرِفُ هَذِهِ الصِّفَةَ إِلَّا فِي  
الرَّبِيعِ بْنِ زِيَادِ الْخَارِثِيِّ ، قَالَ :  
صَدَقْتُمْ ، فَوْلَاهُ ». ٥

[ عمر بن الخطاب ]

استعملت كلمة أمير في تاريخنا العربي الإسلامي في موضعين : ( أمير الجيش ) ، أي قائده ، و ( أمير البلاد ) ، وهو يقابل المحافظ في لغة الإدارة اليوم ، كما استعملت الكلمة عاملٌ ووالٌ في هذا المعنى أيضاً ، ولعلَّ كلمة أمير الإدارية مأخوذة من الإمارة الحربية ، فإنَّ الخليفة كان يؤمِّر الرَّجُل على جيش الفتح ، فإذا كتب الله له الظُّفر ، فقد يستبقيه عاملًا على البلاد المفتوحة ، فيسميه الناس باسمه الذي عرفوه به من قبل ( أمير ) <sup>(١)</sup> . ١٥

لقد أدار الخليفة الأمور في مقر الخلافة ، أمَّا في الأنصار فكان يديرها ( الأمراء ) ، وكانت الإمارة تعني ولاية الأمور الدينية والسياسية والخربية والقضائية والإدارية ، باستثناء جباية المال ، فإذا جمع الأمير الصلاة والخرجاج ، كانت إمارته ( عامة ) ، وإن قصرها إمارته على الصلاة ، فهي إمارة ( خاصة ) .

---

(١) في ( اللسان ) أمر : المصدر الإمارة والإمارة بالكسر ، والتثمير تولية الإمارة ، وأمير مؤمن : مَمْلُك ، وأولو الأمر : الرؤساء وأهل العلم ، وفي ( صبح الأعشى ، ٤٤٩/٥ ) : الأمير : وهو زعيم الجيش أو الناحية وهو ذلك من يوليه الإمام ، وأصله في اللغة ذو الأمر .

## نوعاً للإمارة :

### ١ - الإمارة العامة : وهي إماً : استكفاء أو استيلاء :

إمارة استكفاء بعقد عن اختيار ، ويشمل عمل الأمير فيها سبعة أمور : تدبير الجيوش وترتيبهم في النواحي ، وتدبير أرزاقهم<sup>(٢)</sup> ، والنظر في الأحكام وتقليد القضاة والحكام ، وجباية الخراج واستلام الصدقات وتقليد العمال فيها ، وتفريق ما استحقّه منها ، وحماية الدين ومراعاته دون تغيير أو تبديل ، وإقامة الحدود في حقِّ الله وحقوق الأدميين ، والإمامنة في الجموع والجماعات ، يومها أو يستخلف عليها ، وتسخير العجيج بأمان وراحة .

وإذا كان الإقليم ثغراً متاخماً للعدو ، كان عليه واجب ثامن ، وهو جهاد من يليه من الأعداء ، وقسم غنائمهم في المقاتلة ، وأخذ خمسها لأهل الخمس<sup>(٣)</sup> .

إمارة استيلاء ، وهي عقد على اضطرار ، أو إقرار حالة راهنة ، وهي أن يستولي الأمير بالقوة على بلد من بلاد الخلافة ، فيقرُّ الخليفة واقعاً ، رغبة في حقن الدماء ، واستدعاء للطاعة ، وحافظاً لمنصب الخلافة لا يتعدد ، مع اجتماع الكلمة على الألفة والتَّناصر ، ليكون المسلمون يداً على من سواهم .

وستناظر لأحكام الدين حتى تكون الولاية جائزة ، والحدود مستوفاة بحقّ .

٢ - الإمارة الخاصة : مقصور دور الأمير فيها على تدبير الجيش ، وسياسة الرعية ، وليس له أن يتعرّض للقضاء والأحكام وجباية الخراج والصدقات .

(٢) إلا أن يكون الخليفة قدرها .

(٣) الأحكام السلطانية ( الفراء ) ، ص : ٣٤

## تقليد الأمير :

إذا ولى خليفةً أميراً ، كتب له بذلك كتاباً يسمى ( التقليد ) ، أو ( العهد ) ،  
يحدّد له فيه مهمته ، ويوصيه بالآداب المطلوبة .

## عزل الأمير :

إذا قُلَّدَ وزير أميراً ، فإنه ينعزل بعزله ، أو بموته ، لأنَّه وكيل عنه ، إلا إذا جَدَدَ  
له خلف الأمير العهد ، أمَّا الأمير الذي قُلَّدَه الخليفة فلا ينعزل بموته ، ويُعزل الأمير  
لخيانته ، أو لعجزه ، أو للرَّغبة في رجل أصلح منه ، أو استجابة لرغبات الرُّعية ،  
وكان عمر بن الخطَّاب رضي الله عنه إذا عَزَّلَ عَامِلاً من غير خيانة ، يعلن ذلك بكلٍّ  
وسائل الإعلام ليُعرَف ، ويدرك الأسباب التي دعته إلى صرفه ليُعذَرَ .

وهناك نوع آخر من الإمارة ، هو : الإمارة على القتال<sup>(٤)</sup> ، وعلى أمير الجيش  
المكلَّف بالقتال مراعاة الأمور التالية :

أن يرقق بالجندي أثناء المسير ، وأن يتقدَّم خيلهم التي يجاهدون عليها ، مع تقدُّمهم  
جندياً نظاميين ومتطوعة ، وأن يجعل عليهم العرفاء والنُّقباء ، ليعرف منهم أحوال  
جنده ، وأن يجعل لكل طائفة شعاراً يتداعون إليه ليصيروا به متميِّزين ، وأن يتصرَّف  
الجيش ومن فيه ، فيخرج من كان فيه لتخذيل المجاهدين ، وإرجاف المسلمين ، أو كان  
عيناً عليهم للأعداء ، وأن لا يبالغ من ناسبه ، أو وافق رأيه ، وأن يتبعده عن كلٍّ  
ما يفرِّق الكلمة .

ويلزم أمير الجيش أيضاً بحراسة جيشه من غَرَّة يظفر بها العدو ، وأن يتخيَّر  
لجنده المنازل المناسبة لمحاربة عدوهم ، مع إعداد ما يحتاجون إليه من زاد وعلوفة تفرق

(٤) القتال أو الجهاد مرتبط دوماً في القرآن الكريم بعبارة ( في سبيل الله ) ، مما يدلُّ على أن الغاية من  
القتال غاية مقدَّسة نبيلة هي إعلاء كلمة الله ، لا السيطرة أو المفن ، أو إظهار بطولة ، أو شجاعة ،  
أو استلاء في الأرض .

عليهم في أوقات الحاجة ، وأن يعرف أخبار عدوه فيأمن مكره ، وتبئته جيشه في مصاف الحرب ، ويضع لكل جهة من يراه كفؤاً لها ، ويرفع الروح المعنوية ، وأن يقوّي نفوس الجندي بـ ما يشعرهم من الظفر ، وأن يشاور ذوي الرأي فيما أعضل من الأمور ، ويرجع إلى أهل الخزم فيما أشكل ، ليأمن من الخطأ ، ويسلم من الزلل ، وأن لا يكن أحداً من جيشه أن يتشغل بتجارة أو زراعة ، يصرفه الاهتمام بها عن مصاربة العدو<sup>(٥)</sup>.

ويقسم الفقهاء الإمارة على القتال ، إلى أربعة أقسام :

١- إمارة على الجهد ، جهاد الأعداء المقيمين في ( دار الحرب ) ، خارج دار الإسلام .

٢- وإمارة على قتال المرتدين مِنْ اعتنق الإسلام ثمْ أنكره ، بعد استتابتهم ثلاثة أيام ، ولا يجوز إقرار المرتد على رِدّته بجزية ولا عهد ، وإذا قُتلَ لم يغسل ، ولم يُصلَّ عليه ، ولا يدفن في مقابر المسلمين خروجه بالردة عنهم<sup>(٦)</sup> .

٣- وإمارة على قتال أهل البغي : وهم الخارجون على طاعة الخليفة ، الخالفون للجماعة .

٤- وإمارة على قتال قطاع الطرق ، إذا اجتمع طائفة من أهل الفساد على شهر السلاح ، وقطع الطريق ، وأخذ الأموال ، وقتل النُّفوس ، وقتل السَّابِلة .. فنَ قَتَلَ وأخذَ المال قُتِلَ وصَلَبَ .. وإن تاب قاطع الطريق قبل أن يقدر عليه السلطان ، سقطت عنه حدود الله تعالى ، ولا تسقط حقوق العباد .

وريأيا جمع الفقهاء الأقسام الثلاثة الأخيرة ( قتال المرتدين ، وقتل أهل البغي ، وقتل قطاع الطرق ) تحت عنوان واحد هو : ( حروب المصالح ) .

(٥) الأحكام السلطانية ( الفراء ) ، ص : ٤٥

(٦) المرجع السابق ، ص : ٥٨ ، ورأى بعض الفقهاء : لا يقتل إلا المرتد في الحرب .

## اختيار الأمْرَاء :

الأصل في اختيار الأمْرَاء أن يكونوا من أصحاب الأمانة والزهد<sup>(٧)</sup> ، والبصر بالعمل الموكِل إليهم ، دون النّظر إلى قربة . وفي العصرتين الأُموي والعُبَاسي اختير الرَّجل القوي القادر على قمع الفتنة ، وضبط الأموال .

أراد عمر رضي الله عنه أن يستعمل رجلاً ، فبشر رجل بطلب العمل ، فقال له : قد كنَّا أردناك لذلك ، ولكن من طلب هذا العمل لم يَعْنِ عليه .

ولم يكن رضي الله عنه ينظر إلى صلاح الرَّجل في ذاته ، ولكن إلى صلاحه للولاية ، لذلك كان يولي الولايات ناساً وعنه من هو أتقى منهم ، وأكثر علماً ، وأشد عبادة ، وكان يقول : إِنِّي لَا تَحْرِجْ أَنْ أَسْتَعْمِلَ الرَّجُلَ وَإِنَا أَجَدُ أَقْوَى مِنْهُ ، قال رضي الله عنه لأصحابه : دُلُونِي عَلَى رَجُلٍ أَسْتَعْمِلُهُ عَلَى أَمْرٍ قَدْ أَهْمَنِي ، قالوا : فلان ، قال : لا حاجة لنا فيه ، قالوا : فَنِ تَرِيد ؟ قال : أَرِيدُ رجلاً إِذَا كَانَ فِي الْقَوْمِ وَلَيْسَ أَمِيرَهُ كَانَ كَانَهُ أَمِيرَهُ ، وَإِذَا كَانَ كَانَهُ رَجُلًا مِنْهُمْ ، قالوا : مَا نَعْرَفُ هَذِهِ الصَّفَةَ إِلَّا فِي الرَّبِيعِ بْنِ زِيَادِ الْخَارِثِيِّ ، قال : صَدَقْتُ فَوْلَاهُ<sup>(٨)</sup> .

وأمر رضي الله عنه بكتابه عهد لرجل قد ولأه ، في بينما الكاتب يكتب ، جاء صبيٌّ ١٥ فجلس في حِجْرِ عَرْ فَلَاطِفَهُ ، فقال الرَّجُلُ : يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ، لِي عَشْرَةُ أَوْلَادَ مِثْلِهِ ، مَا دَنَا أَحَدٌ مِنْهُمْ مَنِّي ، قال عمر : فَإِنَّمَا ذَبَّيْ إِنْ كَانَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ تَرَعَ الرَّحْمَةَ مِنْ قَلْبِكَ ، وَإِنَّمَا يَرْحَمُ اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الرَّحْمَاءَ ، ثُمَّ قال : مَرْقُ الْكِتَابَ ، فَإِنَّهُ إِذَا لَمْ يَرْحَمْ أَوْلَادَهُ ، فَكَيْفَ يَرْحَمُ الرَّعْيَةَ ؟

وكان رضي الله عنه إذا استعمل رجلاً كتب عليه كتاباً أشهد عليه رهطاً من المهاجرين والأنصار ، بأنَّه لا يظلم أحداً في جسده ، ولا في ماله ، ولا يستغل منصبه ٢٠

(٧) ويُعتبر في هذه الإمارة الشُّروط المعتبرة في وزارة التَّفْويض .

(٨) الإصابة : ٥٠٤/١ ، وعيون الأخبار : ١٦/١

لفائدة أو مصلحة له أو من يلوذ به ، فكان ذلك بثابة القسم الذي يوجبه القانون على القضاة والأطباء وأمثالهم قبل مباشرتهم العمل ، وكان يقول للعامل بعد ذلك محدداً سلطته ، مبيناً له حقيقة عمله : إِنِّي لَمْ أَسْتَعْمِلَكُ عَلَى دَمَاءِ الْمُسْلِمِينَ ، وَلَا عَلَى أَعْرَاضِهِمْ ، وَلَكِنْ أَسْتَعْمِلَكُ لِتَقْيِيمِ الصَّلَةِ ، وَتَقْسِيمِ بَيْنِهِمْ<sup>(٩)</sup> ، وَتَحْكُمُ فِيهِمْ بِالْعَدْلِ ، ثُمَّ يُشْرِطُ عَلَيْهِ رَابِعاً : أَلَا يَرْكَبُ بِرْذُونَا<sup>(١٠)</sup> ، وَلَا يَلْبِسُ ثُوبًا رَقِيقًا ، وَلَا يَأْكُلْ نَقِيًّا ، وَلَا يَغْلِقْ بَابَهُ دُونَ حَوَائِجِ النَّاسِ<sup>(١١)</sup> .

وكتب إلى أبي موسى الأشعري : أن سُوّي بين النّاس في مجلسك وجاهك ، حتى لا يأس ضعيف من عدلك ، ولا يطمع شريف في حيفك<sup>(١٢)</sup> .

وكان رضي الله عنه إذا قدم عليه الوفد سأله عن حالمهم وأسعارهم ، وعن يَعْرِفُ من أهل البلاد ، وعن أميرهم هل يدخل عليه الضَّعيف ؟ وهل يعود المريض ؟ فإن قالوا نعم ، حمد الله تعالى ، وإن قالوا لا ، كتب إليه : أَفْبِل<sup>(١٣)</sup> .

وكان رضي الله عنه إذا بلغه أن عاملًا لا يعود المريض ، ولا يدخل عليه الضَّعيف نزعه<sup>(١٤)</sup> ، وكان يقول : أرأيتم إذا استعملتُ عليكم خيرَ مَنْ أعلم ، ثُمَّ أمرته بالعدل ، أكنتُ قضيتُ ماعليّ ؟ قالوا : نعم ، قال : لا ، حتى أنظر في عمله أَعْمَلَ بِمَا أَمْرَتْهُ أَمْ لا .

وكتب رضي الله عنه إلى عمّاله أن يوافوه بالموسم ، فوافوه ، فقام فقال : يا أيها النّاس ، إِنِّي بَعْثَتُ عَمَّالِي هُؤُلَاءِ وَلَاهَا بِالْحَقِّ عَلَيْكُمْ ، وَلَمْ أَسْتَعْمِلَهُمْ لِيصِيبُوا مِنْ أَبْشَارِكُمْ ،

(٩) أَعْطَيَاهُمْ مِنْ بَيْتِ مَالِ الْمُسْلِمِينَ .

(١٠) الْبَرْذُونُ : الدَّاهِبَةُ ، (الْأَسَانُ : بِرْذُنٌ) .

(١١) الْخَرَاجُ : ١٢٥ ، عِيُونُ الْأَخْبَارِ : ٥٢١ .

(١٢) الْخَرَاجُ : ١٢٦ .

(١٣) عِيُونُ الْأَخْبَارِ : ١٤/١ .

(١٤) الْخَرَاجُ ، ص : ١٢٦ .

وَلَا مِنْ دَمَائِكُمْ ، وَلَا مِنْ أَمْوَالِكُمْ ، فَنَّ كَانَتْ لَهُ مَظْلَمةٌ عِنْدَ أَحَدٍ مِنْهُمْ فَلِيَقُولَّ ، قَالَ : فَا  
قَامَ مِنَ النَّاسِ يَوْمَئِذٍ إِلَّا رَجُلٌ وَاحِدٌ ، فَقَالَ : يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ، عَامِلَكَ ضَرِبَنِي مَئَةً  
سُوْطَرٍ ، فَقَالَ عُمَرُ : أَتَضَرَّبُكَ مَئَةً سُوْطَرٍ ، قُمْ فَاسْتَقْدِمْ مِنْهُ ، فَقَامَ إِلَيْهِ عُمَرُ بْنُ الْعَاصِ  
فَقَالَ لَهُ : يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ إِنَّكَ إِنْ تَفْتَحَ هَذَا عَلَى عَمَّالِكَ كَبَرَ عَلَيْهِمْ ، وَكَانَتْ سُنَّةً يَأْخُذُ  
بِهَا مَنْ بَعْدَكَ ، فَقَالَ عُمَرُ : أَلَا أُقْيِدُهُ مِنْهُ وَقَدْ رَأَيْتَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقْيِدُ مِنْ نَفْسِهِ ؟  
قُمْ فَاسْتَقْدِمْ ، فَقَالَ عُمَرُ : دَعْنَا إِذَا فَلَتَرْضُهُ ، فَقَالَ : دُونَكُمْ ، فَأَرْضُوهُ بِأَنَّ اشْتَرَيْتُ مِنْهُ  
بِعَيْقَيْ دِينَارٍ ، كُلُّ سُوْطَرٍ بِدِينَارٍ (١٥) .

وَلَا سَبْقَ ، كَانَ لِعُمَرِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ جَهَازٌ سَرِّيٌّ ، مَرْبُوطٌ بِهِ (١٦) ، لِرَاقِبَةِ أَحْوَالِ  
الوَلَاةِ ، فَكَانَ عَلَيْهِ مِنْ نَأْيٍ عَنْهُ مِنْ عَمَّالِهِ وَرَعِيَّتِهِ كَعَلْمَهُ بْنُ بَاتِ مَعَهُ فِي مَهَادِ وَاحِدٍ ،  
وَعَلَى وَسَادِ وَاحِدٍ ، فَلَمْ يَكُنْ لَهُ فِي قَطْرِ مِنَ الْأَقْطَارِ ، وَلَا مَصْرُ مِنَ الْأَمْصَارِ ،  
وَلَا نَاحِيَةً مِنَ النَّوَاحِي وَالْوَالِيَّاتِ وَلَا عَامِلًا وَلَا أَمِيرًا جَيْشًا إِلَّا وَعَلَيْهِ لَهُ عَيْنٌ لَا يَفَارِقُهُ  
مَا وَجَدَهُ ، فَكَانَتْ أَخْبَارُ مِنْ بِالْمَشْرُقِ وَالْمَغْرِبِ عَنْهُ فِي كُلِّ مَمْسَى وَمَصْبُحٍ ، حَتَّىٰ كَانَ  
الْعَامِلُ مِنْهُمْ لَيْتُهُمْ أَقْرَبُ الْخَلْقِ إِلَيْهِ ، وَأَخْصَّهُمْ بِهِ .

وَكَانَ إِذَا اسْتَعْمَلَ عَامِلًا أَحْصَى مَالَهِ (١٧) ، وَقَدْ قَاسَمَ غَيْرَ وَاحِدٍ مِنْهُمْ مَالَهِ إِذَا  
عَزَّلَهُ (١٨) ، اسْتِنَادًا عَلَى الْإِحْتِيَاطِ ، وَلَوْ تَبَيَّنَ خِيَانَتِهِمْ لَمْ يَدْعُهُمْ شَيْئًا ، وَكَانَ يَأْمُرُ إِذَا  
قَدِمَ عَلَيْهِ الْعَمَّالُ أَنْ يَدْخُلُوا نَهَارًا ، وَلَا يَدْخُلُوا لَيْلًا كَيْ يَحْجِبُو شَيْئًا مِنَ الْأَمْوَالِ .

(١٥) الْخَرَاجُ ، ص١٢٥ :

(١٦) كَانَ بِرَئَاسَةِ الصَّحَافِيِّ الْجَلِيلِ مُحَمَّدَ بْنَ مُسَلَّمَةَ الْأَنْصَارِيِّ (أَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ) : [٢٥] ق١٤٣ - ه٤٢ =  
٥٨٩ - ٦٦٣ م ] ، شَهَدَ بِدَرَأٍ وَمَا بَعْدَهَا إِلَّا تَبَوَّكَ ، كَانَ عِنْدَ عُمَرَ مَعْدَدًا لِكَشْفِ أُمُورِ الْوَلَاةِ فِي الْبَلَادِ ،  
(الأَعْلَامُ : ٩٧/٧) .

(١٧) ابْنُ سَعْدٍ : ٢٠٢/١ وَ ٢٢١ ، وَابْنُ الجُوزِيِّ ، ص١٠٥ :

(١٨) مِنْهُمْ سَعْدُ بْنُ أَبِي وَقَّاصٍ وَأَبْوَهُرِيْرَةَ ، وَلَمْ يَظْهُرْ لَهُ مِنْهُمْ مَا يَوْجِبُ التَّهْمَةَ ، فَقَاسُهُمْ مِنْ قِبَلِ  
الْإِحْتِيَاطِ ، (عَيْنُ الْأَخْبَارِ : ٥٤/١ وَ ٥٣/١) .

وأوصى عمر بن عبد العزيز واليًا ، فقال : عليك بتقوى الله ، فإنها جماع الدينية  
والآخرة ، واجعل رعيتك الكبير منهم كالوالد ، والوسط كالأخ ، والصغير كالولد ، فبِرٌّ  
والدك ، وصل أخاك ، وتلطف بولدك .

واستشار عمر بن عبد العزيز في قوم يستعملهم ، فقال له بعض أصحابه : عليك  
بأهل العذر ، قال : ومن هم ؟ قال : الذين إذا عدلوا فهو مارجوت منهم ، وإن هـ  
قصروا قال الناس : قد اجتهد عمر<sup>(١٩)</sup> .

وي يكن قبل إيراد نوذج مثالي من ولادة عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، القول إنـ  
فلسفة الإمارة في الإسلام تتلخص بكتاب عمر رضي الله عنه ، إلى أبي موسى الأشعري  
(عبد الله بن قيس) ، يقول فيه : « أمّا بعد ، فإن للناس تفراً من سلطانهم ، فأعوذ  
بالله أن يدركني وإياك عمياء مجاهلة ، وضيائين محولة ، أقم الحدود ولو ساعة من نهار ، ١٠  
وإذا عرض لك أمران : أحدهما لله ، والآخر للدنيا ، فائز نصيبك من الله فإن الدينـ  
تنفذ ، والآخر تبقى ، وأخيقوا الفساق واجعلوه يداً يداً ورجلاً رجلاً ، وعذّ مرضى  
المسلمين ، وشاهد جنائزهم ، وافتتح لهم بابك ، وبasher أمرورهم بنفسك ، فإنـا أنت رجل  
منهم غير أن الله جعلك أثقلهم حِملًا ، وقد بلغني أنه قد فشا لك ولأهل بيتك هيبة في  
لباسك ومطعمك ومركبك ليس للمسلمين مثلها ، فإياك يا عبد الله أن تكون بمنزلة ١٥  
البهيمة مررت بوادي خصيب فلم يكن لها هـ إلا السـمـنـ ، وإنـا حتفها في السـمـنـ ، واعلم أنـ  
العامل إذا زاغ زاغت رعيته ، وأشقي الناس من شقي الناس به والسلام<sup>(٢٠)</sup> .

فأيـة عدالة تلك التي أراد عمر رضي الله عنه أن تتحقق في حياة المسلمين ؟ فالـأميرـ  
في حكم الإسلام يجب أن يكون من طينة أخرى تختلف عن طينةـ المـحـكـومـينـ ! فالـأميرـ  
من طينة تجعلـهـ أثـقلـهـ من الرـعـيـةـ حـمـلـاـ وـمـسـؤـلـيـةـ ، من طينةـ ستـجـعـلـهـ يـبـرـ الـكـبـيرـ ، ٢٠  
وـيـرـحـ الصـغـيرـ ، ويـقـسـمـ بـيـنـهـ بـالـحـقـ أـعـطـيـاتـهـ ، ويـحـكـمـ فـيـهـ بـالـعـدـلـ .

(١٩) عيون الأخبار : ١٧١

(٢٠) عيون الأخبار : ١١١ ، والبيان والتبيين ، ص : ٣٥٨

قام رضي الله عنه في يوم جمعة خطيباً ، فحمد الله وأثنى عليه ، ثم ذكر نبي الله عليه السلام وأبا بكر الصديق رضي الله عنه ، ثم قال : « اللَّهُمَّ إِنِّي أَشْهُدُكَ عَلَى أَمْرَاءِ الْأَمْصَارِ ، فَإِنِّي إِنَّمَا بَعْثَتُهُمْ لِيَعْلَمُوا النَّاسَ دِينَهُمْ ، وَسَنَّةَ نَبِيِّهِمْ عَلَيْهِ السَّلَامُ ، وَيَقْسِمُونَ فِيهِمْ ، وَيَعْدِلُونَ بَيْنَهُمْ ، فَنَّ أَشْكَلُ عَلَيْهِ شَيْءٌ رُفْعَهُ إِلَيْهِ »<sup>(٢١)</sup> .

### ٥. فوفج من أمراء عمر رضي الله عنه :

سعيد بن عامر الجحبي [ ت ٦٤١ هـ = ٢٠ م ] ، ولأه عمر رضي الله عنه على مدينة حمص ، ولما قدم عمر حمص أمرهم أن يكتبوا له أسماء فقراءهم ، فترفع الكتاب ، فإذا فيه سعيد بن عامر ، قال عمر : من سعيد بن عامر ؟ قالوا : يا أمير المؤمنين ، أمينا ، قال عمر : وأميركم فقير ؟ قالوا : نعم ، فعجب و قال : كيف يكون أميركم فقيراً ، أين رزقه<sup>(٢٢)</sup> ؟ قالوا : يا أمير المؤمنين لا يُمْسِكُ شَيْئاً ، فبكى عمر ، ثم عمد إلى ألف دينار فصرها وبعث بها إلى سعيد بن عامر ، وقال : أقرئوه مني السلام ، فذهبوا بالبلوغ إلى سعيد بن عامر ، وقالوا له : بعث بها إليك أمير المؤمنين ، فاستعن بها على حاجتك ، فنظر إليها فإذا هي دنانير ، فجعل سعيد يسترجع ، فقالت له امرأته ، ما شأنك ؟ أصيب أمير المؤمنين ؟ قال : أعظم ، قالت : فظهرت آية ؟ قال : أعظم من ذلك ، قالت : فأمر من الساعة ؟ قال : بل أعظم من ذلك ، قالت : فما شأنك ؟ قال : الدنيا أنتني ، الفتنة أنتني ، دخلت عليّ ، قالت : فاصنع بها ما شئت ، قال لها : أعندي عنون ؟ قالت : نعم ، فصر الدنانير فيها صرراً ، ثم جعلها في مخلة ، ثم بات يُصلّي حتى أصبح ، ثم وزعها إلى أرملة ، أو يتيم ، أو مسكين ، أو إلى مبتلي .

وقال عمر : يا أهل حمص ، كيف وجدتم عاملكم ؟

(٢١) الخراج ، ص : ١٥

(٢٢) كان عمر رضي الله عنه يفرض للأمراء في العطاء على قدر ما يصلحهم من الطعام ، وما يقومون به من الأمور ، (الخرجاج : ٥٥) .

قالوا : نشكوا أربعاً ، لا يخرج إلينا حتى يتعالى النهار ، ولا يجيب أحداً بليل ،  
وله يوم في الشهر لا يخرج فيه إلينا ، ويغفوط<sup>(٢٣)</sup> الغنطة بين الأيام ، فجمع عمر  
رضي الله عنه بينهم وبينه ، وقال : اللهم لا تفْيِل<sup>(٢٤)</sup> رأي فيه اليوم ، فقال سعيد بن  
عامر : ليس لأهلي خادم ، فأعجن عجبني ، ثمَّ أجلس حتى يختبر ، ثمَّ أخبار خبزي ، ثمَّ  
أتوضأ ، ثمَّ أخرج إليهم ، وليس لي خادم يغسل ثيابي ، ولا لي ثياب أبدلاً ، فأجلس  
حتى تجف ، ثمَّ أدلوكها ، ثمَّ أخرج إليهم من آخر النهار ، وشهدت مصعد خبيث  
الأنصاري بمكة ، وقد بضعت قريش لمه ، ثمَّ حلوه على جذعة ، فقالوا : أتحب أنَّ  
محمدآ مكانك ؟ فقال : والله ما أحبُّ أني في أهلي وولدي ، وأنَّ مُحَمَّداً عَلَيْهِ شيك  
 بشوكة ، فما ذكرت ذلك اليوم ، وتركي نصرته في تلك الحال وأنا مشرك ، إلاَّ ظننت  
أنَّ الله عزَّ وجلَّ لا يغفر لي بذلك الذنب أبداً ، فتصيبني تلك الغنطة ، وجعلت النهار  
لهم والليل لله عزَّ وجلَّ<sup>(٢٥)</sup> ، فقال عمر : الحمد لله الذي لم يفِل فراستي .

وأخيراً .. عندما وصلت عمر بن الخطاب رضي الله عنه غنائم المدائن ، وفيها تاج  
كسرى وسواراه ، جعل يقلبه بعود في يده ويقول : والله إِنَّ الَّذِي أَدْبَرَ إِلَيْنَا هذَا  
لأمين ، فقال رجل : يا أمير المؤمنين ، أنت أمين الله ، يؤدون إليك ما أديت إلى الله ،  
فإذا رتعت رتعوا ، قال : صدقت <sup>(٢٦)</sup> .



(٢٣) يذهب وعيه، وفي أسد الغابة: ١٩٣/٢، يصيبه لتم، غشية.

(٢٤) قال رأيه يغيل قيلولة : أخطأ وضَعْف ، وفيَل رأيه خطأه وقبحه .

٢٥) أسد الغابة :

(٢٦) ابن سعد : ٢١٠/١ ، وعيون الأخبار :

## الحِسْبَةُ

﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ  
أُولَئِكُمْ بَعْضُهُمْ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ  
وَيَنْهَا عَنِ الْمُنْكَرِ ﴾ .

[التوبة : ٧١/٩]

٥

﴿ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ  
وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا عَنِ  
الْمُنْكَرِ وَيَسْأَلُونَ فِي الْخَيْرَاتِ  
وَأُولَئِكَ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ .

[آل عمران : ١١٤/٣]

١٠

﴿ وَلَتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى  
الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا عَنِ  
عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ .

[آل عمران : ١٠٤/٣]

١٥

الحِسْبَةُ لغةً : مصدر احتسابك الأجر على الله ، تقول : فعلته حِسْبَة ، وأحسب  
فيه احتساباً ، والاحتساب : طلب الأجر ، والاسم : الحِسْبَةُ (بالكسر) ، وهو الأجر ،  
[اللسان : حسب] ، والمحتسب - كما يقول الماوردي - مشتق من قويم حسبك بمعنى  
(اكفُفْ ) ، سُمِّي بذلك لأنَّه يكفي النَّاسَ مَوْنَةً من يبخسهم حقوقهم<sup>(١)</sup> .. وفي صبح  
الأعشى [٢٠٩/١١] : الحِسْبَةُ : موضوعها التَّحدُثُ عَلَى أَرْبَابِ الْمَعَايِشِ وَالصَّنَائِعِ  
وَالْأَخْذِ عَلَى يَدِ الْخَارِجِ عَنْ طَرِيقِ الصَّلَاحِ فِي مَعِيشَتِهِ وَصَنَاعَتِهِ .

٢٠

والحِسْبَةُ (وظيفة) يتولاها مسؤول من قبل ولِي الأمر ، وهي فرض عين عليه

(١) صبح الأعشى : ٤٥٢/٥

والمحاسبة نظام من النظم الإدارية الإسلامية ، يطلق بالمعنى الواسع على وظيفة المحافظة على النظام العام ، والرقابة ، لما يجري بين الناس من معاملات ، والفصل الفوري في المنازعات مما لا يدخل في اختصاص القاضي<sup>(٢)</sup> .

ويكن القول عموماً: الحِسْبَةُ أمر بالمعروف إذا ظهر تركه ، ونهي عن المنكر إذا ظهر فعله ، وهي تتعلق بالنظام العام ، والآداب ، ومراقبة الأسواق والتُّجَار وأرباب الحِرَف ، ينبعهم من الغش في تجارتِهم وعملهم ومصنوعاتِهم ، ويأخذهم باستعمال المكاييل والموازين الصَّحيحة ، ورِبَّما سعَر عليهم بضائعهم<sup>(٣)</sup> .

(٢) موضوع (الجَسْبَةِ) هنا، الجَسْبَةُ الرَّسِمِيَّةُ، وظيفة في النُّظم الإدارية الإسلامية.

(٢) كتب في الحسبة : (نهاية الرتبة في طلب الحسبة ) لعبد الرحمن بن نصر الشيرفي ، و (أعمدة المقررة في أحكام الحسبة ) لمحمد بن محمد القرشي المتهور بابن الإخوة ، و (نهاية الرتبة في حل الحسبة ) لابن بسام - وهو غير المؤلف الأندلسي صاحب الذخيرة ، و (آداب الحسبة ) لمحمد بن أحمد المنظري المالقي ، و (كتاب الحسبة ) لجمال الدين يوسف بن عبد المادي ، و (الثنوة ونظم الحسبة ) لـ سـ تـ يـة (للمرحوم الأستاذ محمد المبارك).

## منشأ الحِسْبَة :

لقد نهى ﷺ عن الغش ، وقال : « مَنْ غَشَّ فَلَيْسَ مِنَّا »<sup>(٤)</sup> ، ورَبِّيَا تعرّض للغشّاش فزجره ، كما جاء في صحيح مسلم : أَنَّ الرَّسُولَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَرًّا عَلَى صَبَرَةٍ طَعَامًا<sup>(٥)</sup> ، فَأَدْخَلَ يَدَهُ فِيهَا فَنَالَتْ أَصَابِعَهُ بِلَلَّاءِ ، فَقَالَ : مَا هَذَا يَا صَاحِبَ الطَّعَامِ ، فَقَالَ : أَصَابَتْهُ السَّمَاءُ يَا رَسُولَ اللَّهِ ، قَالَ : أَفَلَا جَعَلْتَهُ فَوْقَ الطَّعَامِ كَيْ يَرَاهُ النَّاسُ ، « مَنْ غَشَّنَا فَلَيْسَ مِنَّا » .

وكان عمر رضي الله عنه يطوف الأسواق ودرّته معه ، فتقى رأى غشاشاً خفّقه بها مما يكن شأنه ، ورَبِّيَا أتلف بضاعته .

وأجمع المؤرّخون على أن منصب الحِسْبَة نشا في العهد العباسي أيام المهدى ، وظلت من جملة التشكيلات التي أخذت بها الملك الإسلامية فيما بعد ، ولخطورة هذا المنصب ، كان ينتقى المحاسب من أصحاب الرأي والصرامة والعلم والورع والتقوى ، لأنّ الحِسْبَة : صيانة حقوق الله ، ورعاية حقوق العباد .

وأفرد للمحاسب أيام الماليك مجلس بدار العدل في القاهرة مع القضاة<sup>(٦)</sup> ، وأورد القلقشندى وصيّة محتبس ، نقتطف منها بعض المقاطع لطوطها : « وقد ولي أمر هذه الرتبة ، ووكل بعينه النّظر في مصالح المسلمين لله حسبة ، فلينظر في الدقيق والجليل ، والكثير والقليل ، وما يحصر بالمقادير وما لا يحصر ، وما يؤمن فيه بمعرفة أو يئمّن عن منكر ، وما يشتري ويبيع .. وليعمل لديه معدلاً لكل عمل ، وعياراً إذا عرضت عليه المعايير يعرف منْ جار ومنْ عدّل ، ولينتفقد أكثر هذه الأسباب ، ويجذر من الغش فإن الداء أكثره من الطعام أو الشراب ، وليتعرّف الأسعار ويستعلم الأخبار ، في

(٤) روایة مسلم : « من غشنا فليس منا » .

(٥) الصبرة : ما جبع من الطعام بلا كيل ولا وزن بعضه فوق بعض ، (اللسان : صبر) .

(٦) صبح الأعشى : ٢٠٩١١

كل سوق من غير إعلام لأهله ولا إشعار ، وليقِّم عليهم من الأُمناء من ينوب عنه في النّظر ، ويطمئنُ به وإن غاب أو حضر ، ويأمِّره بِإعْلَامه بما أَعْضَل ، ومراجعته مهماً أمكن فإن رأي مثله أفضل ، ودار الضرب والنُّقُود الّتي منها تنبث ، وقد يكون فيها من الزيف ما لا يظهر إلا بعد طول اللّبث ، فليتصدّل لها ماتها بصدره الّذى لا يخرج ، ولتُعرض منها على المحكَّ من رأيه ما لا يجوز عليه بُرْج ... وليقِّم الصُّنان على العطّارين والطُّرقية من بيع غرائب العقاقير إلا ممَّن لا يستراب فيه وهو معروف ، وبخطٍ متطبِّب ماهر لمريضٍ معينٍ في دواء موصوف ... ومن يأخذ أموال الرجال بالحيلة ويأكلهم باللسان ، وكل إنسان سوءٌ من هذا القبيل هو في الحقيقة شيطان لا إنسان ، امنعهم كلَّ المنع ، وأصْدِعُهم مثلَ الزُّجاج حتّى لا ينجبر لهم صَدْع ، وصَبَّ عليهم النّكال ، وإلاًّ فما يجُدُّي في تأدِيبهم ذاتُ التّأديب والصّفع ، وأخْسِمُ كلَّ هذه الموارد الخبيثة ، واقطع ما يجَدَّد ضفَّاءُ النّاس من هذه الأسِباب الرّئيْشة ، ومنْ وجده قد غشَّ مسلماً ، أو أكل بياطلي درهماً ، أو أخبر مشترِياً بزائد ، أو خرج عن معهود العوائد ، أشهِرَه في البلد ... وغيره هؤلاء من فقهاء المكاتب وعلمات النّساء وغيرها من الأنواع من يخاف من ذئبه العائِث في سُرُب الظّباء والجاذر<sup>(٧)</sup> ، ومن يقدِّم على ذلك ومثله وما يحاذِر ، آرشُّتهم بسهامك ، وزلزل أقدامهم بإقدامك ، ولا تدع منهم إلاًّ من اختبرت أمانتَه ، واخترت صيانتَه ... »<sup>(٨)</sup> .

### وظائفُ المحتسب :

**مراقبة الأسواق والحرف :** من مهام المحتسب ومسؤولياته مراقبة كلَّ صاحب مهنة يتَّكَسُّبُ بها ، منها يكن نوع هذه المهنة ، سواءً كان طبيباً ، أو معلماً ، أو بائعاً حلوى .. ويراقب الصناع والتُّجَار مراقبة حازمة ، ويفاجع أرباب الحِرف مفاجأة ، أو يدسُّ إليهم رجالاً لا يعرفونهم ، وتوصّل المحتسبون إلى تقرير مبدأ قانوني لم يصل

(٧) الجَوَذُرُ والجَوَذُرُ : ولد البقرة ، وفي الصحاح : البقرة الوحشية ، والجمع جاذر ، (اللسان : جذر) .

(٨) صبح الأعشى : ٢١٤/١١

إليه الأوريون إلا في العصر الحاضر ، وهو أن يجعلوا صاحب العمل (المعلم) مسؤولاً عن أجراه بطريقة التكفيل ، وذلك أن بعض أصحاب المزاج والصناعات يحاولون التهرب من تبعه أعمالهم بادعائهم أنهم غير مسؤولين عنها ، لأن أجراءهم هم الذين فعلوها .

وجعل المحتسبون لأهل كل صنعة منهم سوقاً يختصُ به ، وتعرف صناعتهم فيه ، فإن ذلك لقادتهم أرقق ، ولصنايعهم أنفق ، ومن كانت صناعته تحتاج إلى وقود نار ، كالخياز والطبخ والخداد ، فلمحتسب أن يبعد حواناتهم عن العطارين والبازارين ، لعدم المجانسة بينهم وحصول الأضرار .

وي ينبغي أن يمنع أحمال الخطب وأعدال<sup>(٩)</sup> التبن ، ورواية<sup>(١٠)</sup> الماء ، وشائج<sup>(١١)</sup> السرجين والرماد ، وأشباه ذلك من الدخول إلى الأسواق ، لما فيه من الضرر بلباس الناس ، ويأمر جلابي الخطب والتبن ونحوهم ، إذا وقفوا بها في العراض أن يضعوا الأحمال عن ظهور الدواب ، لأنها إذا وقفت والأحمال عليها أضرتها ، وكان في ذلك تعذيب لها .. ويأمر أهل الأسواق بكنسها وتنظيفها من الأوساخ والطين المجتمع ، وغير ذلك مما يضر بالناس .

ومن أمثلة مراقبتهم للخيازين مثلاً ، أنهم كانوا يأمرن عمالة الخباز أن يصنع كل واحد منهم طابعاً ينقش فيه اسمه ويطبعه على خبزه ، ليتميز خبز كل واحد بطابعه ، وتقوم الحجة به على صاحبه ، وكانوا يأمرن الخيازين برفع سقائف أفراهم ، وبجعل منافذ واسعة للدخان في سقوفها ، وبكتنس بيت النار في كل تعميره ، وغسل مستودع الماء ، وتنظيف مائه ، وغسل المعاجن وتنظيفها .. ولا يعن العجان بقدميه ،

(٩) جمع عدل ، وهو الحال ، شَيْءٌ كذلك لتعادل الحالين على ظهر الذلة .

(١٠) جمع راوية ، وهو البغل أو الحمار الذي يستقوى عليه الماء ، (اللسان : روی) .

(١١) الشريبة قفص أو وعاء كبير يصنع من سعف النخل وما يشبهه ، يوضع على ظهر الذلة ليحمل فيها ، والسرجين : الروث والزبل .

ولا بركتيه ، ولا برفقه ، لأن في ذلك مهانة للطعام ، وربما قطر في العجين شيء من عرق إبطيه أو بدنـه ، ولا يعنـ إلا عليه ملعبة<sup>(١٢)</sup> ضيقـة الكـمـين ، ويكون ملثـأً أيضاً ، لأنـه رـيـا عـطـس ، أو تـكـلم فـقـطـرـشـيءـ من لـعـابـهـ أو مـخـاطـهـ فيـ العـجـينـ ، ويـشـدـ علىـ جـبـينـهـ عـصـابـهـ بـيـضـاءـ ، لـثـلاـ يـعرـقـ فـيـقـطـرـ منـهـ شـيءـ ، ويـحـلـقـ شـعـرـ ذـرـاعـيـهـ لـثـلاـ يـسـقطـ منهـ شـيءـ فيـ العـجـينـ ، وـإـذـاـ عـجـنـ فيـ النـهـارـ ، فـلـيـكـنـ عـنـهـ إـنـسـانـ عـلـىـ يـدـهـ مـذـبـةـ يـطـرـهـ ٥ـ عنـهـ الذـبـابـ ، وـيـفـقـدـ المـحتـسـبـ ماـيـغـشـونـ بـهـ الـخـبـزـ مـنـ الـكـرـمـ وـالـزـعـفرـانـ ، وـمـاـيـجـريـ مـجـراـهـ ، فـإـنـهـماـ يـوـرـدـانـ وـجـهـ الـخـبـزـ ، وـمـنـهـمـ يـغـشـهـ بـالـحـمـصـ وـالـفـولـ ، وـيـلـزـمـهـمـ أـلـاـ يـخـبـزوـهـ حـتـىـ يـخـتـرـ ، فـإـنـ الـفـطـيرـ يـثـقـلـ فـيـ الـمـيزـانـ ، وـفـيـ الـمـعـدـةـ .

مراقبـةـ الـأـسـعـارـ وـالـمـواـزـينـ : وـهـيـ مـنـ أـعـظـمـ أـعـمـالـ المـحتـسـبـ ، فـقـدـ يـتـدـخـلـ  
المـحتـسـبـ فـيـ التـسـعـيرـ ، وـيـمـنـعـ اـحـتـكـارـ السـلـعـ ، وـلـمـحتـسـبـ أـنـ يـكـرـهـ المـحتـكـرـ عـلـىـ بـيعـ النـاسـ ١٠ـ  
مـاـعـنـهـ بـقـيـةـ الـمـيـثـلـ ، وـكـانـوـ فـيـ الـأـنـدـلـسـ يـسـعـرـونـ الـأـشـيـاءـ الـضـرـورـيـةـ لـلـحـيـاـةـ ، كـالـخـبـزـ  
وـالـلـحـمـ ، وـيـضـعـونـ عـلـيـهـاـ أـورـاقـاـ بـسـعـرـهـاـ ، يـقـولـ الـمـقـرـيـ فـيـ (ـيـقـحـ الـطـيـبـ)ـ :  
«ـ وـلـاـ يـجـسـرـ الـجـازـ أـنـ يـبـيـعـ بـأـكـثـرـ أـوـ دـوـنـ مـاـحـدـدـ لـهـ المـحتـسـبـ فـيـ الـوـرـقـةـ ، وـلـاـ يـكـادـ  
تـخـفـيـ خـيـاتـهـ ، فـإـنـ الـمـحتـسـبـ يـدـسـ عـلـيـهـ صـبـيـاـ أـوـ جـارـيـةـ يـبـتـاعـ أـحـدـهـاـ مـنـهـ ، ثـمـ يـخـتـرـ  
الـمـحتـسـبـ الـوـزـنـ ، فـإـنـ وـجـدـ تـقـصـاـ قـاسـ عـلـىـ ذـلـكـ حـالـهـ مـعـ النـاسـ ، فـلـاـ تـسـأـلـ عـمـاـ يـلـقـىـ ، ١٥ـ  
وـإـنـ كـثـرـ ذـلـكـ مـنـهـ ، وـلـمـ يـتـبـ بـعـدـ الـضـرـبـ وـالـتـجـرـيـسـ<sup>(١٣)</sup>ـ ، نـقـيـ مـنـ الـبـلـدـ»ـ .

«ـ وـكـانـتـ الـحـكـومـةـ تـحدـدـ الـأـئـمـانـ ، وـتـقـبـضـ عـلـىـ مـنـ يـبـيـعـ بـأـغـلـىـ مـنـهـ ، وـيـطـافـ بـهـ  
فـيـ شـوـارـعـ الـمـدـيـنـةـ عـلـىـ جـلـ ، وـهـوـ يـدـقـ بـيـدـهـ نـاقـوسـاـ ، وـيـعـلـنـ بـنـفـسـهـ جـرـمـةـ<sup>(١٤)</sup>ـ .

(١٢) المـلـعـبةـ - أـصـلـاـ - ثـوبـ لـاـكـمـ لـهـ ، (ـالـلـسـانـ : لـعـبـ)ـ .

(١٣) التجـرـيـسـ لـغـةـ : التـحـكـيمـ وـالـتـجـرـبـةـ (ـالـلـسـانـ : جـرسـ)ـ ، وـالـمـرـادـ هـنـاـ : التـعـزـيرـ .

(١٤) قـصـةـ الـخـضـارـةـ : ٢٦٧/٣ـ

وورد : «إذا سعِ الإمام اقْدَت الرُّعْيَة لحْكَه ، وَمَنْ خَالَفَه استحقَ<sup>(١٥)</sup> التَّعْزِير» .

**مراقبة الأخلاق العامة :** وكان المحتسبون يريقون المخمور ، وينعنون الناس من تطبيير الحمام ، وعن اتخاذ الأكساب الفاجرة ، ومنع السحره والكھان عن منكراتهم ، ومنع تعرُّض الرجال للنساء ، ويتفقد - المحتسب - الموضع الذي يجتمع فيها النساء ، مثل سوق الغزل والكتان ، وشطوط الأنهر ، وأبواب حمامات النساء ، وغير ذلك ، فإن رأى شاباً متعرضاً بأمرأة يكلّمها في غير معاملة في البيع أو الشراء ، أو ينظر إليها عزّره ومنعه من الوقوف هناك ، فكثير من الشباب المفسدين يقفون في هذا الموضع ، وليس لديهم حاجة .

١٠ جاء في (نهاية الأرب في فنون الأدب) للنويري : ٢٩١/٦ : وللمحتسب أن يمنع أرباب السفن حمل مالاتسعه ويخاف من غرقها ، أو من اشتداد الريح ، وينع اختلاط الرجال بالنساء في سوق النساء ، وينع البناء في الطريق السايل .

**مراقبة العبادات :** وكان المحتسبون يعنون بنظافة الجوامع وهبتها ، وينعن الصبيان والجانين من دخول المساجد ، وينهون عن وضع الأمتعة فيها ..

١٥ **مراقبة الأبنية والطريق :** ومن حق المحتسب أن هدم كل بناء يبرز به صاحبه إلى الطريق ، فالطريق ملك العامة ، وينع الناس من فتح النوافذ على صورة يشرفون منها على منازل غيرهم ، ويدعوا أصحاب الدور المتداعية إلى هدمها ، ورفع أنقاضها عن الطريق ، ويراقب المحتسب مقاعد الأسواق ، فيمنع ما يضر منها بحركة المرور .

«وَمَا الطُّرُقات وَدُرُوبُ الْمَحَلَّاتْ فَلَا يَجُوز لَأَحَد إِخْرَاج جَدَارِ دَارَه أَوْ دَكَانَه فِيهَا إِلَى الْمَرْءِ الْمَعْهُودِ ، وَكَذَلِكَ كُلُّ مَا فِيهِ أَذِيَّةٌ أَوْ إِضَارَةٌ عَلَى السَّالِكِينِ ، كَالْبَارِيَّاتِ الظَّاهِرَةِ مِنَ الْحَيْطَانِ فِي زَمَنِ الشَّتَاءِ ، وَبَعْجَارِيِّ الْأَوْسَاخِ الظَّاهِرَةِ مِنَ الدُّورِ فِي زَمَنِ الصَّيفِ إِلَى

(١٥) معبد النعم وميد النقم ، ص : ٥٦

وسط الطّريق ، بل يأمر المحتسب أصحاب الميازيب أن يجعلوا عوضها سلأً محفوراً في  
الحائط مكلاً يجري فيه ماء السطح ، وكل من كان في داره مخرج للوسيخ إلى الطريق ،  
فإنه يكلّفه سده في الصيف ، ويحفر له في الدار حفرة يجتمع بها » .

القضاء في بعض الدّعاوى : وهي ثلاثة أنواع من الدّعاوى : دعوى البخس في  
الكيل والوزن ، ودعوى الغش والتّدليس في بيع أو ثمن ، ودعوى المطل والتّأخير في  
سداد دين ثابت مع المكنة .

أعمال أخرى مختلفة : مراقبة النقود من الذهب والنّفحة المضروبين ، فعليه اعتبار  
العيار بمحك النّظر ، والتّثبت من الوزن ، ومراقبة توزيع مياه الأنهار على الأراضي ،  
ويتحرّى صحة هذا التّوزيع ..

ويقوم المحتسب بأمور كثيرة تدخل في باب الدّعوة إلى عمل الخيرات والمبارات ١٠  
والرّفق بالضعفاء ، حتّى تدخل بعلف البهائم ، وألا تستعمل في ما لا تُطبّق ، مع السهر  
على الدّواب الضالّة ، والأشياء الضائعة ، والقاس من يحفظها ، ثم يعيدها إلى أصحابها ،  
ومنع السفن من الإقلاع إذا خاف غرقها لزيادة حمولتها ، أو بسبب الأحوال الجوية  
المضرّبة .

وقد يتعرّض للموظفين الذين يتهاونون في قضاء مصالح العباد ، يذكر الماوردي ١٥  
أنّ محتسب بغداد مرّ بدار قاضي القضاة ، فرأى الخصوم جلوساً على بابه ينتظرون  
جلوسه للنظر بينهم ، وقد تعالى النّهار ، وهجرت الشّمس<sup>(١٦)</sup> ، فوقف واستدعاى  
 حاجبه ، وقال : تقول لقاضي القضاة ، الخصوم جلوس على الباب ، وقد بلغتهم  
الشّمس ، وتأدوا بالانتظار ، فإنما جلست لهم ، أو عرّفتهم عذرك فينصرفوا ويعودوا .

(١٦) المَجِيرُ وَالْمَجِيرَةُ وَالْمَاجِرَةُ : نصف النّهار عند زوال الشّمس إلى العصر ، وقيل : هو نصف النّهار عند  
اشتداد الحرّ ، (اللسان : هجر) .

## شروط المحتسب :

( الإسلام ) لأن الحسبة من الواجبات الدينية التي يراد بها نصرة الدين ، وإعلاء كلمة الإسلام ، وغير المسلم لا يكون من أهل نصرة الإسلام وتعاليه ، وتکلیفه إکراه له على غير ما يعتقد ، و ( البلوغ والعقل ) ليتحقق التکلیف<sup>(١٧)</sup> ، و ( القدرة ) فوجود ضعف أو مرض أو عي في اللسان ، يسقط الوجوب عند الجمهور .

ويشترط بعض الفقهاء : ( العدالة ) وهي تجنب الكبائر ، و xoram المرءة ، يقول عز وجل : ﴿ أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْإِيمَانِ وَتَسْوُنَ أَنفُسَكُمْ وَأَتَئُمْ تَتَلَوَّنَ الْكِتَابَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ ، [ البقرة : ٤٤/٢ ] ، ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَمْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ ، كَبَرَ مَقْتاً عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ ، [ الصاف : ٦٢/٢ ] .

و ( الذکورة ) ليست شرطاً في الحسبة ، لأن النصوص جاءت تخاطب جميع المسلمين المکلفين . ولقد ولی عمر السقا العدوية الحسبة في السوق ، [ الإصابة ١٠٠/٤] .

يقوم المحتسب بأعباء كثيرة وخطيرة ، ولذا اختار لهذه الأعباء نواباً عنه ، يوزعهم في الجهات المختلفة ، وكل واحد من هؤلاء النواب يقوم بوظيفة ( الحسبة ) في محلته التي عيّنت له .

وليس للمحتسب أن يقيم حدّاً من اختصاص الولاية والقضاء ، وله حق ( التعزير)<sup>(١٨)</sup> ، فإذا عجز عن استعمال هذا الحق ، طلب من الولاية معاقبة المخالف .

وكان المحتسب يأخذ أجراً عن عمله ، يساوي أحياناً أجور بعض القضاة .

## صفات المحتسب وأدابه :

١ - ( الرفق ) : يقول عز وجل : ﴿ فِيهَا رَحْمَةٌ مِّنَ اللَّهِ لِئَلَّا هُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَطَّا

(١٧) إحياء علوم الدين : ٣١٢/٢

(١٨) التعزير : التأديب ، وهذا يسمى الضرب دون الحد تعزيزاً إلماً هو أدب ، ( اللسان : عزر ) .

غَلِيظَ الْقُلُبِ لَا نَفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ .. ﴿١٥٩﴾ ، [آل عمران : ١٥٩/٣] ، ﴿وَقُولُوا لِلنَّاسِ حَسْنًا﴾ ، [البقرة : ٨٢/٢] ، ويقول الرَّسُولُ الْكَرِيمُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ كَانَ أَمْرًا بِعُرُوفٍ فَلِيَكُنْ أَمْرُهُ بِعُرُوفٍ » <sup>(١٩)</sup> .

قال المؤمن لرجل جلف أغاظ في كلامه وموعظته : يا رجل ارفق ، فقد بعث الله من هو خير منك ، إلى من هو شرٌّ مني ، وأمره بالرُّفق ، قال تعالى : ﴿أَذْهَبَا إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى، فَقُولَا لَهُ قَوْلًا لَيْلَةً يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَى﴾ ، [طه : ٤٤ و ٤٢/٢٠] .

٢ - ( التَّائِي وَالصَّابِرُ ) : لأنَّ العَجَلَةَ تُورِثُ الْخُطَا وَالنَّدَامَةَ ، « ولِيَكُنَ الْحَتَّسِبُ مَتَّأْيَا غَيْرَ مُبَادِرٍ إِلَى الْعَقُوبَةِ ، وَلَا يَؤَاخِذُ أَحَدًا بِأَوْلَ ذَنْبٍ صَدَرَ مِنْهُ ، وَلَا يَعَاقِبُ عَلَى أَوْلَ زَلَّةٍ تَبَدُّو ، لِأَنَّ الْعَصَمَةَ فِي الْخُلُقِ مَفْقُودَةٌ فِي سَوِيِّ الْأَنْبِيَاءِ » <sup>(٢٠)</sup> .

٣ - ( الْعِفَةُ عَنِ الْأَمْوَالِ النَّاسِ ) : ومنها التَّرُوعُ عَنِ قَبْوِ الْمَدَيَا ، وَيَبْتَعدُ عَنِ الْأَخْذِ الرُّشِيِّ <sup>(٢١)</sup> ، وَالْتَّعْفُفُ أَصْوَنُ لِعَرْضِهِ ، وَأَقْوَمُ لِهِبِّتِهِ ، وَيُلْزِمُ الْحَتَّسِبَ أَعْوَانَهُ وَأَهْلَهُ بِاِتِّزْمَهُ مِنْ هَذِهِ الْآدَابِ .

وهناك آداب كثيرة تتطلب مع الْحَتَّسِبِ ، فهو يراقب الْأَمْرُ الظَّاهِرَةَ ، ولا يتَجَسِّسُ ، ولا يقتتحم على أصحاب الدُّورِ دورَهُمْ ليحاسبُهم على ما يصنعونه فيها سِرًا ، فللدُّورِ حرمة مصانة .

١٥

ومن آداب الْحَتَّسِبِ ، أن يظهر في النَّاسِ بِهِيَةَ حَسْنَةٍ ، ويقصُّ شَارِبِيهِ ، ويقلُّم أظافرهُ ، وينظِّفُ ثيابَهُ ، ويتعطَّرُ بِالْمَسَكِ ، ويذَكِّرُ التَّارِيخَ أَنَّ رَجُلًا حَضَرَ عِنْدَ السُّلْطَانِ مُحَمَّدَ بْنَ سُبْكُتِكِينِ الْغَزْنَوِيِّ يَطْلُبُ الْحِسْبَةَ ، فَنَظَرَ السُّلْطَانُ إِلَيْهِ فَرَأَى أَنَّ

(١٩) البهقي في شعب الإيان .

(٢٠) نهاية الرُّتبة في طلب الحسبة ، أبو عبد الرحمن الشَّيزري ، تحقيق د. مصطفى زيادة ، ص ٩ ، القاهرة ١٩٤٥ م.

(٢١) الرُّشُوةُ وَالرُّشُوةُ وَالرُّشُوةُ ، والجمع رُشِي وَرِشِي ، ( اللسان : رشا ) .

شاربه قد غطى فاه من طوله ، وأدیاله تسحب على الأرض ، فقال له : يا شيخ امضِ واحتسب على نفسك ، ثم عَدْ واطلب الحسبة على الناس .

يقول السقطي في (آداب الحسبة) : « يجب أن يكون من ولد النظر في الحسبة فقيهاً في الدين ، قائماً مع الحق ، نزيه النفس ، عالي المهمة ، معلوم العدالة ، ذا أناة وحمل ، وتيقظ وفهم ، عارفاً بجزئيات الأمور ، وسياسة المجهور ، لا يستخفه طمع ، ولا تلجمه هواة ، ولا تأخذه في الله لومة لائم<sup>(٢٢)</sup> ، مع مهابة تمنع من الإدلal عليه ، وترهب المجاني لديه .. » .

وروى ابن الإخوة أنَّ أتابك بن طفتين - أحد سلاطين السلاجقة - طلب محتسباً ، فذكر له رجلٌ من أهل العلم ، فأمر بإحضاره ، فلما نظره قال : إني ولستك أمر الحسبة على الناس ، بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر .

قال : إن كان الأمر كاً تقول ، فقم عن هذه الطُّرّاحة ، وارفع المسند ، فإنَّها حرير ، واخلع هذا الخاتم فإنه ذهب ، وقد قال عليه عليه السلام هذان حرام على ذكر أمتي ، حل لإناشها ، فنهض السلطان ، عن طرانته ، وأمر برفع مسنده ، وخلع الخاتم من أصبعه ، وقال : قد ضمت إليك النظر في أمور الشرطة ، فما رأى الناس محتسباً أهيب منه<sup>(٢٣)</sup> .

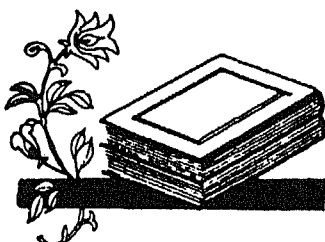
وهكذا .. الحسبة نظام إسلامي أصيل ، ليس مستجلباً أو مقتبساً من رومة أو بيزنطة<sup>(٢٤)</sup> ، لأنَّ المحتسب لم يكن قط فرضاً أو واقعاً مختصاً بأمر السوق فحسب ، بل إنَّ نشاطه يمتد ، واحتصاصاته تتسع لتشمل كلَّ المخالفات التي تقع في المجتمع الإسلامي ، ويكون الاحتساب فيها على عامة المسلمين ، وعلى ذوي الجاه والسلطان ، وعلى الخليفة نفسه أيضاً .

(٢٢) وهذا لا يمنع أن يكون رفيقاً ، لِيَن القول ، طلق الوجه .

(٢٣) نهاية الرتبة في طلب الحسبة ، ص : ٧٨

(٢٤) القائم على أمر السوق في النظام البيزنطي جانب من الحسبة .

والمحسبة في الإسلام ليست نظاماً وقتياً أقامه عرف ، أو جاء به تاريخ ، ولكنَّه حكم شرعي ملزم تأثم الأُمَّةُ الإِسْلَامِيَّةُ كُلُّها بتركه ، كاًنَّها لا تملك تغييره ، أو التخلّي عنه ، والمهدِّف إِقَامَةُ مجَمِعٍ الْطَّهَانِيَّةِ وَالْعَدْلَةِ ، حيث تدخل أعماله و اختصاصاته ضمن إطار الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أينما كان .



## القضاءُ

« القانون الّذِي يُشَفِّر مَرْأَةً يُشَغِّل  
مَرْأَةً ، ثُمَّ يَكُونُ كَالثُّوبُ الّذِي تَهْلِكُ  
حَتَّىٰ مَا تَنْفَعُ بِهِ الرُّقُعُ ». [د. أَحمد زكي]

### تعريف :

يُسْتَعْمَلُ الْقَضَاءُ وَالْحُكْمُ فِي مَعْنَىٰ وَاحِدٍ<sup>(١)</sup> ، قَالَ الْجَرجَانِيُّ : « الْقَضَاءُ فِي  
الْخُصُومَةِ ، هُوَ إِظْهَارُ مَا هُوَ ثَابِتٌ » ، وَقَالَ ابْنُ فَرْحَوْنَ : « حَقِيقَةُ الْقَضَاءِ ، الْإِخْبَارُ  
عَنْ حُكْمٍ شَرِعيٍّ عَلَى سَبِيلِ الْإِلْزَامِ ، وَمَعْنَى قَوْلِهِمْ : قَضَى الْقَاضِيُّ ، أَيْ أَلْزَمَ الْحَقَّ  
أَهْلَهُ » ، وَقَالَ السُّبْكِيُّ : « الْقَضَاءُ جَمْعُهُ أَقْضِيَّةٌ ، وَهُوَ إِلْزَامٌ وَفَصْلُ الْخُصُومَاتِ ،  
وَوَلَا يَةُ رَتْبَةٍ دِينِيَّةٌ » .

أَمَّا ابْنُ خَلْدُونَ فَعَرَفَ الْقَضَاءَ بِمَا يَلِيهِ : « الْقَضَاءُ : مَنْصَبُ الْفَصْلِ بَيْنَ النَّاسِ فِي  
الْخُصُومَاتِ ، حَسْنًا لِلتَّدَاعِيِّ ، وَقَطْعًا لِلتَّنَازُعِ ، وَبِرِّي الْقَلْقَشِنِيِّ أَنَّ « الْقَاضِيُّ : هُوَ  
عِبَارَةٌ عَمَّنْ يَتَوَلَّ فَصْلَ الْأَمْوَارِ بَيْنَ الْمُتَدَاعِينَ فِي الْأَحْكَامِ الشُّرُعِيَّةِ »<sup>(٢)</sup> .

(١) فِي الْلُّسَانِ (مَادَةُ قَضِيَّ) ، الْقَضَاءُ : الْحُكْمُ ، وَالْجَمِيعُ : الْأَقْضِيَّةُ ، وَالْأَقْضِيَّةُ مِثْلُهُ ، وَالْجَمِيعُ : الْقَضَايَا ،  
وَقَعِيْ عَلَيْهِ يَقْضِيَ قَضَاءَ وَقَضِيَّةَ ، وَالْقَاضِيُّ : الْقَاطِعُ لِلْأُمُورِ الْحُكْمُ لَهَا ، وَاستَقْضِيَ فَلَانُ ، أَيْ جَعَلَ  
قَاضِيًّا يَحْكُمُ بَيْنَ النَّاسِ ، وَقَضَى الْأَمِينُ قَاضِيًّا : كَمَا تَقُولُ أُمُّ أَمِيرًا ، وَتَقُولُ : قَضَى بَيْنَهُمْ قَضِيَّةً وَقَضَايَا ،  
وَالْقَضَايَا : الْأَحْكَامُ ، وَيَقَالُ : قَضَى يَقْضِيَ قَضَاءً ، فَهُوَ قَاضِيٌّ إِذَا حُكِمَ وَفَصَلَ ، وَقَضَاءُ الشُّيُّءُ : إِحْكَامُهُ  
وَإِمْضَاؤُهُ وَالْفَرَاغُ مِنْهُ ، وَالْقَضَاءُ : انْقِطَاعُ الشُّيُّءِ وَقَامَهُ ، وَكُلُّ مَا حُكِمَ عَلَيْهِ ، أَوْ أَتَمَّ أَوْ خَتَمَ أَوْ أَدَى  
أَدَاءً ، أَوْ أَوْجَبَ أَوْ أَعْلَمَ أَوْ أَنْفَذَ أَوْ أَمْضَى فَقَدْ قَنَقَ .

(٢) صَبَحُ الْأَعْشَى : ٤٥١/٥

## تاریخ القضاء :

في صدر الإسلام : كان رسول الله ﷺ يتولى القضاء بين الناس : ( فَلَا وَرَبَّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيهَا شَجَرَةَ بَيْنَهُمْ ، ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَيَسِّلَمُوا تَسْلِيماً ) ، [ النساء : ٦٥/٤ ] ، وباتساع رقعة الدولة ، بعث ﷺ علیاً ، ومعاذ بن جبل إلى اليمن للقضاء ، واختبر ﷺ معاداً حين بعثه فقال : « يَمْ تَقْضِي إِنْ عَرَضَ قَضَاءً ؟ قال : أَقْضِي بِمَا فِي كِتَابِ اللَّهِ ، قال : فَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِي كِتَابِ اللَّهِ ؟ قال : أَقْضِي بِمَا قَضَى بِهِ الرَّسُولُ ، قال : فَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِيهَا قَضَى بِهِ الرَّسُولُ ؟ قال : أَجْتَهَدْ رأِيَّ وَلَا أَلُو<sup>(٢)</sup> ، قال معاذ : فَضَرَبَ صَدْرِي وَقَالَ ﷺ : الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي وَفَّقَ رَسُولَ رَسُولِ اللَّهِ لِمَا يَرْضِي رَسُولَ اللَّهِ<sup>(٤)</sup> .

١٠ وَتَوَلَّتْ عَرْقَ الْقَضَاءِ لَأَبِي بَكْرِ الصَّدِيقِ<sup>(٥)</sup> .

وعين عمر في خلافته القضاة في كل الأنصار ، لضمان حصانة القاضي في الولاية ، ولبعده عن سلطة الوالي فيها ، وبالتالي تحقيق العدل وإحقاق الحق ، بعيداً عن سلطة الولاية التنفيذية ، وكان رضي الله عنه أول من وضع دستور القضاء ، في رسالته المشهورة إلى أبي موسى الأشعري ( عبد الله بن قيس ) :

« بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ، مِنْ عَبْدِ اللَّهِ عَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ، إِلَى عَبْدِ اللَّهِ بْنِ قَيْسٍ ، ١٥ سَلَامٌ عَلَيْكَ ، أَمَّا بَعْدُ : فَإِنَّ الْقَضَاءَ فِي رِيْضَةِ الْمَحْكَمَةِ ، وَسَنَّةِ مَتَّبِعَةِ ، فَافْهَمْ إِذَا أَدْلَى إِلَيْكَ ، وَأَنْفَذْ إِذَا تَبَيَّنَ لَكَ ، فَإِنَّهُ لَا يَنْفَعُ حَقٌّ لَا نَفَادُ لَهُ ، آسِيَ بَيْنَ النَّاسِ فِي مَجْلِسِكَ وَوَجْهِكَ<sup>(٦)</sup> ، حَتَّىٰ لَا يَطْمَعَ شَرِيفٌ فِي حِيفَكَ ، وَلَا يَيْأسَ ضَعِيفٌ مِنْ عَدْلِكَ .

(٢) أَلَا يَأْلُوا أَلَوْا أَلَوْا .. قَصْرٌ وَأَبْطَأً ، ( اللَّسَانُ : أَلَا ) .

(٤) الطُّبُّقَاتُ الْكَبِيرَى لَابْنِ سَعْدٍ ٣٤٨ - ٣٤٧/٢ ، وَالإِمَامُ أَحْمَدُ ٢٣٦/٥ - ٢٤٢ ، وَأَبْوَ دَاؤِدَ في الْأَقْضِيَةِ

(٥) ( ٣٥٩٢ و ٣٥٩٣ ) بَابُ الْاجْتِهادِ بِالرَّأْيِ فِي الْقَضَاءِ ، وَالتَّرْمِذِيُّ فِي الْأَحْكَامِ ( ١٣٢٧ ، ١٧٧٨ ) ، انظر

نصب الرأي : ٦٣/٤

(٥) صَبِحَ الْأَشْنَى : ٤٥١/٥

(٦) أَيْ سَوٌّ بَيْنَ النَّاسِ ..

البُيُّنة على من ادْعى ، والبيان على من أنكر .

والصلح جائز بين المسلمين إلَّا صلحاً أحلَّ حراماً ، أو حرم حلالاً ، ولا ينبعك  
قضاء قضيته بالأمس ، فراجعت فيه نفسك ، وهديت لرشدك أن ترجع إلى الحق<sup>(٧)</sup> ،  
فإنَّ الحقَّ قديم لا يبطله شيء ، ومراجعة الحقِّ خير من التَّمادي في الباطل .

الفهم الفهم فيما تجلج في صدرك مِمَّا ليس في كتاب ولا في سُنَّة ، واعرف الأشباء  
والأمثال ، ثمَّ قِسِّ الأمور عند ذلك ، واعمد إلى أحجَّها إلى الله ، وأشبها بالحق فيما  
ترى .

واجعل لمن ادعى حقاً غائباً ، أو بُيُّنةً أمداً ينتهي إليه ، فإنَّ أحضر بِيَنَتِه أخذت  
له بحقه ، وإلَّا استحللت عليه القضاء ، فإنَّ ذلك أفقى للشَّكْ ، وأجلى للعمى ، وأبلغ  
في العذر .

والمسلمون عدول في الشهادة بعضهم على بعض ، إلَّا مجلوداً في حدٍ ، أو مجرِّباً عليه  
شهادة زور ، أو ظينناً في ولاء أو قربة ، فإنَّ الله قد تولى منكم السُّرائر ، ودرأ عنكم  
الشُّبهات .

وإياك والقلق والضجر والتَّأدي بالناس ، والتنَّكُر للخصوم في مواطن الحقِّ ، التي  
يوجب الله بها الأجر ، ويحسن الدُّخْر ، فإنه من يخلص نيتَه فيما بينه وبين الله  
تبارك وتعالى ولو على نفسه ، يكفِّه الله ما بينه وبين الناس ، ومن تزيَّن للناس فيما  
يعلم الله خلافه منه شأنه الله ، وهتك ستره ، وأبدى فعله ، فما ظنُّك بثواب عند الله  
عزَّ وجلَّ في عاجل رزقه ، وخزائن رحمته ، والسلام<sup>(٨)</sup> .

(٧) في دعوى أخرى مثلها ، أثناَيْتَيْنِي صدر فيها الحكم وصار حقاً مكتسباً لصاحبِه ، فلا يبدل الحكم فيها ،  
قال رضي الله عنه لما سُئِلَ عن اختلاف حُكْمَيْن في دعويَّيْنِ متشابهَيْنِ : « تلكَ كَا قضيَّنا ، وهذه كَا  
نقضيَ » .

(٨) عيون الأخبار : ٦٦/١ ، وصبح الأعشى : ٢٥٧/١ ، والبيان والثَّبَيْن ، ص : ٢٣٧

لقد جمعت هذه الرسالة العجيبة : آداب القضاء ، وأصول المحاكمة .

وكان رضي الله عنه إذا أتااه الخصمان ، بر克 على ركبتيه وقال : اللهم أعني عليهما ، فإن كل واحد منها يريدي عن ديني ، وقال : وما أبالي إذا اختص إلى لأيهما كان الحق<sup>(٩)</sup> . ومن روائعه رضي الله عنه ، قوله : لأن أعطل الحدود في الشبهات ، خير من أن أقيها في الشبهات<sup>(١٠)</sup> .

وفي أيام الأمويين : بدأ تسجيل الأحكام ، وطلب عمر بن عبد العزيز من أمرائه أن يتمنعوا من إيقاع عقوبة القتل بن يستحقها ، إلا بعد عرض الأمر عليه ، والحصول على موافقته ، وكان يوصي قضاطه : إياكم والممثة في العقوبة وجراها واللحيه .

وفي أيام العباسيين : ظهر منصب (قاضي القضاة) ، وهو بثابة وزير العدل اليوم ، وأول من تولى هذا المنصب أبو يوسف<sup>(١١)</sup> ، تلميذ أبي حنيفة ، فكان لا يولى قاض ، أو يعزل إلا بإشارته .

قال المأمون : أول العدل أن يعدل الرجل على بطانته ، ثم على الذين يلونهم ، حتى يبلغ العدل الطبقية السفلية<sup>(١٢)</sup> .

هذا .. وتحقق في الحضارة العربية الإسلامية فصل السلطة القضائية عن بقية سلطات الدولة ، ولم يجد القاضي حرجاً في إصدار حكم ضد الولاية ، أو الخليفة نفسه .

(٩) ابن سعد : ٢٠٨/١ و ٢٠٩.

(١٠) الخراج ، ص : ١٦٥ ، قال عليه السلام : « ادرؤوا الحدود عن المسلمين بالشبهات ما استطعتم ، فإذا وجدتم للسلم مخرجاً فخلوا سبيله ، فإن الإمام لأن يخاطئ في العفو خير له من أن يخاطئ في العقوبة » ، حتى أن أبي الدرداء (عويس بن عامر الخزرجي) أتى بأمرأة سرقت ، فقال : أسرقت ؟ قولي : لا ، (عيون الأخبار : ٢٠/١) .

(١١) يعقوب بن إبراهيم بن حبيب الأنباري : [١١٣ - ١٨٢ هـ = ٧٩٨ - ٧٣١ م] ، أول من دعى (قاضي قضاء الدنيا) ، وأول من وضع الكتب في أصول الفقه على منذهب أبي حنيفة ، وكان واسع العلم بالتفسير والمغازي وأيام العرب ، أشهر كتبه (الخرجاج) ، [الأعلام : ١٩٣/٨] .

(١٢) عيون الأخبار : ٢٤/١ .

## شروط القضاة :

الذُّكورة : وشَدَّ الطَّبَرِي فَأْجَازَ الْقَضَاءَ لِلْمَرْأَةِ فِي كُلِّ شَيْءٍ ، وأَجَازَ أَبُو حَنِيفَةَ قَضَاءَهَا فِيهَا تَصْحُّ فِيهِ شَهادَتُهَا .

والبلوغ : لِأَنَّ الصَّبَّى ناقص التَّمْيِيزِ مِنْ جَهَةِ ، وَلَيْسَ لَهُ وِلَايَةٌ عَلَى نَفْسِهِ ، فَلَا يَعْقُلُ أَنْ تَكُونَ لَهُ وِلَايَةٌ عَلَى النَّاسِ مِنْ جَهَةِ ثَانِيَةٍ .

والعقل : فَلَا يَجُوزُ أَنْ يُؤْلَى الْقَضَاءَ مَجْنُونَ ، بَلْ يَجُبُ أَنْ يَكُونَ عَاقِلًا ، صَحِيحٌ التَّمْيِيزِ ، جَيِّدُ الْفَطْنَةِ ، بَعِيدًا عَنِ السَّهْوِ وَالْغَفْلَةِ ، يَتَوَصَّلُ بِذَكَائِهِ إِلَى إِيقَاعِ مَا أَشْكَلَ ، وَفَصْلِ مَا أَعْضَلَ .

والحرّية : فَلَا يَجُوزُ لِلْعَبْدِ أَنْ يَكُونَ قاضِيًّا .

والإسلام : لَا يَجُوزُ أَنْ يُؤْلَى غَيْرُ الْمُسْلِمِ الْقَضَاءَ بَيْنَ الْمُسْلِمِينَ . ١٠

وسلامة السمع والبصر والنطق : لِيَسْأَلُ الْخُصُومُ ، وَيَسْتَمْعُ إِلَى أَقْوَالِهِمْ ، وَيَرَى مَا يَصْنَعُونَ بِمُحْضِرِهِ .

والعدالة : وَهِيَ عِنْدَ أَبِي حَنِيفَةَ أَنْ يَكُونَ ظَاهِرُ الْإِسْلَامُ ، وَأَنْ لَا تَعْلَمَ عَنْهُ جَرْحَةٌ ، فَمَعْنَى الْعَدْلَةِ ضَدُّ الْفَسْقِ هُنَا .

والعلم : صَفَةُ ضَرُورَيَّةٍ لِلقاضِيِّ ، وَبَعْضُهُمْ اسْتَوْجَبُ أَنْ يَكُونَ مجْتَهِدًا ، فَكَانَ يَحْيَى بْنُ أَكْثَمَ يَتَحَمَّلُ مِنْ يَرِيدُهُمْ لِلْقَضَاءِ ، فَقَالَ لِرَجُلٍ : مَا تَقُولُ فِي رَجُلَيْنِ زَوْجٍ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا الْآخَرُ أُمٌّهُ فَوْلَدٌ لَكُلِّ وَاحِدٍ مِنْ امْرَأَتِهِ وَلَدٌ ، مَا قَرَابَةُ مَا بَيْنَ الْوَلَدَيْنِ ؟ فَلَمْ يَعْرِفْهُمَا ، فَقَالَ لَهُ يَحْيَى : كُلُّ وَاحِدٍ مِنَ الْوَلَدَيْنِ عُمُّ الْآخَرِ لِأُمِّهِ . ١٥

وقال عمر بن عبد العزيز : « لَا يَنْبَغِي لِلرَّجُلِ أَنْ يَكُونَ قاضِيًّا حَتَّى تَكُونَ فِيهِ

(١٣) عيون الأخبار : ٦٥/١

خمس خصال : يكون عالماً قبل أن يَسْتَعْمِل ، مستشيراً لأهل العلم ، ملقياً للرِّئْع<sup>(١٤)</sup> ، منصفاً للخصم ، مقتدياً بالآئمة<sup>(١٥)</sup> .

### وينظر القاضي في الأمور التالية :

ينظر القاضي في الدعاوى الحقيقة التي يقدمها إليه الأفراد في المنازعات التي تقع بينهم ، والفصل فيها صلحاً ، أو بحكم باتٍ ، والنظر في الدعاوى الجزائية ، كدعوى القذف والجرح ، والنظر في الحدود التي تعد من حقوق الله ، ولو لم تقدم بذلك دعاوى من رجل ما يتّخذ لنفسه صفة المدعى ، وتنفيذ الأحكام واستيفاء الحدود ، والحجر على السُّفهاء ، وتنصيب الأولياء والأوصياء .. والنظر في الأوقاف ، والوصايا ، وتزويج الأيامى إذا جاءهن من يخطبن من أكفاءهن وأعضلهن أولياً وهنـ أـيـ منـ عـوـهـنـ من الزواج ظلماً - ، وتصفح الشهود ، والتتعديل على النزهاء منهم ، واطراح من لا يوثق به .

### مجلس القاضي وأدابه :

« قبول المدايا من أقبح ما يرتكبه القضاة ، فلنستد بآهـا بالكلية ، وقد علم أن مذهب الشافعـي رضـي الله تـعـالـي عنـهـ آهـ لاـ يـجـوزـ لـهـ أـنـ يـقـبـلـ الـهـدـيـةـ مـمـنـ لـمـ تـكـنـ لـهـ عـادـةـ آهـ بـهـادـيهـ قـبـلـ وـلـايـتهـ القـضـاءـ ، وـلـاـ مـنـ كـانـتـ لـهـ عـادـةـ مـاـ دـامـتـ لـهـ حـكـومـةـ ، وـالـمـذاـهـبـ آهـ فـيـ الـمـسـأـلـةـ مـعـرـوفـةـ ، وـأـنـ آـعـتـقـدـ آـهـ يـحـرـمـ عـلـىـ الـقـاضـيـ قـبـولـ هـدـيـةـ مـنـ يـهـدـيـ لـلـقـاضـيـ فـيـ الـعـرـفـ لـيـسـتـيـلـ خـاطـرـهـ لـقـضـاءـ أـرـبـهـ .. »<sup>(١٦)</sup> .

امرأة من قريش كان بينها وبين رجل خصومة ، فأراد أن يخاصمها إلى عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، فأهدت المرأة إلى عمر فخذ جزور ، ثم خاصته إليه ، فوجـهـ

(١٤) الرِّئْعُ : الطُّمْعُ والحرص الشديد ، الدُّنْعَةُ والشُّرُهُ وميل النَّفْسِ إلى دُنْيَةِ المطامع ، (اللسان : رثع) .

(١٥) عيون الأخبار : ٦٠/١

(١٦) معيد النعم ومبيد النقم ، ص ٤٨

القضاء عليها ، فقالت : يا أمير المؤمنين ، أفصل القضاء بيننا كا يُفصل فخذ الجزور ،  
فقضى عليها عمر وقال : إياكم والمدايا<sup>(١٧)</sup> .

وастعمل الحجاج المغيرة بن عبيد الله الثقفي على الكوفة ، فكان يقضي بين  
الناس ، فأهدى إليه رجل سراجاً من شبه<sup>(١٨)</sup> ، وبلغ ذلك خصمه ، فبعث إليه بغلة ،  
فلمَّا اجتمعا عند المغيرة جعل يحمل على صاحب السراج ، وجعل صاحب السراج يقول :  
إِنْ أَمْرِي أَنْصُوا مِنْ السَّرَاجِ ، فَلَمَّا أَكْثَرَ عَلَيْهِ قَالَ : وَيَحْكُ ، إِنَّ الْبَغْلَةَ رَمَحَتِ السَّرَاجِ  
فَكَسَرَتْهُ<sup>(١٩)</sup> .

كان القاضي يجلس للقضاء في داره ، أو في المسجد ، أو في السوق ، وربما ركب  
وتتجول في البلد ، فوقف حيث يطلب للقضاء ، واتخذت دار للقضاء في أغلب المدن  
الكبيرى ، تحتفظ فيها سجلات الدعاوى . ١٠

وكانت هيئة القاضي في جلوسه وكلامه وحركاته وإدارة الجلسات ، وإقامته هيبة  
القضاء ، قواعد ورسوم يعنى بها الفقهاء كثيراً : « عليه السكينة والوقار ، لا يتضاحك  
في مجلسه ، ويلزم العبوسية من غير غضب ، وينبع من رفع الصوت عنده .. » ،  
وذكرروا عن القاضي ابن حربويه<sup>(٢٠)</sup> أنه كان شديد الوقار ، فاختصم عنده رجلان ،  
فضحك أحدهم ، فصاح ابن حربويه صيحة ملأت الدار ، وقال : لا أضحك الله  
سينك ، تضحك في مجلس ، الله مطلع عليك فيه ؟ ويحك ! تضحك وقاضيك بين  
الجنة والنار<sup>(٢١)</sup> . ١٥

(١٧) عيون الأخبار : ٥٢١

(١٨) الشبه : النحاس الأصفر .

(١٩) عيون الأخبار : ٥٢١

(٢٠) تولى ابن حربويه القضاء سنة ٣٢٩ هـ أيام الخليفة المقتدر ، وكان آخر من ركب إليه الأمراء ، وكان  
لا يقوم للأمير إذا حضر ، وكان عزيز النفس ، عدلاً ، لا يفعل أمام الجمهور ما يحيطُ من كرامته .  
لا يتقيّد بذهب من المذاهب ، بل يجتهد .

(٢١) عيون الأخبار : ٦٥١

كره الفقهاء أن يأخذوا أجرًا قبالة قضائهم ، ثمَّ غَيْنَ لهم أجر قليل ، والقاعدة أن يكون للقاضي رزق يجري عليه من بيت المال ، ليفرغ من همَّ المعيشة إلى همَّ القضاء ، فعبد الرَّحْمَن بن حَجَيْرَ الْخُولَانِي : [ ت ٨٣ هـ = ٧٠٢ م ] ، ولأَدَه عبد العزيز بن مروان القضاء وبيت المال في مصر ، فكان رزقه كل سنة ألف دينار<sup>(٢٢)</sup> ، وعبد الله بن لَهِيَعَة بن فُرَعَانَ الْمَضْرِمِي : [ ت ٩٧ هـ = ٧١٥ م ] ، ولي قضاء مصر للمنصور العَبَّاسِي سنة ١٥٤ هـ ، فأجرى عليه ثلاثين ديناراً كل شهر<sup>(٢٣)</sup> ، واتَّجر بعض القضاة إلى جانب منصبهم ليعيشوا عيشة لائقه محترمة .

كتب يحيى بن حمزة قاضي دمشق زمن الرَّشِيد إلى الأمير إسحاق بن عيسى كتاباً ، بدأ بقوله : « أَمَّا بعد ، فلا ينبغي لقاضٍ أن يكون غارماً<sup>(٢٤)</sup> ، لأنَّ الفارم يعد فيَخْلِف ، ويقول فيكذب ، ولا ينبغي أن يكون به حاجة إلى أحد فَيهُنَّ فِي الْحَقِّ ، وينعاِق<sup>(٢٥)</sup> عن مقطوعه ، لأنَّ طلب الحاجات فقر ظاهر وهم شاغل » ، ولا ينبغي أن يعارض همُّ الْحُكْمَ همُّ غيره ، فيزري بصاحبِه ، ويشغلُه عنه ». ١٠

وفي مدينة البَصْرَة كان القاضي سَوَّارَ بن عبد الله<sup>(٢٦)</sup> ، فلم يَرِ النَّاسَ حَاكَمَ قطًّا ، ولا زَمِيَّتاً ولا رَكِيناً<sup>(٢٧)</sup> ، ولا وقوراً حلِيماً ، ضبط من نفسه ، ومملَك من حركته مثلَّ الذي ضَبَطَ ومملَك ، كان يُصَلِّي الغداة في منزله ، وهو قريب الدار من مسجده ، فيأتي مجلسه فيحتوي ولا يتَّكئ ، فلا يزال مُنتصباً لا يتحرَّك له عضو ، ولا يلتفت ، ولا يخلُّ حَبْوَتَه<sup>(٢٨)</sup> ، ولا يحوّل رِجْلاً عنِّ رجل ، ولا يعتمد على أحد شَقِّيه ، حتَّى كَانَه

(٢٢) الأعلام : ٢٠٢/٢

(٢٣) الأعلام : ١١٥/٤

(٢٤) الْفَرْمُ : الدِّيْنُ ، ورَجُلٌ غَارِمٌ : عليه دِيْنٌ ، (اللُّسَانُ : غرم ) .

(٢٥) هكذا وردت في ( تاريخ دمشق ) لابن عساكر ، ولعلها ( يعاق ) عن قضايه .

(٢٦) سَوَّارَ بن عبد الله بن قدامة العنبري البصري .

(٢٧) الزَّمِيْتُ : العظيم الْوَقَارُ ، والرُّكِينُ : الرَّزِينُ .

(٢٨) الْحَبْوَةُ : أن يجمع الرَّجُل بين ظهره وساقيه بعامة ونحوها .

بناءً مبنيًّا ، أو صخرة منصوبة ، فلا يزال كذلك ، حتى يقوم إلى العصر ، ثم يرجع لمجلسه ، فلا يزال كذلك حتى يقوم لصلاة المغرب ، ثم ربئاً عاد إلى محله ، بل كثيراً ما كان يكون ذلك إذا بقي عليه من قراءة العهود والشروط والوثائق ، ثم يصلّي العشاء الأخيرة وينصرف ، فالحقُّ يقال : لم يَقْمِ في طول تلك المدة والولاية مرّة واحدة إلى ٥ الوضوء ، ولا احتاج إليه ، ولا شرب ماء ولا غيره من الشراب ، كذلك كان شأنه في طوال الأيام وفي قصارها ، وفي صيفها وفي شتائهما ، وكان مع ذلك لا يحرّك يده ، ولا يشير برأسه ، وليس إلا أن يتكلّم ثم يوجز ، ويبلغ بالكلام البسيط المعاني الكثيرة ، فبیننا هو كذلك ذات يوم وأصحابه حواليه ، وفي السّماطين<sup>(٢٩)</sup> بين يديه ، إذ سقط على ١٠ أنفه ذباب فأطاح المكث ، ثم تحول إلى مُؤَقِّع عينه<sup>(٣٠)</sup> ، فرام الصبر في سقوطه على المؤق ، وعلى عضه ونفاذ خرطومه كارام من الصبر على سقوطه على أنفه من غير أن يحرّك أربنته ، أو يغضّن<sup>(٣١)</sup> وجهه ، أو يذبّ بياصبعه ، فلما طال ذلك عليه من الذباب وشغله وأوجعه وأحرقه ، وقد إلى مكان لا يحتمل التّغافل ، أطبق جفنه الأعلى على جفنه الأسفل فلم ينهض ، فدعاه ذلك إلى أن وآل الإطباق والفتح ، فتنجحَ ريثما سكن جفنه ، ثم عاد إلى مؤقه بأشدّ من مرّته الأولى ، فغمس خرطومه في مكان كان قد ١٥ أوهاه قبل ذلك ، فكان احتاله له أضعف ، وعجزه عن الصبر في الثانية أقوى ، فحرّك أجفانه وزاد في شدة الحركة وفي فتح العين ، وفي تتابع الفتح والإطباق ، فتنجحَ عنه بقدر ما سكنت حركته ثم عاد إلى موضعه ، فما زال يلحّ عليه حتى استقرّ صبره ، وبلغ مجده ، فلم يجد بدأً من أن يذبّ عن عينيه بيده ، ففعل ، وعيون القوم إليه ترمّقه ، وكأنهم لا يرونـه ، فتنجحَ عنه بقدر ماردة بيده ، وسكت حركته ثم عاد إلى ٢٠ موضعه ، ثم ألجأه إلى أن ذبّ عن وجهه بطرف كمه ، ثم ألجأه إلى أن تابع بين ذلك ،

(٢٩) السّماط (بالكسر) : الصّف .

(٣٠) المؤق : طرف العين مَا يلي الأنف .

(٣١) غضن وجهه : جعل به غضوناً ، وذلك بأن يقبض جلده .

وعلم أنّ فعله كله بعين من حضره من أمنائه وجلسائه ، فلما نظروا إليه قال : أشهد أنَّ الذِّبَابُ أَلْحُّ مِنَ الْخَنْفَسَاءِ ، وَأَزَهِي مِنَ الْغَرَابِ ! واستغفر الله ! فما أكثر من أعجبته نفسه ، فأراد الله عز وجل أن يعْرِفه من ضعفه ما كان عنه مستوراً ! وقد علمت أنني عند النَّاسِ مِنْ أَرْمَتِ النَّاسَ<sup>(٢٢)</sup> ، فقد غلبني وفضحتي أضعف خلقه ، ثم تلا قوله تعالى : ﴿ وَإِنْ يَسْلُبُهُمُ الذِّبَابُ شَيْئاً لَا يَسْتَقِنُوهُ مِنْهُ ضَعْفَ الطَّالِبِ وَالْمَطْلُوبِ ﴾ [الحج : ٢٢/٢٢] .

وكان يَّنِّي اللسان ، قليلَ فضولِ الكلام ، وكان مهيباً في أصحابه ، وكان أحد من لم يطعن عليه في نفسه ، ولا في تعريض أصحابه للمنالة<sup>(٢٣)</sup> .

وللقاضي أن يتّخذ كتاباً لتسجيل الأحكام وحجج المدعين ، وخازناً يحفظ الدّعاوى ، وأعوااناً يرسلهم في إحضار الخصوم ، وحاجباً ينظم أوقات حضور الخصوم ، وأحياناً ترجماناً ينقل إليه أقوال الأعاجم .

وقد يُولّى القاضي على بلد بكماله ، وتكون بذلك ولايته عامّة ، وقد تختص ولايته بالنظر في أقضية معينة ، أو في ناحية من المدينة فقط ، عندها تقسم المدينة الواحدة محلات ، وفي كل محلّ منها قاضٍ .

وعرفت حضارتنا العربية الإسلامية (قضاء العسكر)<sup>(٢٤)</sup> أيضاً ، وأورد ١٥ القلقشندى وصيّة لقاضي العسكر ، منها : « وهو الحاكم حيث لا تنفذ إلا أقضية السيف ، ولا تزدحم الغرماء إلا في مواقف الصّوف .. وأكثر ما يتحاكم إليه في الغنائم التي لم تحيل لأحد قبل هذه الأمة ، وفي الشّركة وما تطلب فيه القسمة ، وفي المبيعات وما يردد منها بعييب ، وفي الديون المؤجلة وما يحکم فيها بغير ، وكلّ هذا مما لا يحتمل

(٢٢) أرمّت النّاس : أي أشدّهم وقاراً وسكوناً .

(٢٣) المنالة : مصدر نلت أنا ، و مجلس عبد الله بن سوار هذا في (كتاب الحيوان) : ٢٤٣/٢

(٢٤) « يجعل له - لقاضي - مستقرًا معروفاً في العسكر يقصد فيه إذا نصب الحياة ، وموضعًا يمشي فيه ليقضي فيه وهو سائر ، وأشار ما كان على يمين الأعلام » ، صبح الأعشى : ٢٠٧/١١

طُولَ الأنَةِ فِي الْقَضَاءِ ، وَاشْتِفَالَ الْجَنْدِ الْمُنْصُورِ عَنْ مَوَاقِفِ الْجَهَادِ بِالتَّرَدُّدِ إِلَيْهِ  
بِالْإِمْضَاءِ ، فَلَيْكَنْ مُسْتَحْضُراً لِهَذِهِ الْمَسَائِلِ لِيَبْتَتِ الْحُكْمُ فِي وَقْتِهِ ، وَيُسَارِعُ السَّيْفَ  
الْمُصْلَتَ فِي ذَلِكَ الْمَوْقِفِ بِيَتْهُ»<sup>(٣٥)</sup> .

### نزاهة القضاء :

«إِنَّ الْغَرْضَ مِنَ الْقَضَاءِ هُوَ إِقَامَةُ الْعَدْلِ بَيْنَ النَّاسِ بِنَصْرِ الْمُظْلُومِ ، وَالْأَخْذِ عَلَى  
يَدِ الظَّالِمِ ، وَإِيصالِ الْحَقُوقِ إِلَى أَرْبَابِهَا ، وَالْقَضَاءِ عَلَى الْمَنَازِعَاتِ وَالْمَخْصُومَاتِ ،  
وَالْإِصْلَاحِ بَيْنَ النَّاسِ ، وَلَا يَتَحَقَّقُ ذَلِكَ إِلَّا بِنَزاهَةِ الْقَضَاءِ ، وَتَحْرِيزِ الْعَدْلِ ، وَإِعْانَتِهِمْ  
عَلَيْهِ ، وَبَعْدِهِمْ عَنِ الظُّلْمِ ، وَإِبْعادِهِمْ عَنْهُ ، وَابْتِعَادِهِمْ عَنْ كُلِّ مَا يَوْجِبُ الشُّبُهَةُ وَالْتَّهْمَةُ  
فِي أَحْكَامِهِمْ وَإِلَزَامِهِمْ بِذَلِكِ ، وَقَدْ وَضَعَتِ الشَّرِيعَةُ إِلَيْهِمْ نُظُمًا كَفِيلَةً بِتَحْقِيقِ هَذِهِ  
النَّزاهَةِ عَلَى أَكْمَلِ وَجْهِهِ ، وَأَوْسَعَ نَطَاقَهُ ، جَعَلَتِنَا نَظَامُ الْقَضَاءِ فِي إِسْلَامِ مَضِرَبُ  
الْمَثَلِ فِي الْعَدْلَةِ وَالنَّزاهَةِ وَالْفَقَهِ ، وَكَانَ لِإِسْلَامِ وَسِيرَةِ الَّذِينَ أَوتُوا الْعِلْمَ مِنْ رِجَالِهِ أَثْرٌ  
فِي إِصْلَاحِ الْقَضَاءِ كَبِيرٌ ، فَهُوَ يَلْقَنُ الْقَاضِيَ أَنَّهُ مُسْتَقْلٌ فِي قَضَائِهِ ، لَيْسَ لِأَحَدٍ عَلَيْهِ مِنْ  
سَبِيلٍ .. قَالَ ابْنُ عَبْدِ السَّلَامِ يَصُفُّ قَضَاءَ إِسْلَامِ الْعَادِلِينَ : وَرَبِّا كَانَ بَعْضُهُمْ يَحْكُمُ عَلَى  
مَنْ وَلَاهُ ، وَلَا يَقْبِلُهُ إِنْ شَهِدَ عَنْهُ»<sup>(٣٦)</sup> .

وهذا لا يعني أَلَا تتدخلُ الدُّولَةُ فِي الْقَضَاءِ مُطلَقاً ، لَقَدْ كَانَتْ تَتَدَخُّلُ فِي حَالٍ بَعْدَ  
السُّلْطَانِ عَنِ الْعَدْلِ بَيْنَ رَعَيْتِهِ ، أَوْ فِي حَالٍ فَقَهِ السُّلْطَانِ وَخَطَا الْقَاضِي عَنْ حَسَنِ  
نِيَّةٍ<sup>(٣٧)</sup> . وَالْأَصْلُ : ضَفَتِ الشَّرِيعَةُ صُونَ الْقَضَاءِ مِنَ التَّدَخُّلِ فِيهِ ، وَهَذِهِ أَمْثَالٌ عَلَى  
مَا كَانَ عَلَيْهِ الْقَضَاءُ فِي إِسْلَامِ

(٣٥) صبح الأعشى : ٢٠٧/١١

(٣٦) نَظَامُ الْقَضَاءِ فِي إِسْلَامِ ، مِنَ الْبَحْوثِ الْمُتَدَدِّمةِ لِمُؤْتَرِ الْفَقَهِ إِلَيْهِمُ الَّذِي عَقَدَتْهُ جَامِعَةُ الْإِمامِ مُحَمَّدِ بْنِ  
سَعْوَدِ إِلَيْهِمْ بِالرِّيَاضِ سَنَةَ ١٣٩٦ هـ ، أَشْرَفَتْ عَلَى طَبَاعَتِهِ وَنَسْرَهُ إِدَارَةُ الثُّقَافَةِ وَالنُّسُرِ بِالجَامِعَةِ

سَنَةُ ١٤٠٤ هـ ١٩٨٤ م.

(٣٧) تارِيخُ الْيَعْقوُبِيِّ : ٤٦٨/٢

شريح بن الحارث بن قيس الكندي (أبو أميّة) ، من أشهر القضاة الفقهاء في صدر الإسلام ، ولد قضاء الكوفة في زمن عمر وعثمان وعلي ومعاوية ، كان ثقة في الحديث ، مأموناً في القضاء ، له باع في الأدب والشعر<sup>(٢٨)</sup> ، أقام خمساً وسبعين سنة في القضاء لم يتعطل فيها إلاً ثلاثة سنين ، امتنع فيها من القضاء في فتنة عبد الله بن الزبير ، واستعفى الحاجاج بن يوسف الثقفي من القضاء ، فأعفاه ولم يقض بين اثنين حتى مات<sup>(٢٩)</sup> .

دخل الأشعث بن قيس بن معدىكرب ، أمير كندة في الجاهلية والإسلام<sup>(٤٠)</sup> ، على شريح في مجلس القضاء ، فقال له شريح : مرحباً ، أهلاً بشيخنا وسيّدنا ، وأجلسه معه ، فبينما هو جالس معه ، إذ دخل رجل يتظلم من الأشعث ، فقال له شريح : قمْ فاجلس مجلس الخصم ، وكلم صاحبك ، قال : بل أكلمه في مجلسي ، فقال له : ١٠ لتقومنَ ، أو لامرَنَ من يقيمك ، فقام امثلاً لأمر القضاء<sup>(٤١)</sup> .

كتب أبو جعفر المنصور إلى سوار بن عبد الله قاضي البصرة : انظر الأرض التي يخاصم فيها فلان القائد فلان التاجر ، فادفعها إلى فلان القائد ، فكتب إليه سوار : إنَّ البيّنة قد قامت عندي أنها لفلان التاجر ، فلست أخرجها من يديه إلاً بيّنة ، فكتب إليه المنصور : والله الذي لا إله إلا هو لتدفعنها إلى فلان القائد ، فكتب إليه سوار : ١٥ والله الذي لا إله إلا هو لا أخرجتها من يدي فلان التاجر إلاً بحق !

فلمَّا جاءه الكتاب ، قال أبو جعفر المنصور : ملأتها والله عدلاً ، صار قضائي<sup>(٤٢)</sup>  
يردُونني إلى الحق

(٢٨) أصله من اليون ، عمر طويلاً ، ومات بالكوفة سنة ٧٨ هـ = ٦٩٧ م ، (الأعلام : ١٦١/٣) .

(٢٩) وفيات الأعيان : ٤٠/٢

(٤٠) وكان من ذوي الرأي والإقدام ، موصفاً بالطيبة ، توفي سنة ٤٠ هـ = ٦٦١ م ، (الأعلام : ٣٣٢/١) .

(٤١) تاريخ القضاء في الإسلام ، ص ٢٢ ، محمود محمد عرنوس .

(٤٢) تاريخ مدينة دمشق ، لابن عساكر ، المجلد ٢٨ ، ص ٢٢٧ .

وَشُكِيَ سَوَارَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ إِلَى أَبِي جَعْفَرِ الْمُنْصُورِ، وَأُثْنَيَ عَلَيْهِ عَنْهُ شَرًّاً، فَاسْتَقْدَمَهُ  
مِنَ الْبَصَرَةِ، فَلَمَّاً أَنْ قَدِمَ دَخْلُ عَلَيْهِ، فَعَطَسَ الْمُنْصُورَ، فَلَمْ يَشْمُسْهُ سَوَارٌ، فَقَالَ :  
مَا يَنْعَكَ مِنَ التَّشْمِيتِ؟ قَالَ : لَا إِنَّكَ لَمْ تَحْمِدْ اللَّهَ، فَقَالَ : قَدْ حَمِدْتُ فِي نَفْسِي ، قَالَ  
سَوَارٌ : فَقَدْ شَمَّتْكَ فِي نَفْسِي ، فَقَالَ : ارْجِعْ إِلَى عَمَلِكَ، فَإِنَّكَ إِذَا لَمْ تَحَابِنِي لَمْ تَحَابِ  
هُوَ غَيْرِي<sup>(٤٢)</sup> !

قال نمير المدنى : قدم علينا أمير المؤمنين المنصور المدينة ، و محمد بن عمران الطلحي  
على قضائه ، وأنا كاتبه ، فاستعدى الجماليون على أمير المؤمنين في شيء ذكروه ، فأمرني  
أن أكتب إليه كتاباً بالحضور معهم وإنصافهم ، فقلت : تعفيوني من هذا ، فإنه يعرف  
خطي ، فقال : اكتب ! فكتبت ، ثم ختمه ، فقال : لا يمضي به - والله - غيرك ،  
فضضت به إلى الربيع ، وجعلت اعتذر إليه ، فقال : لا عليك ، فدخل عليه بالكتاب ،  
ثم خرج الربيع فقال للناس ، وقد حضر وجوه أهل المدينة والاشراف ، وغيرهم : إنَّ  
أمير المؤمنين يقرأ عليكم السلام ، ويقول لكم : إِنِّي قد دعوت إلى مجلس الحكم ،  
فلا أعلم أحداً قام إليَّ إذا خرجت ، أو تداني بالسلام ، ثم خرج والمسيب بين يديه ،  
والربيع ، وأنا خلفه ، وهو في إزار ورداء ، فسلم على الناس ، فما قام إليه أحد ، ثم  
مضى حتى بدأ بالقبر ، فسلم على رسول الله ﷺ ، ثم التفت إلى الربيع ، فقال :  
يا ربيع ، ويحك ! أخشى إن رأي ابن عمران أن يدخل قلبه لي هيبة ، فيتحول عن  
مجلسه ، وبالله لئن فعل لا ولية أبداً !

فَلَمَّا رَأَاهُ ، وَكَانَ مَتَّكِئاً ، أَطْلَقَ رَدَاءَهُ عَنْ عَاقِهِ ثُمَّ احْتَبَى بِهِ ، وَدَعَا بِالْخُصُومِ  
وَالْجَمَالِينِ ، ثُمَّ دَعَا بِأَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ، ثُمَّ أَدْعَى عَلَيْهِ الْقَوْمَ ، فَقُضِيَ لَهُ عَلَيْهِ ، فَلَمَّا دَخَلَ  
الْدَّارَ قَالَ لِلرَّبِيعِ : اذْهَبْ ، فَإِذَا قَامَ وَخَرَجَ مِنْ عَنْهُ مِنَ الْخُصُومِ فَادْعُهُ ، فَقَالَ :  
يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ، مَا دَعَا بِكَ إِلَّا بَعْدَ أَنْ فَرَغَ مِنْ أَمْرِ النَّاسِ جَمِيعاً ، فَلَمَّا دَخَلَ عَلَيْهِ

سلم ، فقال : جزاك الله عن دينك ، وعن نبيك ، وعن حسبك ، وعن خليفتك أحسن الجزاء ، قد أمرت لك بعشرة آلاف دينار ، فاقبضها ، وكانت عامّة أموال محمد بن عمران من تلك الصلة<sup>(٤٤)</sup> .

ويروي أبو يوسف - وهو من أخذوا القضاة - عن نفسه ، أنه جاءه رجل يدعى أن له بستانًا في يد الخليفة ، فأحضر الخليفة إلى مجلس القضاء ، وطلب من المدعى البينة ، ه فقال : غصبه المهدى<sup>(٤٥)</sup> مني ولا بيته لدي ، وليحلف الخليفة ، فقال أمير المؤمنين : البستان لي اشتراه لي المهدى ، ولم أجده به عقداً ، فوجّه القاضي أبو يوسف إلى الخليفة اليمين ثلاث مرات ، فلما لم يحلف ، قضى بالبستان للرجل .

ومن ذلك أن أبي يوسف رد شهادة الوزير الفضل بن الربيع ، فسأله الرشيد أعظم ملوك الأرض في عصره في ذلك ، فقال : سمعته يقول : أنا عبد الخليفة ، فإن كان صادقاً فلا شهادة لعبد ، وإن كان كاذباً فشهادته مردودة أيضاً لكتبه ، وبالغ الخليفة في الجدل ، فقال : وما شأني كشاهد ، أتقبل شهادتي ؟ فقال أبو يوسف : لا ، فيعجب الخليفة ، وسأله عن السبب ، فقال : لأنك تتکبر على العُلُق ، ولا تحضر الجماعة من المسلمين ، وهذا ينافي العدالة التي هي شرط لقبول الشهادة ، فبني الرشيد مسجداً في داره ، وأذن للعامّة في الصلاة فيه ، فحضر بذلك صلاة الجماعة .

ويروي البيهقي في الجزء الثاني من كتابه (المحاسن والمساوئ) ، ما حدث بين الخليفة المأمون ، وقاضيه يحيى بن أكم<sup>(٤٦)</sup> . قاضي بغداد في زمانه ، وقد وقف رجل من

(٤٥) المهدى والرشيد ، فالقصة هنا بين الرشيد وقاضي القضاة أبي يوسف يعقوب بن إبراهيم صاحب أبي حنيفة .

(٤٦) يحيى بن أكم بن محمد بن قطن الشامي (أبو محمد) : [١٥٩ - ٢٤٢ هـ = ٨٥٧ - ٧٧٥ م] ، قاضي رفع العدل ، عالي الشهرة من نبلاء الفقهاء ، ولد المأمون قضاء البصرة سنة ٢٠٢ هـ ، ثم قضاة القضاة في بغداد ، وأضاف إليه تدبير دولته ، فكان وزراء الدولة لا يقدمون ولا يؤخرون في شيء إلا بعد عرضه عليه ، وغلب على المأمون ، حتى لم يتقدمه عنده أحد ، (الأعلام : ١٢٨/٨) .

عامة الشعب بين يدي المأمون ، وهو في مجلس المظالم يتظلم منه ، فتراد الكلام ساعة فلم يتفقا ، وقف هذا الرجل المغمور يجاجح الخليفة على حق له عنده ، فلا يصل معه إلى اتفاق ، فيقول له المأمون الإمام الأعظم : فمن يحكم بيننا ؟ فيقول الرجل غير هياب ولا وجل : القاضي الذي أقمته لرعايتك ، وكان يومئذ يحيى بن أكثم ، فدعا به المأمون ، فقال له : اقض بيننا ، قال القاضي : في حكم قضية - أي دعوى - قال المأمون : نعم ، قال القاضي : لا أفعل ، فعجب المأمون ، وقال : لماذا ؟ قال القاضي : لأنَّ أمير المؤمنين لم يجعل داره مجلس قضاء ، فإن كانت له دعوى ، فليأت مجلس الحكم ، قال الخليفة : قد جعلت داري مجلساً للقضاء ، قال القاضي : إذاً فلأني أبدأ بالعامة ليصح مجلس القضاء ، وتكون المحاكمة علنية ، قال الخليفة : افعل ، ففتح الباب ، ١٠ وقعد في ناحية من الدار ، وأذن للعامة ، ونادي المُحضر ، وأخذت الرِّقَاع - عرائض الدُّعاوَى - ودعا الخصوم على ترتيبهم حتى جاءت النوبة إلى المتظلم من الخليفة ، فقال له القاضي : ما تقول ؟ قال الرجل : أقول أن تدعوا بخصمي أمير المؤمنين ، فنادي ١٥ المُحضر : عبد الله المأمون ، فإذا بأمير المؤمنين قد خرج في رداء وقميص وسروال في نعل رقيق ، ومعه غلام يحمل مصلى ، حتى وقف أمام القاضي يحيى بن أكثم ، ويحيى جالس في مكانه ، فقال للمأمون : اجلس ، فطرح المصلى ليقعد عليها الخليفة ، فمنعه القاضي ، حتى جاء بصلى مثله ، فبَسَطَ للخصم ، وجلس عليه ، وقضى بينهما<sup>(٤٧)</sup> .

وغضب المعتصم على رجل من أهل الجزيرة الفراتية ، وأحضر السيف والنطع ،  
قال له المعتصم : فعلتَ وصنعتَ ، وأمر بضرب عنقه ، فقال له أبو أحمد بن أبي دُواه<sup>(٤٨)</sup> :

(٤٧) نظام القضاء في الإسلام ، عن : (القضاء في الإسلام) تاريخه ونظامه ، ص : ٨٢-٨١ ، د. إبراهيم نجيب محمد عوض .

(٤٨) أبو الحسن علي بن أبي دُواه بن جرير بن مالك الإيادى (أبو عبد الله) : [١٦٠ - ٢٤٠ هـ = ٧٧٧ - ٨٥٤ م] ، أحد القضاة الشهورين من المعتزلة ، قال أبو العيناء : ما رأيت رئيساً قط أنصح ولا أطلق من ابن أبي دُواه ، وهو أول من افتتح الكلام مع الخلفاء ، اتصل أولاً بالمؤمنون ، فلما قرب موته أوصى به أخاه المعتصم ، فجعله قاضي قضااته ، وجعل يستشيره في أمور الدولة كلها ، (الأعلام : ١٢٤/١) .

يا أمير المؤمنين ، سبق السيف العذل ، فتأنَّ في أمره فإنه مظلوم ، قال : فسكن قليلاً ،  
 قال ابن أبي دواد : وغرنى البول ، فلم أقدر على حبسه ، وعلمت أنني إن قتلت  
 الرجل ، فجعلت ثيابي تحتي وبُلْتُ فيها حتى خلصت الرجل ، قال : فلما قتلت نظر  
 المعتصم إلى ثيابي رطبة ، فقال : يا أمبا عبد الله كان تحتك ماء ؟ فقلت : لا  
 يا أمير المؤمنين ، ولكنَّه كان كذلك ، فضحك المعتصم ودعا لي ، وقال : أحسنت  
 بارك الله فيك ، وخلع عليه ، وأمره له بئنة ألف درهم <sup>(٤٩)</sup> .

لما اشتدَّ الصراع بين أفراد البيت الأيوبي بعد وفاة الكامل ، عمَد الصالح إسماعيل  
 سلطان دمشق إلى محالفة الصَّليبيِّين ، وسلم بعض البلاد الإسلامية مقابل أن يقفوا معه  
 ضدَّ الصالح أيوب سلطان مصر ، وسمح سلطان دمشق للصَّليبيِّين بدخولها وشراء  
 السلاح منها ، فثار الرأي العام الإسلامي ضده ، فأفتق الشَّيخ عز الدين بن عبد السلام <sup>١٠</sup>  
 بتحريم بيع السلاح ، وبخلع السلطان ، وخطب في المسجد الأموي بدمشق ، ودعا إلى  
 الجهاد ، وحرَّم ذكر اسم السلطان في الخطبة ، فاعتقله السلطان ، وحدَّد إقامته ، فترك  
 دمشق قاصداً مصر ، وفي الطريق وفاه أمير من السلطان ليسترضيه ، ووعده برد جيد  
 ما كان له من سلطة ، وقال : بل أكثر من ذلك ، بشرط أن يخضع للسلطان ، ويقبل <sup>١٥</sup>  
 يده ، فرَّ الشَّيخ على الأمير : والله يا ماسكين ما أرضاه أن يقبل يدي ، فضلًا عن أن  
 أقبل يده .. ياقوم أنت في واد وأنا في واد ، والحمد لله الذي عافاني مما ابتلاك به <sup>(٥٠)</sup> .

وفي مصر ولِي عز الدين بن عبد السلام منصب قاضي القضاة ، فنظر في واقع أمراء  
 الدولة من المالكين الذين اشترأهم السلاطين بأموال بيت المال ، وانخرطوا في سلك  
 الجنديَّة ، وبلغوا رتبة الإمارة ، فكان يقضي ببطلان تصريحاتهم وعقودهم من بيع إلى  
 شراء إلى رهن ، لما ثبت لديه من بقاء الرق في أعقاهم ، ولما نوقش في ذلك أصرَّ على <sup>٢٠</sup>

(٤٩) وفيات الأعيان : ٨٢/١

(٥٠) نظام القضاء في الإسلام ، عن : نظم الحكم والإدارة في الشريعة الإسلامية والقوانين الوضعية ، علي على منصور .

رأيه ، إلا أن ينادي على هؤلاء الأمراء وييأبون ، ويوضع ثنهم في بيت المال ، وبذلك يinal كل منهم حرّيته ، ويصبح أهلاً للتعاقد ، فعجبوا لذلك وهموا بقتله ، واستعدوا عليه السلطان ، فأمره أن يدعهم وشأنهم ، فلم يقبل ابن عبد السلام ، واستقال وخرج من مصر ، ووضع أمتعته على حمار ، وأركب أسرته على حمار آخر ، وسار خلفهم ، فهاج الناس في ثورة ، فخاف السلطان على ملكه ، وخرج إلى الشّيخ فلحق به ، واسترضاه وأعاده إلى عمله ، وتم له ما أراد ، ونادى على الأمراء واحداً بعد الآخر ، وغالي في ثنهم ، ثم كتب لكلٍّ منهم إشهاداً شرعاً بحرّيته<sup>(٥١)</sup> .

كال الدين بن برهان الغزوي ، قاضي قضاة السلطان أبي المجاهد محمد شاه بن غيات الدين تغلق شاه ملك الهند والسندي ، جاءه رجل من كبار المندوب يدعي أنَّ ١٠ السلطان قتل أخيه من غير موجب ، فدعا السلطان إلى مجلس القضاء ، فقضى السلطان على قدميه ، ولا سلاح معه إلى مجلس القاضي فسلم وجلس ، وكان قد أمر القاضي قبل ذلك أنَّه إذا جاءه إلى مجلسه ، فلا يقوم له ولا يتحرّك ، فصعد إلى المجلس ، ووقف بين يدي القاضي ، فحكم عليه أن يرضي خصمه عن دم أخيه ، فأرضاه<sup>(٥٢)</sup> .

وروي عن إياس بن معاوية أنَّه قال : ماغلبني قط سوى رجل واحد ، وذلك أنَّ ١٥ كنت في مجلس القضاء بالبصرة ، فدخل عليَّ رجل ، وشهد عندي أنَّ البستان الفلاني ، وذكر حدوده ، هو ملك فلان ، فقلت له : كم عدد شجره ؟ فسكت ، ثم قال : منذ متى تحكم سيدنا القاضي في هذا المجلس ؟ فقلت : منذ كذا ، قال : فكم عدد خشب سقفه ؟ فقلت له : الحقُّ معك ، وأجزت شهادته .

وبني أحد وجهاء البصرة داراً ، وكان في جواره بيت لامرأة عجوز يساوي عشرين ٢٠ ديناراً ، واحتاج صاحب الدار لبيت العجوز ، كي يوسع داره ، فبذل فيه مئتي دينار ،

(٥١) المرجع السابق ، ص : ٣٧٥-٣٧٦.

(٥٢) رحلة ابن بطوطة ، ص ٤٥٥

فرفضت ، فقيل لها : إنَّ القاضي يحجر عليكِ بسفهك حيث ضيَّعت مئتي دينار لما يساوي عشرين ديناراً ، فقالت : لماذا لا يحجر على من يشتري بمئتين ما يساوي عشرين ديناراً ، فأفحمت القاضي ومن معه ، وظلَّ البيت في يدها حتَّى ماتت .

وفي الأندلس : يحيى بن يحيى الْلَّيْثِي ، أَسَّسَ لقضاء الأندلس أُسْسًا متينة ، فقد وضع نظام القضاة ، وسمَّى قاضي القضاة ، وقاضي الجماعة ، ورتب مجلساً للشُورى وسمَّى أعضاءه ، فكان إذا ترجم لشخص منهم كان من شرفه أَنَّه من رجال الشُورى ، ينظر هذا المجلس في الفتيا ، وفي المشاكل الفقهية ، ويبدي فيها رأيه ، وكان عددهم في بعض الأحيان ستة عشر .

لقد كان يحيى بن يحيى الْلَّيْثِي كأي يوسف في المشرق ، وممَّا يدلُّ على جلالته وجاهه ، أنَّ الأمير عبد الرحمن الناصر<sup>(٥٣)</sup> اتصل بجارية يحبها في شهر رمضان ، ثم ندم على ما فعل ندماً كبيراً ، فسأل يحيى عن الكفارة ، فقال له : تصوم شهرين متتابعين ، فلما خرج قيل له : لِمَ لَمْ تُفْتِ بمنذهب مالك ( وهو مالكي ) في التخيير بين الصوم وعتق رقبة ؟ فقال : لوفتحنا له هذا الباب لسهَّلَ عليه أن يتصل كل يوم بجواريه ، ثم يعتق رقبة ، ولكن حملته على أصعب الأمرين لئلا يعود .

وأبو إبراهيم التميمي القرطبي ، تخلَّفَ عن الحضور في ولية دعاء إليها عبد الرحمن الناصر ، وكان صديقاً لابنه الحكم ، فلما سُئلَ في ذلك ردَّ فقال : إنَّ من قبلك من الأمراء والخلفاء ، كانوا يستبكون من هذه الطبقة بقية لا يمتهنونها بما يشننها ويرد منها ، يستعدون بها لدينهم ، ويذينون بها عند رعاياتهم ، ولهذا تخلَّفت<sup>(٥٤)</sup> .

(٥٣) عبد الرحمن الناصر الأموي ( ٢٧٧ - ٨٩٠ هـ = ١٩٦١ م ) ، أول من تلقب بالخلافة في الأندلس ، ولد وتوفي بقرطبة ، وكان عاقلاً ذاهية مصلحاً طموحاً ، حكم خمسين سنة ، وكان يكتب في دفتر أيام السُّرور الذي كانت تصفو له من غير تكثير فلم تتجاوز أربعة عشر يوماً ، ( الأعلام : ٢٤٤/٢ ) .

(٥٤) ظهر الإسلام : ٦٧٢ . وما يجدر ذكره أنَّ العرب المسلمين في الأندلس تركوا للنصارى القضاء الخاص فيما بينهم ، وكذلك كان لليهود تنظيم قضائي على غرار ما كان للنصارى .

وفي إفريقيا الغربية ، في مدينة تمبكت ، المدينة التجارية الدولية ، وجد إلى جانب القاضي الذي يحكم بالشريعة الإسلامية ، قاض مساعد ، يفصل في قضايا الأجانب .

وكان بيت القاضي في (غاو) محظياً (له حصاته) كالمسجد ، يلتتجى إليه زعماء المعارضة ، خوفاً من السلطان ، وكان القاضي يجبرهم ، وجرت العادة ألا يقبل القديم في (غاو) هذا المنصب ، إلا بعد رفض متواصل ، وإلحاح مستمر من الملك ، وقد أشار ابن بطوطة إلى الاستقرار والأمن والعدل في الأحكام في مملكة مالي الإسلامية ، ونوه بقيمة القاضي العظيم<sup>(٥٥)</sup> :

جاء في (رحلة ابن بطوطة) ص ٦٧٢ : « فن أفعالهم الحسنة قلة الظلم ، فهم أبعد الناس عنه ، وسلطانهم لا يسامح أحداً في شيء منه ، ومنها شمول الأمن في بلادهم ، فلا يخاف المسافر فيها ولا المقيم من سارق ولا غاصب ». وأورد ابن بطوطة تحت عنوان (حكاية عن عدل السلطان) ، هي : « وحضرت الجمعة يوماً ، فقام أحد التجار من طيبة مسوقة ، ويسمى بأبي حفص ، فقال : يا أهل المسجد ، أشهدكم أن منسي سليمان<sup>(٥٦)</sup> في دعوي إلى رسول الله ﷺ ، فلما قال ذلك ، خرج إليه جماعة الرجال من مقصورة السلطان ، فقالوا له : من ظلمك ؟ من أخذ لك شيئاً ؟ فقال : من شاجو ايوالاتن يعني مشرفها<sup>(٥٧)</sup> ، أخذ مني ما قيمته ستمائة مثقال ، وأراد أن يعطيوني في مقابلته مائة مثقال خاصة ، فبعث السلطان إليه للحين ، فحضر بعد أيام وصرفها للقاضي ، فثبت للتأجير حقه ، فأخذته ، وبعد ذلك عزل المشرف عن عمله »<sup>(٥٨)</sup> .

(٥٥) إفريقيا الغربية في ظل الإسلام ، ص : ١١٦

(٥٦) منسي « ومعناه السلطان » ، رحلة ابن بطوطة ، ص ٦٦٥ ، والنصل هذا ورد حرفياً .

(٥٧) منشاجو : المشرف ، ايوالاتن : اسم مدينة « على بعد سفر شهرين كاملين من سجلابة ، وهي أول

عالى السُّودان » ، ابن بطوطة ، ص : ٦٦٠

(٥٨) رحلة ابن بطوطة ، ص : ٦٧٢

تلك بعض أمثلة لما كان عليه قضاة الإسلام في عصوره الظاهرة ، وغيرها كثير مما لا يتسع المجال لذكره ، فمنصب القاضي منصب خطير ، كان يُنظر إليه على أنه مسؤولية كبيرة ، وعبء ثقيل ، تحاشه كثيرون من الفقهاء والعلماء ، قال ابن سيرين : كنّا عند أبي عبيدة بن أبي حذيفة في قبة له ، وبين يديه كأون له فيه نار ، فجاءه ٥ رجل فجلس معه على فراشه ، فسأله بشيء لا ندرى ما هو ، فقال أبو عبيدة : ضع لي أصبعك في هذه النار ، فقال له الرجل : سبحان الله ! أتأمرني أن أضع لك أصبعي في هذه النار ! فقال له أبو عبيدة : أتبخل عليّ بأصبع من أصابعك في نار الدنيا ، وتسألني أن أضع لك جسدي كله في نار جهنّم ، قال : فظننا أنّه دعا إلى القضاء<sup>(٥٩)</sup> .

### **قضية خالدة في القضاء الإسلامي :**

فتح المسلمين مدينة سمرقند التي اشتهرت في الإسلام بعد ذلك بأنها من مواطن الشّفاعة والحضارة الإسلامية ، فتحتها سعيد بن عثمان بن عفان عندما ولأه معاوية بن أبي سفيان على خراسان سنة ٥٦ هـ ، ثم فتحها عنوة بعد ذلك قتيبة بن مسلم الباهلي ، سنة ٩٣ هـ في عهد الوليد بن عبد الملك ، وهناك روایتان في سبب غزو قتيبة لها .

الروایة الأولى تقول : إن أهل سمرقند غدروا بال المسلمين وأجلوهم عنها ، فردد قتيبة على صنيعهم هذا بالتوجّه إليهم بجيش كبير فتح به بلدتهم ، وترك بها حامية كبيرة ، ١٥ حتى لا يعودوا الغدر بال المسلمين .

والروایة الثانية تقول : إن سعيد بن عثمان فتحها صلحًا عن مال يؤدونه ، قبلة حمايتهم ، فلما مات وتولى بعده قتيبة بن مسلم الباهلي قيادة الجيوش الفاتحة لأرض خراسان ، استقلَّ هذا المال الذي يدفعونه ، وفتح بلادهم عنوة دون أن يخطر لهم ببنقض العهد السابق ، وإيدانهم بالحرب .

٦٥/١) عيون الأخبار :

هاتان الرّوايتان رواهما أبو عبيدة معمر بن المثنى ، المتوفى سنة ٢١٠ هـ ، ولم يرجح واحدة منها على الأخرى ، إلا أنَّ منطق الحوادث يؤكّد رجحان الثانية على الأولى ، ومعنى ذلك أنَّ قتيبة قد فتح سرقدن غدرًا ، وهذا أمر تأباه تعاليم الإسلام في شؤون الحرب والمعاهدات .

٥ قبل أهل سرقدن الأمر على مضض ، ولما آلت الخلافة إلى عمر بن عبد العزيز سنة ٩٩ هـ ، وبلغ أهل سرقدن عنه ماملاً أطراف الدولة وجوانبها من الحديث عن عدله ونصرته للحقّ ووفائه ، وبغضه للظلم ، أذابوا عنه وفداً يُلْقَى الخليفة ، يشكوه ما كان من قتيبة معهم .

١٠ ولقي الخليفة وفدهم ، فعرضوا الأمر عليه ، وقالوا فيها قالوه : إنَّ قتيبة غدر بنا ظلماً ، وأخذ بلادنا ، والأمر إليك لترفع عنّا مانزل بنا على يديه ، فتناول الخليفة قرطاساً وقلمًا ، وكتب إلى سليمان بن أبي سرح عامله على سرقدن كتاباً قال فيه : إنَّ أهل سرقدن شكوا ظلماً أصابهم وتحملاً من قتيبة عليهم ، فإذا أتاكم كتابي هذا فأجلس لهم قاضياً يقضي بالحقّ في هذه الظلامة .

١٥ وعاد وفدهم بكتاب الخليفة إلى عامله ، فأحال قضيّتهم إلى القاضي جمّيع بن حاضر الناجي قاضي سرقدن ، فاستمع إلى ظلامتهم ، واستدعي شهودهم عليها ، ثم استدعي شهوداً من الجيش الذي حضر الموقعة مع قتيبة ، فشهدوا بالحقّ ، شهدوا أنَّ قتيبة لم ينبع إليهم عهدهم ، بل فاجأهم بفتح بلادهم عنوة .

٢٠ وعندما وضح هذا أمام القاضي ، أصدر حكمه في هذه القضية صريحاً لا غموض فيه ، قوياً مجلجاً ناطقاً بعدلة الإسلام وسماحته ، قال القاضي : على الجيش الإسلامي الذي فتح سرقدن بقيادة قتيبة أن يتأنّب للخروج منها فوراً ، وكذلك يخرج منها المسلمين الذين دخلوها بعد الفتح .<sup>(١٠)</sup>

(١٠) الحادثة في تاريخ الطبرى ٥٦٧/٦ ، أحداث سنة ٩٩ هـ ، وانظر : مقال في (العربي) العدد ٨٦ ، كانون الثاني ١٩٦٦ ، ص : ١٠٩-١٧ : (قضية في القضاء الإسلامي خالدة) ، د . أحمد عبد المنعم البهى .

لقد كان لهذا الحكم رجّة في أنحاء سمرقند ، إذ ما كان يتصرّر أحد أنَّ تعاليم الإسلام تقضي على هذا النحو ، وتعطي الحقَّ للقاضي أنْ يأمر الجيش بالخروج من بلد فتحه واستقرُّ فيه .

وأسرع الوالي يخاطر الخليفة بالحكم ويطلب مشورته ، فجاء الرُّدُّ بتنفيذ حكم القاضي بحذافيره ، وعندئِذٍ أصدر أمره إلى الجيش بالتأهُّب للرُّحيل ، وإلى المسلمين المدينين بغادرة سمرقند .

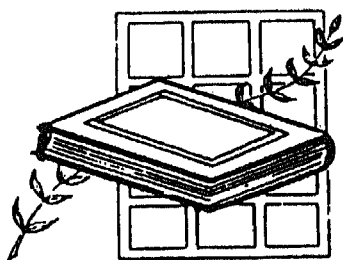
وبينا هذا يجري على قدم وساق ، والجيش يجمع أسلحته وأمتعته ، ويفكُ<sup>١٠</sup>  
مخنثاته ، وبينما المسلمون المقيمون بالمدينة يودّعون أهل سمرقند ، ويحزمون أمتعتهم ،  
ويعلنون بيع أملاكهم فيها ، وإذا بفاجأة تجدُّل تكن في الحسين ، فقد جاء وفد يمثل  
أهل سمرقند إلى الوالي ، وأبلغوه أنَّهم تشاوروا فيما بينهم ، بعد هذا الحكم ، الذي مadar  
بخلدهم لحظة واحدة أنَّ تعاليم الإسلام لا تضيق بثله ، وأنَّهم ما كانوا يتوقّعون أنَّ هناك  
قاضياً يجرؤ على مطالبة الجيش الفاتح بالجلاء عن بلد فتحه ، وأنَّهم ما كانوا يتصرّرون  
أنَّ القاضي سيهمل في القضية عصبيَّته لقومه ، ولا يعيّرها اعتباراً ولا وزناً ، وأنَّهم  
استبعدوا أنْ يأمر الخليفة بتنفيذ الحكم كـ صدر مع انصياع الجميع له ، دون أن يكون  
هذا اعتبار لما يترتب على تنفيذه من عنت لم صدر في شأنهم .<sup>١٥</sup>

أمام هذا ، وأمام حسن المعاملة التي وجدوها من إخوانهم المسلمين المقيمين بالبلد  
حال إقامتهم بها ، لا يسعهم إلا أن يعلنوا عن تنازلهم عن حقّهم ، والمطالبة ببقاء الحال  
على ما هي عليه ، لأنَّهم لن يخشوا بعد اليوم ضرراً ينالهم ، وإزاء هذه الرغبة الصادقة من  
أهل سمرقند ، أمير الجيش بالبقاء ، وأمر المسلمين بعدم الخروج ، وكانت فرحة مزدوجة  
من الجانبين .<sup>٢٠</sup>

وكانت هذه القضية سبباً في إسلام كثير من أهل سمرقند وانضوائهم تحت راية  
الإسلام ، والإخلاص لتعاليمه ، والعمل على نشرها ، والاستمساك بما أمرت به ،

والاعتصام بجبل الله المتين ، حتى غدت سرقة ند بعد مركزاً من المراكز الإسلامية  
الم romaقة ، يأتيها الدّاني والقاصي للتَّزوُّد بزاد المعرفة من علمائها .

هذه قضيّة خالدة في تاريخ الإسلام وقضائه بلا جدال ، ونوع فريد من قضايا  
العالم بلا خلاف ، وإنّها لصفحة مجيدة يفخر بها كلُّ مسلم في كلُّ جيل ، وفي كلُّ عصر .



## ولَيْةُ الْمَظَالِمِ

### ( مجلس الدّولة )

أبو جعفر المنصور لابنه المهدي :  
« يَا أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ، إِنَّ الْخَلِيفَةَ  
لَا يَصْلَحُهُ إِلَّا التَّقْوَى ، وَالسُّلْطَانُ  
لَا يَصْلَحُهُ إِلَّا الطَّاعَة ، وَالرُّعْيَةَ  
لَا يَصْلَحُهَا إِلَّا الْعَدْل ، وَأَوْلَى النَّاسِ  
بِالْعَدْلِ أَقْرَهُمْ عَلَى الْعَقُوبَة ، وَأَنْقَصَ  
النَّاسَ عَقْلًا مِنْ ظُلْمٍ مَنْ هُوَ دُونَهِ » .  
[ تاريخ مدينة دمشق : ٢١٦/٣٨ ]

المَظَالِمُ : جَمْعُ ظُلْمَةٍ وَمَظْلَمَةٍ<sup>(١)</sup> ، وَتَقْسِيمُهُ إِلَى قَسْمَيْنِ اثْنَيْنِ :  
ظُلْمُ الْوَلَاةِ وَالْجَبَاهَةِ وَالْمَوْظِفِينَ .  
وَظُلْمُ الْأَفْرَادِ لِلرُّعْيَةِ .

يقول القلقشندي : « ولَيْةُ الْمَظَالِمِ ، مَوْضِعُهَا قَوْدُ الْمَظَالِمِينَ إِلَى التَّنَاصُفِ  
بِالرُّهْبَةِ ، وَزِجْرُ الْمُتَنَازِعِينَ عَنِ التَّجَاحِدِ بِالْهُمْيَةِ » ، وَهِيَ مِنْ أَعْلَى الْوَظَافِفِ وَأَرْفَقَهَا  
رَتْبَةً ، لَا يَتَوَلَُّهَا إِلَّا ذُوو الْأَقْدَارِ الْجَلِيلَةِ ، وَالْأَخْطَارِ الْمُفَيَّلَةِ<sup>(٢)</sup> .

فَوْلَيْةُ الْمَظَالِمِ ، (أَوْ صَاحِبُ الْمَظَالِمِ) : مَنْصَبٌ لِلنُّظُرَ فِي أَعْمَالِ الْوَلَاةِ وَالْحَكَامِ ،  
وَرِجَالِ الدُّولَةِ ، وَالْمُتَنَفِّذِينَ خَاصَّةً ، وَالرُّعْيَةَ عَامَّةً ، وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَوْلَى مِنْ نَظَرِ

(١) في اللسان « مادة ظلم » : والظُّلْمَةُ والظُّلْمِيَّةُ والظُّلْمَةُ : مَا طُلِبَهُ عِنْدَ الظَّالِمِ ، وَهُوَ اسْمٌ مَا أُخْذَ مِنْكَ ،  
وَالظُّلْمَةُ اسْمٌ مُظْلَمَاتِكَ الَّتِي تُطْلَبُهَا عِنْدَ الظَّالِمِ .

(٢) صَبْحُ الْأَعْشَى : ٢٧٣/٣ . وَالْأَحْكَامُ السُّلْطَانِيَّةُ (الفراء) ، ص : ٧٣ .

في المظالم ، عندما أرسل علياً لدفع دية القتلى الذين قتلهم خالد بن الوليد خطأ من قبيلة بني جذية<sup>(٢)</sup> .

وأفرد عبد الملك بن مروان يوماً للظلامات يتضمن فيه قصص المتظلمين من جور الولاة ، وظلم العترة<sup>(٤)</sup> ، وجلس المهدي والهادي والرشيد والمأمون .. للنظر في المظالم ، حتى عادت الأموال إلى مستحقها .

#### ١٥ مجلس صاحب المظالم :

يستكمل صاحب المظالم مجلسه بحضور خمسة أصناف ، لا يستغني عنهم ، لا ينتمي نظره إلا لهم ، أحدهم الحماة والأعونان لجذب القوي ، وتقويم الجريء ، والصنف الثاني : القضاة والحكام لاستغلام ما يثبت عندهم من الحقوق ، ومعرفة ما يجري في مجالسهم بين الخصوم ، والصنف الثالث : الفقهاء ، ليرجع إليهم فيها أشكال ، ويسألهم عمّا اشتبه وأعضل ، والصنف الرابع : الكتاب ، لتدوين ما جرى بين الخصوم ، وما توجّب لهم أو عليهم من الحقوق ، والصنف الخامس : الشهود ليشهدوا على ما أوجبه من حق ، وأمضاه من الحكم ، فإذا استكمل مجلس المظالم بن ذكرنا من الأصناف الخمسة شرع حينئذ في نظرها<sup>(٥)</sup> .

#### ١٥ شروط الناظر في المظالم :

« أن يكون جليل القدر ، نافذ الأمر ، عظيم الهيئة ، ظاهر العفة ، قليل الطمع ، ركث الورع ، لأنّه يحتاج في نظره إلى سطوة الحماة ، وثبت القضاة ، فاحتاج إلى الجماع بين صفتين الفريقين .

(٢) ابن سعد : ١٤٧/٢ ، ابن هشام : ٥٣/٤ ، الطبرى : ٦٦/٣ ، البداية والنهاية : ٣١٣/٤ ، الكامل في التاريخ : ١٧٢/٢ ، عيون الأثر : ١٨٥/٢

(٤) وفي الأحكام السلطانية ، ص : ٨٧ : « عمر بن عبد العزيز أول من ندب نفسه للنظر في المظالم » .

(٥) الأحكام السلطانية ، ص : ٨٩

فإن كان من يلوك الأمور العامة كالخلافاء ، أو من فوض إليه الخلافاء في الأمور العامة كالوزراء والأمراء ، لم يجتهد انظر فيها إلى تقليد ، وكان له - لعموم ولايته - النظر فيها ، وإن كان من لم يفوض إليه عموم النظر ، احتاج إلى تقليد وتولية ، إذا اجتمعت فيه الشروط المتقدمة .

وإنما يصح هذا فين يجوز أن يختار لولاية العهد ، أول وزارة التفويض ، أو لإمارة الأقاليم ، إذا كان نظره في المظالم عاماً ، فإن اقتصر به على تنفيذ ما عجز القضاة عن تفدينه ، جاز أن يكون دون هذه الرتبة في القدر والخطر ، بعد أن لا يستخفه الطمع إلى رشوة »<sup>(٦)</sup> .

### أقسام المظالم :

١٠ والنظر عند الماوردي ، يشتمل على عشرة أقسام هي : النظر في :

تعدي الولاة على الرعية ، وأخذهم بالعسف في السيرة .

جور العمال فيما يحبونه من الأموال .

كتاب الدواين ، لأنهم أمناء المسلمين على ثبوت أموالهم فيها يستوفونه ويوفونه ، فإن عدلوا بحق من دخل أو خرج إلى زيادة أو نقصان ، أرجعه إلى قوانينه ، وأدب المذنب منهم .

١٥ تظلم المسترزقة من نقص أرزاقهم أو تأخّرها عنهم ، فيرجع إلى ديوانه في فرض العطاء العادل فيجرهم عليه .

٢٠ رد الغصوب ، وهي ضربان : غصوب سلطانية قد تقلب عليها ولادة الجور ، وهي موقوفة على تظلم أربابه ، والضرب الثاني من الغصوب ما تقلب عليه ذوو الأيدي القوية ، وتصرّفوا فيه تصرف الملّاك بالقهر والغلبة ، وهذا موقوف على تظلم أصحابه .

(٦) الأحكام السلطانية ( الفراء ) ، ص : ٧٣

مشاركة الوقوف العامة والخاصة ، والعادة يبدأ تصفحها وإن لم يكن فيها متظلم ليجريها على سبلها ، وأمّا الخاصة فإنّ نظره فيها موقوف على تظلم أهلها عند التنازع فيها .

تنفيذ ما وقف من أحكام القضاة ، وكل ما عجز عنه القضاة أو غيرهم ( كالولاة ، مثلًا ) من إمضائه ، لضعفهم عن إنفاذه ، وعجزهم عن الحكم عليه لتعزّزه وقوّة يده ، أو لعلّ قدره .. فيكون ناظر المظالم أقدر يدًا ، وأنفذ أمراً .

النّظر فيها عجز عنه النّاظرون من الحسبة فيصالح العامة ، كالمجاهرة بعنكر ضعف عن دفعه ، والتّعدّي في طريق عجز عن منعه ، والتّحيف فيها يقدر على ردّه .  
مراعاة العبادات الظاهرة ، كالجمعة والأعياد والحجّ والجهاد من تقصير فيها ، أو إخلال بشرطها .

والنّظر في المشاجرين ، والحكم بين المتنازعين ، فلا يخرج في النّظر بينهم عن وجوب الحقّ ومقتضاه .

#### الفرق بين نظر المظالم ونظر القضاة :

أورد ( الفراء ) عشرة أوجه لفارق بين نظر المظالم ، ونظر القضاة<sup>(٧)</sup> ، هي :

- ١ - أنّ لناظر المظالم من فضل الهيئة ، وقوّة اليد ما ليس للقضاة في كفّ الخصوم عن التجاحد ، ومنع الظلمة عن التّغالب والتجاذب .
- ٢ - أن نظر المظالم يخرج من ضيق الوجوب إلى سعة الجواز ، فيكون النّاظر فيه أفسح مجالاً ، وأوسع مقالاً .
- ٣ - أنه يستعمل في فصل الشّدّة ، وكشف الأسباب بالأمارات الدّالة ، وشهاد

(٧) الأحكام السلطانية ( الفراء ) ، ص : ٧٩

الأحوال اللاحقة ، ما يضيق على الحكام ، فيصل به إلى ظهور الحق ، ومعرفة البطل من الحق .

٤ - أن يقابل من ظهر ظلمه بالتأديب ، ويأخذ من بان عداوته بالتقويم والتهديب .

٥ - أن له رد الخصوم عند اشتباه أمورهم ، ليمعن في الكشف عن أسبابهم وأحوالهم ، ما ليس للحكام إذا سألهم أحد الخصمين فصل الحكم ، فلا يسوغ أن يؤخره الحكم ، ويسوغ أن يؤخره وإلي المظالم .

٦ - أن له رد الخصوم إذا أعضلوا إلى وساطة الأماناء ، ليفصلوا التنازع بينهم صلحاً عن تراضٍ ، وليس للقاضي ذلك إلاً عن رضى الخصمين بالرّد .

٧ - أنه يفسح في ملازمة الخصمين إذا وضحت أمرات التّجاحد ، ويؤذن في إلزام الكفالة فيما يسوغ فيه التكفيل ، لينقاد الخصوم إلى التناصف ، ويعدلوا عن التّجاحد والتكاذب .

٨ - أنه يسمع من شهادات المستورين ، ما يخرج عن عرف القضاة في شهادة المعذلين .

٩ - أنه يجوز له إحلاف الشُّهود عند ارتياههم إذا بذلوا أيمانهم طوعاً ، ويستكثر من عدهم ، ليزول عنه الشك ، وينتفي عنه الارتياب ، وليس كذلك الحكام .

١٠ - أنه يجوز أن يستدئ باستدعاء الشُّهود ، ويسألهم عما عندهم في تنازع الخصوم .

وعادة الحكام والقضاة : تكليف المدعى إحضار بيّنة ، ولا يسعونها إلاً بعد مسأله .

## صُورٌ مِنْ مَجَالِسِ الظَّالِمِ

جلس أبو جعفر النصور ببارمينية - وهو أميرها لأخيه أبي العباس - للمظالم ، فدخل عليه رجل ، فقال : إِنَّ لِي مظامة ، وإنِّي أَسأَلُكَ أَنْ تُسْعِ مَنِّي مثلاً أَضْرَبَهُ قَبْلَ أَنْ أَذْكُرَ مَظَالِمِي ، قال : قَلْ ، قال : إِنِّي وَجَلْتُ<sup>(٨)</sup> لِلَّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى ، خَلَقَ الْحَقْلَ عَلَى طبقات ، فالصَّبِيُّ إِذَا خَرَجَ إِلَى الدُّنْيَا لَا يَعْرِفُ إِلَّا أُمَّهُ ، وَلَا يَطْلَبُ غَيْرَهَا ، فَإِذَا فَزَعَ مِنْ شَيْءٍ لَجَأَ إِلَيْهَا ، ثُمَّ يَرْتَقِعُ عَنْ ذَلِكَ طَبْقَةً ، فَيَعْرِفُ أَنَّ أَبَاهُ أَعْزَزَ مِنْ أُمَّهُ ، فَإِنْ أَفْزَعَهُ شَيْءٌ لَجَأَ إِلَيْ أُمِّيهِ ، ثُمَّ يَبْلُغُ وَيَسْتَحْكُمْ ، فَإِنْ أَفْزَعَهُ شَيْءٌ لَجَأَ إِلَى سُلْطَانِهِ ، فَإِنْ ظَلَمَهُ ظَالِمٌ انتَصَرَ بِهِ ، فَإِذَا ظَلَمَهُ السُّلْطَانُ لَجَأَ إِلَى رَبِّهِ ، وَاسْتَنْصَرَهُ ، وَقَدْ كَنْتُ فِي هَذِهِ الطَّبَقَاتِ ، وَقَدْ ظَلَمَنِي أَبْنَى نَهِيَكَ<sup>(٩)</sup> فِي ضَيْعَةٍ لِي فِي وَلَيْتِهِ ، فَإِنْ نَصَرْتَنِي عَلَيْهِ ، وَأَخْذَتْ بِمَظَالِمِي ، وَإِلَّا اسْتَنْصَرْتَ إِلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ، وَلَجَأْتَ إِلَيْهِ ، فَانْظُرْ لِنَفْسِكَ ، أَيُّهَا الْأَمِيرُ ، أَوْ دُعَ !

فَتَضَاءَلَ أَبُو جَعْفَرُ ، وَقَالَ : أَعِدْ عَلَيَّ الْكَلَامُ ، فَأَعْادَهُ ، فَقَالَ : أَمَا أَوْلَ شَيْءٍ فَقَدْ عَزَّلَتْ أَبْنَى نَهِيَكَ عَنْ نَاحِيَتِهِ ، وَأَمْرَ بِرَدَّ ضَيْعَتِهِ<sup>(١٠)</sup> .

وَكَانَ الْمُؤْمِنُ يَجْلِسُ لِلْمَظَالِمِ فِي يَوْمِ الْأَحَدِ مِنْ كُلِّ أَسْبَوعٍ ، فَنَهَضَ ذَاتِ يَوْمِ مِنْ مَجَالِسِ نَظَرِهِ فِي الْمَظَالِمِ ، فَلَقِيَتْهُ امْرَأَةٌ فِي ثِيَابِ رَثَّةٍ ، فَقَالَتْ ( مِنَ الْبَسِطِ ) :

يَا خَيْرَ مُتَصَصِّفِي يَهُدِي لَهُ الرَّشَدُ  
وَيَا إِمَامًا بِهِ قَدْ أَشْرَقَ الْبَلَدَ  
تَشْكُو إِلَيْكَ عَمِيدَ الْمُلْكِ أَبْرَمَلَةَ  
عَدَا عَلَيْهَا ، فَمَا تَقْوِيْ بِهِ أَسْدَ  
لَمَّا تَفَرَّقَ غَنْهَا الْأَهْلُ وَالْوَلَدُ  
فَابْتَزَ مِنْهَا ضِيَاعًا بَعْدَ مُنْعِتِهَا

(٨) التَّوْجِلُ : الفزع والخوف ، يُرِيدُ بِقُولِهِ هَذَا أَنَّهُ يَخَافُ مِنْ قُوَّةِ اللَّهِ تَعَالَى وَجَرْوَتِهِ وَقُدرَتِهِ وَحِكْمَتِهِ فِي تَصْرِيفِ أَمْرِ عِبَادِهِ .

(٩) عَثَانُ بْنُ نَهِيَكَ ، كَانَ عَلَى حِرْسِ أَبِي جَعْفَرِ النَّصُورِ ، ( الطَّبْرِيُّ : ٤٨٨٧- ٤٩١ ) .

(١٠) تَارِيخُ مَدِينَةِ دَمْشَقٍ : ٢٣١/٣٨ ( مَطَبُوعَاتُ بَعْثَةِ تَعْلِيمِ الْعَرَبِيَّةِ بِدَمْشَقِ ) ، سَنَةُ ١٩٨٧ م .

فأطرق المأمون يسيراً ، ثم رفع رأسه ، وقال ( من البسيط ) :

من دون ماقلتِ عيلَ الصبرِ والجلدِ  
وأقْرَحَ القلبَ هنَا الحُزْنُ والكَمْدُ  
هذا أوانُ صلاةِ الظُّهُرِ فَأَنْصَرَ فِي  
وأَخْضَرَ الْخَصْمَ فِي الْيَوْمِ الَّذِي أَعْدَ  
الْمَجِلِسَ السَّبْتَ إِنْ يَقْضِيَ الْمَجْلوسَ لَنَا  
أَنْصِفَكِ مِنْهُ ، وَإِلَّاَ الْمَجْلِسُ الْأَحَدُ  
فانصرفت ، وأحضرت يوم الأحد في أول الناس ، فقال لها المأمون : من  
خصمك ؟

فقالت : القائم على رأسك ؟ العباس ابن أمير المؤمنين .

قال المأمون لقاضيه يحيى بن أكثم<sup>(١١)</sup> ، أجلسها معه ، وانظر بينهما .

فأجلسها معه ، ونظر بينهما بحضور المأمون ، وجعل كلامها يعلو ، فزجرها بعض  
خُجُابه ، فقال له المأمون : دعها ، فإن الحق أنتقها ، وبالباطل أخرسه ، وأمر برد  
١٥ ضياعها عليها ، وتم النظر بينهما بحضور المأمون ومشهده ، ولم يباشر القضاء بنفسه لما  
اقتضته المصلحة العامة ، فالخاص امرأة ربيا خشيت موقف الخليفة من جلالة قدره  
وهيبيته ، وربما حكم لولده ، أو حكم عليه ، والتزم المأمون بتنفيذ الحكم ، ورضخ للحق  
<sup>(١٢)</sup> دون تردد .

ملك شاه [ ١٠٧٢ - ١٠٩٢ م ] ، أعظم سلاطين السلاجقة ، أسيغ وزيره القدير  
الوفي نظام الملك<sup>(١٣)</sup> على البلاد ، في عهده وعهد أبيه ألب أرسلان ، كثيراً من الرخاء  
والبهاء ، فقد ظل نظام الملك ثلاثين سنة ينظم شؤون البلاد ، ويشرف على أحواها

(١١) وقيل لوزيره أحمد بن أبي خالد .

(١٢) الأحكام السلطانية ، ص : ٩٤ و ٩٥

(١٣) الحسن بن علي بن إسحاق الطوسي : [ ٤٠٨ - ٤٨٥ = ١٠١٨ - ١٠٩٢ م ] ، الملقب بقptom الدين ، نظام  
الملك ، وزير حازم عالي الهمة ، تأدب بآداب العرب ، وسمع الحديث الكبير ، واشتغل بالأعمال  
السلطانية ، « وكان من حسانات الدهر » ، ( الأعلام ٢٠٢/٢ ) .

الإدارية والسياسية والمالية ، ويشجع الصناعة والتجارة ، ويصلح الطرق والجسور والنزل ، و يجعلها آمنة لجميع المسافرين ، وأسس مدرسة كبرى في بغداد ذات صيتها في الآفاق .

كتب نظام الملك وهو في سن الخامسة والسبعين فلسفة في الحكم في كتابه ( سياسة نama ) ، أي فن الحكم ، وهو يوصي فيه بقوّة أن يتسلّك الملك والشعب بأصول الدين ، ويرى أن الحكومة لا يمكن أن تستقر إلا إذا قامت على هذا الأساس ، واستمدّت من الدين حق الحاكم المقدس سلطاته ، ولم يدخل على مليكه في الوقت ذاته ببعض النصائح الإنسانية يبصره فيها بما على الحاكم من واجبات ، منها : أن يتبيّن كل ما يرتكب الموظفون من فساد أو ظلم ويعاقبهم عليه ، وأن يعقد مجلساً مررتين في كل أسبوع يستطيع أن يتقدّم فيه أحقر رعاياه بالديهم من الشكوى والمظالم<sup>(١٤)</sup> .

ويذكر الإدريسي موكب ملك غانة ، فيقول : ومن سيرته قربه من الناس ، وعدله فيهم ، وله جملة قواد ، يركبون إلى قصره ، في كل صباح ، ولكل قائد منهم طبل يضرب على رأسه ، فإذا وصل إلى باب القصر سكت ، فإذا اجتمع إليه جميع قواده ، ركب معهم وسار يقدمهم ، ويشي في أزقة المدينة ، ودائر البلد ، فمن كانت له مظلمة ، أو نابه أمر تصدّى له ، فلا يزال حاضراً بين يديه حتى يقضي مظلمته ، ثم يرجع إلى قصره ، ويتفرق قواده ، فإذا كان بعد العصر ، وسكن حر الشمس ، ركب مرة ثانية ، وخرج حوله أجناده ، فلا يقدر أحد على قربه ، ولا على الوصول إليه ، وركوبه كل يوم مررتين سيرة معلومة ، وهذا مشهور من عدله<sup>(١٥)</sup> .

وفي دولة الأشراف السعديين أوجd السلطان أحمد المنصور مجلساً استشارياً سمّاه ( الديوان ) ، أو ( مجلس الملا ) ، اختصاصاته سياسية وقضائية وعسكرية ، وهو أعلى

(١٤) قصة الحضارة : ٢١٥/١٣

(١٥) صفة المغرب وأرض السودان ومصر والأندلس ، ص ٦٧ و ٦٨

مرجع قانوني للبلاد ، ويتقبّل أحكام قضاته ، ولو كانت بحقٍ بعض رجال المجلس ، أو ضدّ المجلس كله .

عدا محمد الكبير خال السلطان أحمد المنصور على رجل بدرعة<sup>(١٦)</sup> في ضيعة له ، فشكاه إلى المنصور ، فقال له : كم تساوي ضياعتك ؟ قال : سبع مئة أوقية ، قال : خذها وقل خالي : الموعد بيدي وبينك الموقف الذي لا أكون أنا فيه سلطاناً ، ولا أنت خال السلطان ، فرجع صاحب الضياعة ، وأبلغ العامل كلام المنصور ، فأمسك برأسه ساعة ، ثم قال له : الحق بضياعتك ، وغرم له كلّ ما أكل منها<sup>(١٧)</sup> .

وكان (الديوان) يعقد يوم الأربعاء للمشورة ، وسماه يوم الديوان ، تجمع فيه وجوه الدولة ، ويتطارحون فيه وجوه الرأي فيما ينوب من جلائل الأمور ، وعظمى النوازل ، وهناك يظهر شكايتها من لم يجد سبيلاً للوصول إلى السلطان ، قالوا : ومن حزمه أنه كان متطلعاً لأخبار التواحي بجاشاً عنها ، غير متراخي في قراءة ما يرد عليه من رسائل عماله ، ولا يطعن بالجواب ، ويقول : كل شيء يقبل التأخير إلا مجاوبة العمال عن رسائلهم ، وكان الكتاب لا يفارقون مراكزهم إلا في أوقات خاصة<sup>(١٨)</sup> .

وفي الدولة المرينية جرت عادة من له ظلامة أن يرتفع السلطان في ركبته في موكيه يوم جلوسه للمظالم ، فإذا اجتاز به السلطان صاح من بعدي : « لا إله إلا الله ، انصري نصر الله » ، فتؤخذ رقعته (عريضة التظلم) وتدفع لكاتب السر ، فإذا عاد جلس في قبة معينة لجلوسه ، ويجلس معه أكبر أشياخه مقلدين السيف ، ويقف من دونهم على بعد ، مصطفين متkickين على سيوفهم ، ويقرأ كاتب السر رقاع أصحاب المظلوم فينظر فيها بما يراه<sup>(١٩)</sup> .

(١٦) دُرْغَة : مدينة صغيرة بالغرب من جنوب البلاد ، بينها وبين سجلماسة أربعة فراسخ ، ودرعة غربيها ، (معجم البلدان : ٤٥١/٢) .

(١٧) الاستقصا لأخبار المغرب الأقصى : ١٩٠/٥

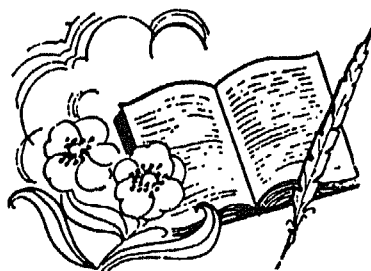
(١٨) الاستقصا لأخبار المغرب الأقصى : ١٨٨/٥

(١٩) صبح الأعشى : ٢٠٦/٥

وَمَا يُذَكِّر .. أَنَّ الرَّحْمَةَ كثِيرًا مَا سادَتْ مَجْلِسَ صَاحِبِ الظَّالِمِ فِي حَقِّ الدُّولَةِ ، أَتَيَ الْمُنْصُورُ الْعَبَّاسِيَّ بِرَجُلٍ يُعَاقِبُهُ عَلَى شَيْءٍ بَلَغَهُ عَنْهُ ، فَقَالَ : يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ، الانتقامُ عَدْلٌ ، وَالتَّجاوزُ فَضْلٌ ، وَنَحْنُ نُعِيدُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ بِاللَّهِ أَنْ يَرْضَى لِنَفْسِهِ بِأَوْكَسِ النَّصِيبَيْنِ دُونَ أَنْ يَبْلُغَ الدَّرَجَتَيْنِ ، قَالَ : فَعَفَا عَنْهُ «<sup>(٢٠)</sup> .

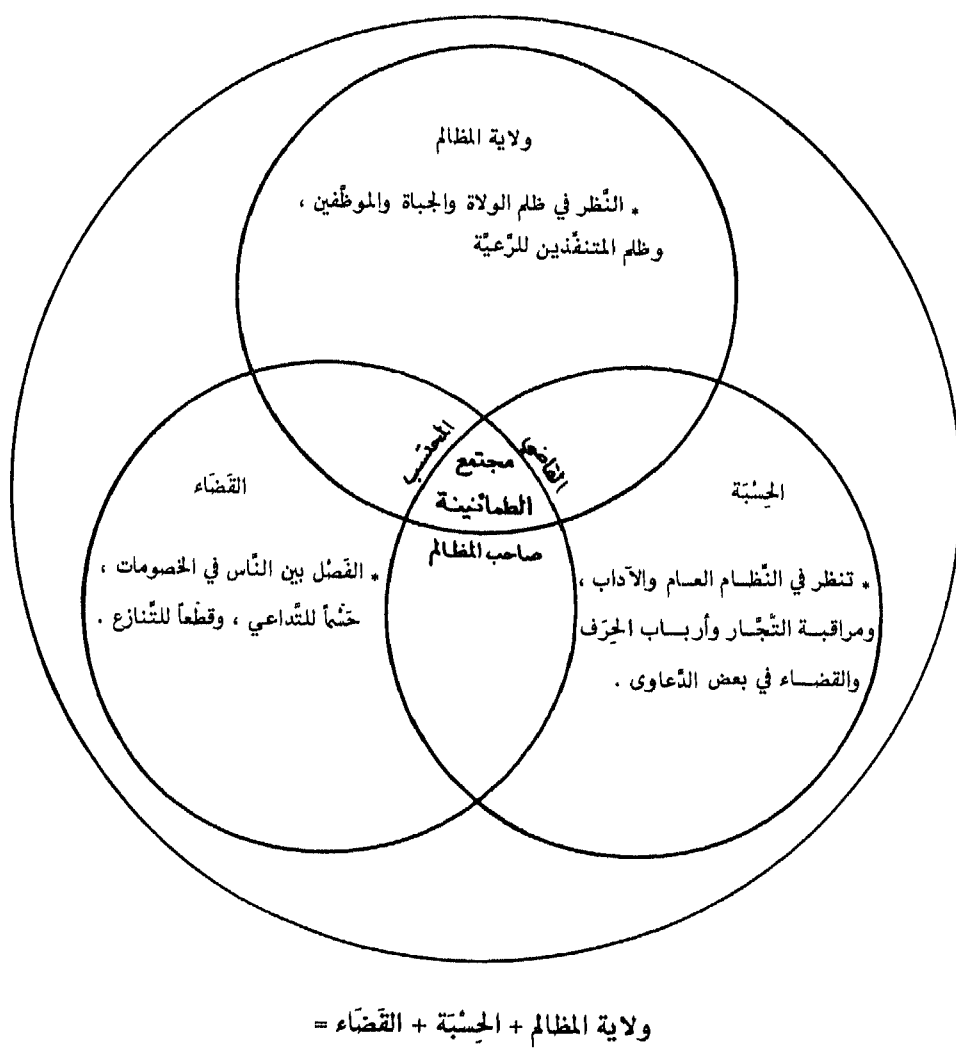
☆ ☆ ☆

٥



---

<sup>(٢٠)</sup> تاريخ مدينة دمشق لابن عساكر : ٢٢١/٣٨ ، وعيون الأخبار : ٩٨/١



ثلاث مؤسسات ، تعمل ضمن حلقة واحدة ، غايتها تحقيق العدل ، وحفظ الحقوق والأموال والدماء وفق شرع الله ، وبالتالي تحقيق الطبأنية والعدالة الاجتماعية والمجتمع الفاضل السعيد

## الشُّرطةُ

\* طلب أحد الولاة من الخليفة  
عمر بن عبد العزيز مالاً يعيشه على  
بناء سور حول المدينة عاصمة  
الولاية ، فأجاب عمر : وماذا تنفع  
الأسوار ؟ حَصَنَها بالعدل ، وَنَقَطَ  
طريقها من الظلم .

١٠ شُرطِيٌّ وَشُرطِيٌّ ، مشتق من الشُّرط ، وهي العلامة ، لأنَّهم يجعلون لأنفسهم  
علمات يُعرفون بها<sup>(١)</sup> ، وقيل من الشُّرط وهو رِذَالُ المَال ، لأنَّهم يتحدىون في أرادل  
الناس وسفلتهم ، من لا مال له ، من لصوص ونحوهم<sup>(٢)</sup> ، وتطلق على الذين يحفظون  
الأمن ، ويسيرون على النَّظام ، وأوَّل من استعمل الشُّرطة معاوية بن أبي سفيان ،  
وكانت الشُّرطة في أوَّل نشوئها فرقة من المقاتلة عليها رئيس يسمى (صاحب  
الشُّرطة) ، ويستعين بهم الخليفة ، أو الأمير ، في حفظ النَّظام العام داخل المدن ،  
والبحث عن أهل الرِّيبة .

١٥ وما لا شك فيه ، أنَّ العَسَسَ كان نواة الشُّرطة ، فقد كان عبد الله بن مسعود أمير  
العَسَسِ أيام أبي بكر الصَّدِيق ، وتولى عمر بن الخطاب العَسَسَ بنفسه ، ولما تكاثر  
المفسدون ، وتطاھروا بالمنكر في وضح النَّهار ، جاءت ضرورة ترصدهم نهاراً أيضاً ،  
فأُنشئت الشُّرطة كعَسَس دائم .

(١) الاشتراط : العلامة التي يجعلها الناس بینهم ، ومنه الشُّرطة ، لأنَّهم جعلوا لأنفسهم علامة يُعرفون بها ،  
والشُّرطة في السلطان : من العلامة والإعداد ، ورجل شُرطِيٌّ وشُرطِيٌّ منسوب إلى الشُّرطة ، سُمِّوا  
بذلك لأنَّهم أُعدُوا لذلك وأعلموا أنفسهم بعلامات ، (اللسان : شرط) .

(٢) صبح الأعشى : ٤٥٠/٥

يذكر المقرizi<sup>(٢)</sup> : وعمر بن الخطاب رضي الله عنه ، أول من اتخذ دار ضيافة في الإسلام ، وذلك سنة ١٧ هـ ، أعد فيها الدقيق والسمن والعسل وغيره ، وجعل بين مكة والمدينة من يحمل المنقطعين من ماء إلى ماء ، حتى يصلهم إلى البلد ، وتطور هذا حتى وصل إلى ما عُرف بشرطة الطرق ، ففي دولة الأشراف السعديين مثلاً ، ولا تسع رقعة الدولة ، أقيمت محطات عديدة في أرجاء البلاد ، تحت حماية حراس مقيمين ، لا يبعد بعضها عن بعض إلا بمسافة عشرين كيلومتراً ، وبهذه المحطات ينزل المسافرون والقوافل المارة عبر القرى والبواقي ، وتتوفر في هذه المحطات المؤن الضرورية ؛ ليشتري منها النازلون ما يحتاجون إليه .

### تطوّر الشرطة :

كانت الشرطة في العهد الأموي أداة تنفيذ فقط ، وفي العهد العباسي وفي ١٠ الأندلس ، تعاظمت اختصاصات الشرطة ، حتى أعطي صاحبها حق القضاء في الجرائم ، وإقامة الحدود .

إن الشرطة كانت تستأثر بالقضاء الجنائي كلّه ، من همة وحْكم وتنفيذ ، وتسْتعِم في التّحقيق وإظهار الجرائم أساليب مخصوصة كالحبس والضرب والتّعذيب ، ثم عادت سيرتها الأولى ، فأصبحت قوّة تنفيذية للقضاء والخرجاج والمحسبة . ١٥

### اختصاصات الشرطة الإدارية :

تحفظ الشرطة النّظام في الطرق والأماكن العامة ، وتحفظ الأمن بمراقبة الأشار واللّصوص<sup>(٤)</sup> ، وتراقب الملاهي والحانات ، وتنفذ أوامر القضاء والمحاسبين ، وتساعد عمال الخراج ، وتدير السّجنون بسجل خاص .

(٢) الموعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار : ٤٦٠/١

(٤) أمسك شرطي ب الرجلين قد أتاهما بالسرقة ، لا يدرى أيهما البريء ، فرأي أحدهما بين يديه ، ثم طلب شربة ماء ، فلما أُجبر إلى مطلبـه جعل يشرب ، ثم ألقى الكوب من يده عمداً ، فوقـعـ الكوبـ وانكسر ، =

وكان صاحب الشرطة في مصر يرفع تقريراً يومياً إلى السلطان ، يكتب فيه مطالعة جامدة لأحوال البلد .

### آداب صاحب الشرطة :

ينبغي أن يكون حكياً مهيناً ، عميق الفكر ، بعيد الغور ، غليظاً على أهل الرّيب ، شديد القيظة ، يلزم أصحابه باليقظة الدائمة ، وملازمة المحاييس ، وتقدير الأطعمة ، وما يدخل السجن ، ويتفقد الدروب ليلاً ، وعمارة سور المدينة وأبوابها ، ومعرفة من يدخلها ، وينع الدروب ليلاً ، وعمارة سور المدينة وأبوابها ، ومعرفة من يدخلها ، وينع المظلوم<sup>(٥)</sup> من الانتصار لنفسه بيده ، ويأمر العامة ألا يجروا أحداً ، ولا ينتبهوا إلى المهرب ، بل يدلوا على الظالم ، أو الجرم ، أو المسيطر .

١٠ ومن آداب الشرطة أن يعاقب الخاص والعام عقوبة واحدة ، كما أمرت الشريعة ، ضمن حدود الله عزّ وجلّ .

يقول زياد بن أبيه : ينبغي أن يكون صاحب الشرطة شديد الصولة ، قليل الغفلة ، وينبغي أن يكون صاحب الحرس مسناً ، عفيفاً ، مأموناً لا يطعن عليه<sup>(٦)</sup> .

١٥ وقال الحجاج بن يوسف التّقفي : دلوفي على رجل للشرط ، فقيل : أي الرجال تريده ؟ فقال : أريده دائم العبوس ، طويل الملوس ، سمين الأمانة ، أعجم الخيانة ، لا يتحقق في الحق على جرة ، يهون عليه سبّال الأشراف<sup>(٧)</sup> في الشفاعة ، فقيل له : عليك

---

= فانزعج أحد الرجالين ، ثبت الآخر ، فقال للنزعج : اذهب أنت لشأنك ، وقال من ثبت : أنت السارق ، فلترد ما أخذت ، فقيل له : من أين علمت ؟ فأجاب : اللص قوي القلب لا يزعج ، وهذا المزعج بريء ، لأنّه لو تحركت في البيت فأرقة لأزعجه ، ومنعته أن يسرق .

(٥) عَرَفَ الظُّلْمُ بِأَنَّهُ نَقَلَ الْحَقَّ مِنْ صَاحِبِهِ إِلَى غَيْرِهِ .

(٦) تاريخ اليعقوبي : ٢٣٥/٢

(٧) جاء فلان وقد نشر سبنته ، إذا جاء يتوعّد ، والسبلة : ما ظهر من مقام اللحية بعد العارضين ، والثئون مابطن ، والسبلة أيضاً : الشارب ، والجمع السبال ، (السان : سبل) .

بعد الرّحْمَنِ بْنِ عَبْدِ التّمّيِّيِّ ، فَأُرْسَلَ إِلَيْهِ يَسْتَعْمِلُهُ ، فَقَالَ لَهُ : لَسْتُ أَقْبَلُهَا إِلَّا أَنْ تَكْفِيَنِي عِيَالَكَ وَوَلَدَكَ وَحَاشِيَتَكَ<sup>(٨)</sup> ، قَالَ : يَا غَلَامُ ، نَادَ فِي النَّاسِ : مَنْ طَلَبَ إِلَيْهِ مِنْهُمْ حَاجَةً ، فَقَدْ بَرَئَتْ مِنْهُ الْذَّمَّةُ ، قَالَ الشُّعُبِيُّ<sup>(٩)</sup> : فَوَاللَّهِ مَا رَأَيْتَ صَاحِبَ شَرْطَةَ قَطُّ مُثْلِهِ ، كَانَ لَا يَجِدُ إِلَّا فِي ذَيْنِ ، وَكَانَ إِذَا أُتِيَ بِرَجُلٍ قَدْ تَقَبَّ<sup>(١٠)</sup> عَلَى قَوْمٍ وَضَعَ مِنْقَبَتَهِ فِي بَطْنِهِ حَتَّى تَخْرُجَ مِنْ ظَهْرِهِ ، وَإِذَا أُتِيَ بِنَبِيَّا شَحْرَفَ لَهُ قَبْرًا فَدَفَنَهُ فِيهِ ، وَإِذَا أُتِيَ بِرَجُلٍ قَاتِلٍ بِمُحَدِّيَّةٍ ، أَوْ شَهَرَ سَلَاحًا قَطَعَ يَدَهُ ، وَإِذَا أُتِيَ بِرَجُلٍ قَدْ أَحْرَقَ عَلَى قَوْمٍ مِنْزَلَمْ أَحْرَقَهُ<sup>(١١)</sup> ، وَإِذَا أُتِيَ بِرَجُلٍ يَشْكُّ فِيهِ ، وَقَدْ قِيلَ إِنَّهُ لَصٌّ ، وَلَمْ يَكُنْ مِنْهُ شَيْءٌ ، ضَرَبَهُ ثَلَاثَ مِائَةَ سَوْطٍ ، قَالَ : فَكَانَ رَبِّيَا أَقْمَامُ أَرْبَعِينِ لَيْلَةً لَا يَؤْتَى بِأَحَدٍ ، فَضَمَّ إِلَيْهِ الْحَجَّاجَ شَرْطَةَ الْبَصْرَةَ مَعَ شَرْطَةَ الْكُوفَةِ<sup>(١٢)</sup> .

#### تقليد الشرطة :

١٠

كَانَ الْخَلِيفَةُ يَقْلِدُ صَاحِبَ الشَّرْطَةِ عَاصِمَةَ الدُّولَةِ ، وَرَبِّيَا جَعَلَ ذَلِكَ لَوْزِيرِهِ ، أَمَّا فِي الْأَقْالِيمِ : فَكَانَ لِكُلِّ أَمِيرٍ أَنْ يَوْلِي صَاحِبَ الشَّرْطَةِ ، وَكَانَتِ الشَّرْطَةُ تَقْسِمُ أَحِيَانًا تَبِعًا لِلنَّاطِقِ فِي الْمَدِنِ الْكَبِيرِيِّ .

#### وفي الأندلس ، كانت الشرطة على نوعين :

الشُّرْطَةُ الْكَبِيرِيُّ عَلَى الْخَاصَّةِ ، وَهُدُفُونَهَا الْضُّرُبُ عَلَى أَيْدِي أَقْارِبِ السُّلْطَانِ وَمَوَالِيهِ<sup>١٥</sup> وَأَهْلِ الْجَاهِ ، وَلِصَاحِبِ الشُّرْطَةِ الْكَبِيرِيِّ كَرْسِيٌّ يَابِ دَارِ السُّلْطَانِ ، وَهُوَ مَرْشُحٌ لِلْوَزَارَةِ ، أَوِ الْمَجَاهَةِ .

(٨) لِذَلِكَ قِيلَ : لَا تَصْلِحُ الْعَامَةُ إِلَّا بِعِصْمِ الْحِيفِ عَلَى الْخَاصَّةِ .

(٩) الشُّعُبِيُّ : عَامِرُ بْنُ شَرَاحِيلٍ بْنُ عَبْدِ ذِي كَبَارِ الشُّعُبِيِّ الْمَهْرَبِيِّ ، أَبُو عَرْوَةَ [١٩ - ٦٤٠ = ٦٤٠ - ٧٢١] م [ ] ، مِنَ النَّابِغِيَّةِ ، يَضْرِبُ لِلثَّلَاثَةِ بِحَفْظِهِ ، أَتَصْلِحُ بَعْدَ الْمُلْكِ بْنِ مَرْوَانٍ ، فَكَانَ نَدِيمَهُ وَسَعِيرَهُ ، وَرَسُولَهُ إِلَى مَلِكِ الْرُّومِ ، وَاسْتَقْضَاهُ عَمَرُ بْنُ عَبْدِ الْعَزِيزِ ، (الأَعْلَامُ : ٢٥١/٣) .

(١٠) التَّقَبُّ : التَّقَبُّ في أَيِّ شَيْءٍ كَانَ ، تَقَبَّهُ يَتَقَبَّهُ تَقَبَّاً ، (اللُّسَانُ : تَقَبُّ) .

(١١) الْجَزَاءُ - هَنَا - مِنْ جَنْسِ الْعَمَلِ .

(١٢) عَيْنُ الْأَخْبَارِ : ١٦٧١

والشُّرطة الصُّغرى للعامة .

صورة تقليد صاحب الشُّرطة<sup>(١٣)</sup> :

« اعتمد المساواة بين الناس ، ولا تجعل بين الغني والفقير في الحق فرقاً ، اشمل أهل المدينة بطمأنينةٍ تُنِيمُ الأَخْيَار<sup>(١٤)</sup> ، وتوظف الأشارر ، وأمنةٍ تساوي فيها بين ظلام الليل ونور النهار .. وأنصف المظلوم ، واقمع الظالم ، وخُذ في الحدود - بالاعتراف أو الشهادة ، ولا تتعذر حدّها بنقص ولا زيادة ، وكما تقيمها بالبيانات ، فكذلك تدرؤها بال شبّهات . »

وفي هذه المدينة من أعيان الدولة ووجوهاها ، وكلٌ سامي الأقدار نَبِيَّهَا ، والتجّار الذين هم عين الحلال والحرام ، والرّعية الذين بهم قوام العيش من يلزمك أن تكون لهم مكرماً ، ولإياتهم - أي سياستهم - محكماً ، ومن ظلمهم متحرجاً متأثماً .

أوّلَى أصحاب الأربع<sup>(١٥)</sup> باطلاعك على المخالفات ، وإبانة كلٌ مستورٍ من القضايا ، وأن يتيقّنوا لسكنات الليل ، وغفلات النهار .. وواصل التّطّواف في العدد الوافر والسلّاح الظّاهري في أرجاء المدينة وأطرافها ، وعمّر بسرّك سائر أرجائها وأكتافها ». .

وَمَمَّا يذكر أن السُّجُون عُرفت منذ أيام الخلفاء الرّاشدين ، وهي ضرورة في المجتمع ، فالسّجن : هو المكان الذي يُمسّك فيه الجرم ، وهو العقاب المناسب له ، والرّادع للجريمة ، إنه لحفظ حقوق المجتمع ، وصيانة النظام العام والمصالح العامة ، وبما أن وجود الجاني حُرّاً دون عقاب يؤثّر سلباً في هذه الحقوق ، وهذه المصالح ، ويهدّد

(١٣) كأوردته التلقشندي في صبح الأعشى .

(١٤) وهذا هو الهدف الأساسي في الحضارة الحقة : الطّيّنية في حياة الإنسان .

(١٥) الرّبيع : المنزل والدار بعينها ، والوطن مقى كان وبأي مكان كان ، وجمعه : أربعة ورباع وربيع وأربع ، (اللسان : ربيع) .

أمن الناس واستقرارهم ، ومن أجل هذا ، كان المدف من سجن المجرم ، إصلاح شأنه ، وتهذيب نفسه ، مع حماية المجتمع من أن ينفذ إليه الفساد أو الإيذاء .

فالملصود من السجون أن تكون ( سجون إصلاحية ) ، لذلك فرّقوا بين سجون النساء ، وسجون الرجال ، وسجون الأحداث ، حيث إن الاختلاط بين المساجين ، نساء ورجال ، أو رجال وأحداث ، ذريعة للفساد ، وسمح بعض الفقهاء خروج هـ المسجون لتشييع جنازة أقاربه ، وفي صلاة العيدَيْن ، ومعالجته من مرضه في داره ، إذا ابْتَلَى السُّجَّيْن بِرَضْ بِلَى شَفَاؤَه ، وأصْرَّ إِلَيْهِمْ عَلَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَلَى تَعْلِيمِ الْحِرَفِ لَمْ يَسْتَطِعْ التَّعْلِيمَ مِنَ السُّجَنَاء ، وَذَلِكَ لِكَيْ يَوَاجِهَ السُّجَّيْنَ الْمُجَمَّعَ بَعْدَ خَرْجَهُ مِنَ السُّجْنِ ، وَهُوَ فِي وَضْعٍ يَكْفُلُ لَهُ الْعِيشَ بِكَرَامَةٍ وَسَعَادَةٍ ، « وَكَذَلِكَ كَانَ يَحَالُ بَيْنَ السُّجَنَاءِ وَبَيْنَ الْوَقْوَعِ فِي أَيِّ كَبْتٍ جَنْسِيٍّ يَنْعَكِسُ عَلَى سُلُوكِهِمْ ، وَيَسُونُ بُؤْرَةَ الْفَسَادِ ١٠ بَعْدَ خَرْجَهُمْ مِنَ السُّجْنِ ، وَأَثْنَاءَ وُجُودِهِ فِيهِ ، لَذَلِكَ كَانَ يُسْمِحُ لَهُمْ بِالصَّلَةِ الْمُشْرُوعَةِ ضَمْنَ نَطَاقِ يَحْدُّهُ نَظَامُ السُّجْنِ »<sup>(١٦)</sup> .

وتنتهي مدة السجن إما بانتقضاء مدة العقوبة المقررة في الحكم بأكمالها ، أو إصدار عفو عام أو خاص عن المساجين ، أو وجود السجين في حالة صحية لا تسمح له بالبقاء في السجن فيصدر العفو عنه ليقضي بقيمة مدة محكوميته في بيته ، أو إبراء ذمة الجاني أمام ١٥ المجنى عليه أو أمام الحق العام .

حبس أبو لبابة ( رفاعة بن المنذر ) نفسه أيام رسول الله ﷺ في المسجد ، وجعل عمر بن الخطاب رضي الله عنه بيته في مكة ينسب لعبد الله بن سباع بن عبد العزى سجناً أسماه ( سجن سباع ) ، وفي المدينة المنورة استأجر داراً سُيّيت فيها بعد ( سجن عارم ) ، وفي أيام علي رضي الله عنه أُسِّسَ سجناً أسماه ( نافع ) ، وأخر باسم ٢٠ ( الخيس ) .

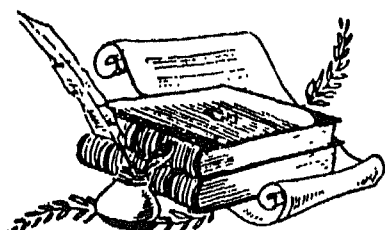
---

(١٦) أحكام السجون ، ص ١٢٧ ، د . أحد الوائلي ، ط ٢ ، سنة ١٩٨٣ م .

وأنفقت الدولة على السُّجنـون من بيت مالها ، حيث إن السُّجنـون كف شر السُّجنـاء وأذـهم عن النـاس ، فهو من المصالح العامة ، والإـنفاق عليهـا إنـما يكون من بـيت المـال ، حتى اقترح أبو يوسف - قاضي القضاة أيام الرـشـيد - تزوـيد المساجـين - إـنـاشـاً وـذـكـورـاً - بـخلـة قـطـنـيـة صـيفـاً ، وأـخـرى صـوفـيـة شـتـاءـاً<sup>(١٧)</sup> .



٥



---

(١٧) الخـلـة : ردـاء قـيـص ، وـقـامـها العـمـامـة ، (الـلـسان : حلـل) . وـاقـترـح أـبـي يـوسـفـ القـاضـيـ فيـ (الـخـراجـ) صـ ١٦١

## الدّواوينُ

أصبحت العربية لغة الدّواوينِ  
كُلّها منذ أيام عبد الملك بن مروان.  
سنة ٨١ هـ، « وينبغي أن يكون في  
الكاتب خمس خلال : بُعْدَ غور ،  
٥ وحسن مداراة ، وإحکام للعمل ، وألا  
يؤخر عمل اليوم لغدی ، والنصيحة  
لصاحبه ». .

[اليعقوبي : ٢٣٥/٢]

١٠ الدّیوان : كلمة فارسية في رأي الأصمعي ، وعليه اقتصر الجوهرى في صحاحه ،  
قال : الديوان « فارسي معرب » ، ومعناها سجل ، أو دفتر<sup>(١)</sup> ، وفي اللسان ( دون ) ،  
الدّیوان : مجتمع الصّحف ، فارسي معرب ، وفي الحديث : « لا يجمعهم ديوان حافظ » ،  
قال ابن الأثير : هو الدّفتر الذي يكتب فيه أسماء الجيش ، وأهل العطاء .

١٥ وأطلق الدّیوان من باب المجاز على المكان الذي يحفظ فيه الدّیوان ، ويجلس فيه  
الكتاب ، يقول الماوردي : « والدّیوان موضع لحفظ ما يتعلّق بحقوق السّلطنة ، من  
الأعمال والأموال ، ومن يقوم بها من الجيوش والعمال »<sup>(٢)</sup> . ويضيف الفراء : والدّیوان  
بالفارسية : اسم للشياطين ، فسمي الكتاب باسمهم لخدمتهم بالأمور ، ووقفهم منها

(١) وقيل عربي ، قال النحالس : والمعرف في لغة العرب أن الدّیوان في الأصل الذي يرجع إليه ويغتمل بما فيه ، وقد روی عن ابن عباس : « إذا سألتوني عن شيء من غريب القرآن ، فالقصوه في الشعر ، فإن  
الشعر دیوان العرب ، ( صبح الأعشى : ٩٠/١ ) ، ويقال دوته ، أي ثبته ، وإليه يميل كلام  
سيبويه .

(٢) الأحكام السلطانية ، ص : ٢٢٦ ، [ إن لم نورد أمماها في الموسوعة كلمة ( الفراء ) فهي ( الماوردي ) ] .

على الجلي والخفى ، وجمعهم لما شدَّ وتفرقَ ، ثمَّ سُمِيَ مكان جلوسهم باسمهم ، فقيل  
ديوان<sup>(٣)</sup> .

أخذ الديوان ملأمه منذ أن كتب الرسول ﷺ إلى الأمراء والملوك يدعوه إلى  
الإسلام ، وعندما كتب إلى أصحاب السرايا من أصحابه ، ذكر القضايعي في تاريخه  
(عيون المعرفة وفنون أخبار الخلاف) أنَّ الزبير بن العوام ، وجheim بن الصيلت كانا  
يكتبان للنبي ﷺ أموال الصدقات ، وأنَّ حذيفة بن اليمان كان يكتب له خُرُص  
النخل<sup>(٤)</sup> ، وأنَّ المغيرة بن شعبة ، والحسين بن نمير كانوا يكتبان المدaiنات والمعاملات .

وبذلك تكون هذه الدُّواوين قد وُضعت في زمن رسول الله ﷺ ، إلا أنها ليست  
في الشُّهرة وتواتر الكتابة في زمانه ﷺ<sup>(٥)</sup> .

١٠ عمر بن الخطاب رضي الله عنه أول من دون الدُّواوين في الإسلام ، وذلك في  
المُحَرَّم سنة عشرين للهجرة ، فأنشأ ديوان الجندي لكتابه أسماء الجنديين ، وما يخص  
كلاً منهم من عطاء ، وديوان المزاج ويختص ببيت المال من دخل وإنفاق<sup>(٦)</sup> .

### أهم الدُّواوين :

١٥ ديوان الجندي : أوجده عمر بن الخطاب رضي الله عنه (المُحَرَّم ٢٠ هـ) ، وهو في  
حقيقة سجل للجيش ، أمَّا الذي دعا إلى إيجاده فهو : أنَّ الهرمزان لما رأى عمر يبعث  
البعوث بلا ديوان ، قال له : ومن يعلم بغيضة من يغيب منهم ؟ فإنَّ من تخلف أخلف  
بمكانه ، وإنَّا يضبط ذلك الكتاب ، فأوجد عمر رضي الله عنه ديوان العساكر

(٣) الأحكام السلطانية (الفراء) ، ص: ٢٣٧

(٤) الخُرُص حُزْرٌ ما على النخل من الرُّطب تمرًا ، وقد خَرَصَت النخل والتكم أخرصه خُرُصًا إذا حزر  
ما عليها من الرُّطب تمرًا ، ومن العنبر زبيباً ، وهو من الظن لأنَّ الحُزْر إنما هو تقدير بطن ،  
(اللسان : خرصن) .

(٥) صبح الأعشى : ٩١/١

(٦) الأحكام السلطانية ، ص: ٢٢٦

الإسلامية ، على ترتيب الأنساب ، مبتدئاً من قرابة رسول الله ﷺ ، وما بعدها الأقرب فالأقل قرباً ، ومن أعمال هذا الديوان إعطاء الناس أعطياتهم .

ديوان الخراج : وينظم جبائية الأموال ، وضبط حساباتها ، ثم الموازنة بين الواردات والنفقات ، ويشترط بكتاب الديوان - وهو صاحب ذمامه - العدالة والكافية ، فأمّا العدالة فلأنه مؤمن على حقٍّ بيت المال والرعيَّة ، فاقتضى أن يكون في العدالة والأمانة على صفات المؤمنين ، وأمّا الكافية فلأنه مباشر لعمل يقتضي أن يكون في القيام مستقلاً بكافية المباشرين ، فإذا صح تقليده ، فالذى ندب له ستة أشياء : حفظ القوانين ، واستيفاء الحقوق ، وإثبات الرُّفوع ، ومحاسبات العمال ، وإخراج الأحوال ، وتصفح الظلamas .

حفظ القوانين : على الرسوم العادلة من غير زيادة تحجيف بها الرعيَّة ، أو نقصان ينثم به حقٍّ بيت المال .

واستيفاء الحقوق : من وجبت عليه من العاملين ، فيعمل على إقرار العمال بقبضها ، واستيفائهما من القابضين لها من العمال .

وإثبات الرُّفوع : وهي رفع مساحة وعمل ، ورفع قبض واستيفاء ، ورفع خرج ونفقة .

10 محاسبة العمال : لأنهم ملزمون برفع الحساب ، ووجب على كاتب الديوان محاسبتهم على صحة ما رفعته .

20 وإخراج الأحوال : وتعني استشهاد صاحب الديوان على ما ثبت فيه من قوانين وحقوق ، فصار كالشهادة ، فلا يخرج من الأموال إلا ماعلم صحته ، كما لا يشهد إلا بما عمله وتحققه .

وتصفح الظلamas : وهو مختلف بسبب اختلاف التّظلم ، وليس يخلو من أن يكون المتظلم من الرعيَّة أو من العمال .

**ديوان الرسائل** : أو ( ديوان الإنشاء ) : وهو يشبه رئاسة الوزراء في أيامنا ،  
رئيس ديوان الرسائل ويسمى ( الكاتب ) ينشئ الرسائل التي يبعث بها الخليفة إلى  
الولاة والعمال والملوك ، ويتلقي الرسائل التي ترد إلى الخليفة .

وكتب هذا الديوان باللغة العربية منذ إيجاده ، فالرسائل التي وجّهها رسول الله ﷺ كتبت بالعربية .

كان عمر بن عبد العزيز يكتب الرسائل أحياناً بيده ، ولكن لما تشعبت أمور الدولة ، أخذ الخليفة يعتمد على كتابه شيئاً فشيئاً ، فقد كان قبيصة بن ذؤيب يكتب لعبد الملك ، وبلغ من مكانته أنه كان يقرأ الكتب الواردة على عبد الملك قبل أن يقرأها عبد الملك ، وكان له ذلك عادة .

١٠ وأصبح ( الكاتب ) مأموناً في كلّ ما يكتب ، ولا يفعل الخليفة أكثر من أن يوقع فقط ، ولذلك كثيراً ما كان الكتاب يتلاعبون بالأمور ، من ذلك ما ماروي من أن هشاماً أقطع قبل أن يلقي الخليفة - رجباً في أيام يزيد بن عبد الملك - أرضاً يقال لها دورين ، فأرسل في قبضها فإذا هي خراب ، فقال لذويه - كاتب كان بالشام - وَيُحَكِّ ، كيف الخليفة ! فقال ذويه : ما تجعل لي ؟ فقال هشام : أربع مئة دينار ، فكتب ذويه : دورين وقرابها ، ثم أمضاها في الدواوين ، فأخذ هشام شيئاً كثيراً .. ولقد حصل الكتاب أنفسهم من مناصبهم أموالاً جليلة ، وبلغت الجرأة بالكتاب إلى أن قاتناً مولى يزيد بن الوليد ، وكان يتولى ديوان الخاتم والمحاجبة ، كتب على لسان الخليفة يزيد بن الوليد كتاباً بولاية العهد لإبراهيم بن الوليد ، وقرأه على الناس فبایعوا لإبراهيم خلافاً لإرادة الخليفة المحتضر<sup>(٧)</sup> ، وقبل أن ينقضى العصر الأموي ، كانت الكتابة قد أصبحت صناعة ذات قواعد وأصول ، وأصبح الكاتب كأنه وزير له رأى في أمور الدولة ، وله سلطة عظيمة في تسييرها .

(٧) تاريخ صدر الإسلام والدولة الأموية ، ص : ٢١٣

وفي دولة المرابطين ، كانت (المئذنة الاستشارية) التي ضممت مجموعة من الفقهاء والأعيان والوزراء تلي السلطان مكانة ، وأهم دائرة حكومية تليها مباشرة ، كانت (ديوان الرسائل) الذي يرأسه كاتب كبير ، وكان المرابطون « يتخيرون الكتاب من كبار الأدباء ، حيث كان الأسلوب الكتافي في العصور الوسطى يلعب دوراً يفوق دور المفاوضات الشفوية ، وكان لأمير المسلمين<sup>(٨)</sup> عدة كتاب في آن واحد ، وعلى رأسهم ٥ كاتب كبير ، هو في الواقع رئيس ديوان الرسائل »<sup>(٩)</sup> .

وأيام الماليك كان لا يتولى (ديوان الرسائل) إلاّ أجل كتاب البلاغة ، ويُخاطب بالشيخ الأجل ، ويقال له : كاتب الدّسْتُر الشّرِيف ، ويسلم المكاتبات الواردة مختومة فيعرضها على الخليفة من بعده ، وهو الذي يأمر بتزويتها والإجابة عنها للكتاب ، وال الخليفة يستشيره في أكثر أموره ، ولا يحجب عنه متى قصد المشول بين ١٠ يديه ، وهذا أمر لا يصل إليه غيره ، وربما بات عند الخليفة ليالي ، وكان جاريه - راتبه - مئة وعشرين ديناً في الشهر ، وهو أول أرباب الإقطاعات ، وأرباب الكسوة والرسوم والملاطفات ، ولا سبيل أن يدخل إلى ديوانه بالقصر ، ولا يجتمع بكتابه أحد إلاّ الخواص ، وله حاجب من الأمراء الشيوخ ، وفرّاشون . ولله المرتبة ١٥ المائة ، والخاد والمسند والثواب ، لكنها بغير كرسى ، وهي من أخص الدّوى ، ويحملها ١٥ أستاذ من أستاذى الخليفة »<sup>(١٠)</sup> .

(٨) في الأصل (أمير المؤمنين) ، ومن المعلوم أن المرابطين تسموا بإمرة المسلمين تاركين لل الخليفة العباسي ببغداد لقب (أمير المؤمنين) .

(٩) النظام السياسي والحربي في عهد المرابطين ، ص : ٩٣ و ٩٤

(١٠) الموعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار للمرقيزي : ٤٢١ ، وهذا لا يعني أن كل الكتاب كانوا بلغاء ، فقد ورد : تلقى أحد السلاطين خطاباً من أمير له ، جاء فيه : إن سلندزئن ، أي مركيّن ، من مراكب المسلمين ، أي المؤمنين ، قد هلك ، أي غرق ، فهلك من فيها ، أي ماتوا ، فارسم لنا ، أي أخبرنا ، ماذا نصنع ؟ فدفع السلطان الكتاب إلى رئيس ديوانه ليبرد عليه فكتب : جاءنا كتابك ، أي وصل ، ففضضناه ، أي فتحناه ، وعلمنا ما فيه ، أي قرأناه ، فأدّب كاتبك ، أي اصفعه ، واستبدل به ، أي اعزله ، والسلام .

وأورد القلقشندي ( صفة صاحب هذا الديوان وأدابه ) فقال :

« قال أبو الفضل الصوري في مقدمة تذكرته : يجب أن يكون صبيح الوجه ،  
صبيح الألفاظ ، طلاق اللسان ، أصلًا في قوله ، رفيعاً في حيّه ، وقوراً ، حليماً مؤثراً  
للحجّ على الم Hazel ، كثير الأناء والرّفق ، قليل العجلة والخرق ، نَزَرُ الضحك ، مهيب  
المجلس ، ساكن الظلّ ، وقور النادي ، شديد الذكاء ، متوقّد الفهم ، حسن الكلام إذا  
حدّث ، حسن الإصناف إذا حدّث ، سريع الرضا ، بطيء الغضب ، رؤوفاً بأهل  
الدين ، ساعياً في مصالحهم ، عبّاراً لأهل العلم والأدب ، راغباً في نعمتهم ، وأن يكون  
عبراً للشغل أكثر من محبتنه للفراغ ، مقسماً للزمان على أشغاله ، يجعل لكل منها جزءاً  
منه حتى يستوعبه في جميع أقسامها ، ملازمًا لمجلس الملك إذا كان جالساً ، وملازماً  
للديوان إذا لم يكن الملك جالساً ، ليتأسى به سائر كتاب الديوان ، ولا يجدوا رخصة في  
الغيبة عن ديوانهم ، وأن يغلب هوى الملك على هواه ، ورضاه على رضاه ، مالم يتر في  
ذلك خلاً على المملكة ، فإنه يجب أن يهدي النصيحة فيها للملك من غير أن يوجد له  
فيها تقدّم من رأيه فساداً أو نقصاً ، لكن يتعيّل لنقص ذلك وتهجّنه في نفسه وإيضاً  
الواجب فيه بأحسن تأنٍ ، وأفضل تلطف ، وأن ينخلل الملك صائب الآراء ولا ينتحلها  
عليه<sup>(١١)</sup> ، ومها حدث من الملك ، من رأي صائب ، أو فعل جليل ، أو تدبير حميد ،  
أشاعه وأذاعه ، وعظمّه وفخّمه ، وكرّر ذكره ، وأوجب على الناس حمده عليه  
وشكره ، وإذا قال الملك قولًا في مجلسه ، أو بمحضه جماعة من يخدمه فلم يره موافقاً  
للسّواب ، فلا يجحبه بالرّد عليه واستهجان ما أتى به ، فإنّ ذلك خطأ كبير ، بل يصبر  
إلى حين الخلوة ، ويدخل في أثناء كلامه ما يوضح به نهج السّواب من غير تلقّي برد ،  
ولا يتبعّج بما عنده ، ويكون متابعاً للملك على أخلاقه الفاضلة ، وطبياعه الشّريفة ،  
من بسط المَعْدِلَة<sup>(١٢)</sup> ، ومدّ رُوّاق الأمانة ، ونشر جناح الإنفاق ، وإغاثة الملهوف ،

(١١) ينخلل : يعطي ، ونخله القول ينحله نحلاً نسبه إليه ، إذا أضاف إليه قوله ، ( اللسان : نحل ) .

(١٢) العدالة والعدولة والمعدلة والمعدلة كله : العدل ، ( اللسان : عدل ) .

ونَصْرَةِ الْمُظْلومِ ، وَجَبْرِ الْكَسِيرِ ، وَالإِنْعَامِ عَلَى الْمُعْتَرِّ الْمُسْتَحْقِقِ<sup>(١٢)</sup> ، وَالتَّوْفُرُ عَلَى الصَّدَقَاتِ ، وَعِمَارَةِ بَيْوَتِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَضَرْفِ الْمِقْمَمِ إِلَى مَصَالِحِهَا ، وَالنَّظَرُ فِي أَحْوَالِ الْفَقَهَاءِ ، وَحَمْلَةِ كِتَابِ اللَّهِ الْعَزِيزِ بِمَا يَصْلُحُ ، وَالاتِّقَاتِ إِلَى عِمَارَةِ الْبَلَادِ ، وَجَهَادِ الْأَعْدَاءِ ، وَنَشَرِ الْمَهِيبَةِ ، وَإِقَامَةِ الْحَدُودِ فِي مَوَاضِعِهَا ، وَتَعْظِيمِ الشُّرُعِيَّةِ ، وَالْعَمَلُ بِالْحُكُمَّاَهَا ، فَيَكُونُ لِجَمِيعِ ذَلِكِ مُؤْكِدًا ، وَلَا فَعَالَهُ فِيهِ مُوطِدًا مَهْدَأً ، وَإِنْ أَحْسَنَ مِنْهُ بَخْلَةٌ هَـ تَنَافِي هَـذِهِ الْخَلَالِ ، أَوْ فَعْلَةٌ تَخَالُفُ هَـذِهِ الْأَفْعَالِ ، نَقْلَهُ عَنْهَا بِالْطَّفْ سَعْيٍ ، وَأَحْسَنَ تَدْرِيْجٍ ، وَلَا يَتَنَعَّمُ مَكَانًا فِي تَبْيَانِ قَبْحِهَا ، وَإِصْلَاحِ رَدَاءِهِ عَاقِبَتِهَا ، وَفَضْلَةٌ مَخَالِفَتِهَا إِلَّا يَبْيَّنُهُ وَأَوْضَحُهُ إِلَى أَنْ يَعِيْدَهُ إِلَى الْفَضَائِلِ الَّتِي هِيَ بِالْمَلُوكِ النُّبَلَاءِ أَلْيَقَ ، وَإِنْ يَكُونَ مَعَ ذَلِكَ بِأَعْلَى مَكَانَةٍ مِنَ الْيَقْظَةِ وَالْاسْتِدَالَلِ بِقَلْلِ الْقَوْلِ عَلَى كَثِيرِهِ ، وَبِعِصْرِ الشَّيْءِ عَلَى جَيْعَهُ ، وَيَسْتَغْنِي عَنِ التَّصْرِيْحِ بِالْإِشَارَةِ وَالْإِعْيَاءِ ، بَلْ بِالرُّمْزِ وَالْإِيحَاءِ ، لِيَنْبَهِ الْمَلَكُ عَلَى الْأَمْرِ مِنْ أَوْأَلِهَا ، وَيَعْرُفُهُ خَوَاتِمُ الْأَشْيَاءِ مِنْ مَفْتُحَاتِهَا ، وَيَحْذَرُ حِينَ تَبَدُّلِهِ لَوَائِحَ الْأَمْرِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَسَاوِي فِيْهِ الْعَالَمُ وَالْجَاهِلُ ...

وَأَنْ لَا يَكْتُبَ عَنِ الْمَلَكِ إِلَّا مَا يَقِيمُ مَنَارِ دُولَتِهِ وَيَعْظُمُهَا ، وَلَا يَخْرُجَ عَنِ حُكْمِ الشُّرُعِيَّةِ وَحَدَّودَهَا ، وَلَا يَكْتُبَ مَا يَكُونُ فِيهِ عِيبٌ عَلَى الْمَلَكَةِ ، وَلَا ذَمٌ عَلَى غَابِرِ الْأَيَّامِ ، وَمَسْتَأْنَفُ الْأَحْقَابِ ، وَإِنْ أَمْرَ بِشَيْءٍ يَخْرُجُ عَنِ ذَلِكَ ، تَلْطُّفٌ فِي الْمَرَاجِعِ بِسَبِيلِهِ ، وَبَيْنَ وَجْهِ الصَّوَابِ فِيهِ إِلَى أَنْ يَرْجِعَ بِهِ إِلَى الْوَاجِبِ ، وَإِنْ يَكُونَ مِنْ كِتَابِ السَّرِّ بِالْمَنْزَلَةِ الَّتِي لَا يَدِانِيهِ فِيهَا أَحَدٌ ، وَلَا يَقْارِبُهُ فِيهَا بَشَرٌ ، حَتَّى يَقْرَرْ فِي نَفْسِهِ إِمَاتَةَ كُلِّ حَدِيثٍ يَعْلَمُهُ ، وَيَتَنَاسِي كُلَّ خَبْرٍ يَسْمَعُهُ ، وَإِنْ لَا يَطْلُعَ وَالَّدَا وَلَا وَلَدَا ، وَلَا أَخَا شَقِيقًا ، وَلَا صَدِيقًا صَدُوقًا ، عَلَى مَا دَقَّ أَوْ جَلَّ ، وَلَا يَعْلَمُهُ بِمَا كَثُرَ مِنْهُ وَلَا قَلَّ ، وَيَتَوَهُمْ بِلِيْلَ يَتَحَقَّقُ أَنَّ فِي إِذَا عَنْهُ مَا يَعْلَمُ بِهِ وَضُعَّ مَنْزَلَتِهِ وَحَطَّ رَتْبَتِهِ ، وَيَجْتَهِدُ فِي أَنَّ يَصِيرَ لَهُ ذَلِكَ طَبِيعًا مَرْكَبًا وَأَمْرًا ضَرُورِيًّا .

(١٢) المَعْتَنُ : الَّذِي يَطِيفُ بِكَ يَطْلُبُ مَاعِنْدَكَ ، سَأَلَكَ أَوْ سَكَتَ عَنِ السُّؤَالِ ، (الْلِسَانُ : عَرَرُ ) ، وَفِي سُورَةِ الْحَجَّ : ٣٦/٢٢ : ﴿ وَأَطْبَعُوا الْقَانِنَ وَالْمُعْتَنَ .. ﴾ .

قلت : وهذه الصفة هي الشرط اللازم ، والواجب الحتم ، بها شهر ، وبالإضافة إليها عُرف ، وقد قال المأمون وهو من أعلى الخلفاء مكاناً ، وأوسعهم علمًا : الملوك تحتمل كلّ شيء إلّا ثلاثة أشياء : القَدْحُ في الملك ، وإفشاء السر ، والتعرُّض للعَرْم «<sup>(١٤)</sup>» .

خازن الديوان : ويختار لديوان الرسائل خازن ذكي عاقل ، مأمون بالغ في الأمانة والثقة ونراة النفس ، وقلة الطمع إلى الحد الذي لا يزيد عليه ، فإن زمام جميع الديوان بيده ، فتى كان قليل الأمانة ، رئاً أمالته الرشوة إلى إخراج شيء من المكاتب من الديوان ، وإفشاء سرّ من الأسرار ، فيضر بالدولة ضرراً كبيراً .

وعلى خازن ديوان الرسائل أن يكون ملزماً للحضور بين يدي كتاب الديوان ، فتى كتب المنشئ ، أو المتصدي لمكتبة الملوك كتاباً ، أخذنه وسلمه للمتصدي للنسخ ، ٥ فينسخه حرفاً حرفاً ، ويكتب بأعلى نسخه كتاب كذا ، ويدرك التاريخ بيومه وشهره وستته ، ثم يتسلمه الخازن ، وكذلك يفعل بالكتب الواردة ، بعد أن يأخذ خطّ الكاتب الذي كتب جواها ، وإن كان لا جواب عنه ، أخذ عليه خطّ صاحب الديوان أنه لا جواب عنه لتبرأ ذمته منه ، ولا يتأنّ على في وقت من الأوقات أنه أخفاه ولم ١٠ يعلم به ، ثم يجمع كلّ نوع إلى مثله ، ويجعل لكلّ شهر إضمار ، ويجعل عليها بطاقة ، ١٥ ليسهل استخراج ما أراد استخراجه من ذلك<sup>(١٥)</sup> .

كما ينبغي لصاحب ديوان الإنشاء (الرسائل) أن يقيم لديوانه حاجباً لا يمكن أحداً من سائر الناس أن يدخل إليه ، لأنّه يجمع أسرار السلطان الخ ، فن الواجب كتها ، ومتى أهل ذلك لم يؤمن أن يطلع منها على ما يكون بإظهاره سبب سقوط مرتبته ، وإذا كثروا على ذلك لم يؤمن أن يطلع منها على ما يكون بإظهاره سبب سقوطه ، وأيضاً إذا كثروا على ذلك لم يؤمن أن يطلع منها على ما يكون بإظهاره سبب سقوطه ، فإذا كثروا على ذلك لم يؤمن أن يطلع منها على ما يكون بإظهاره سبب سقوطه ،

(١٤) صبح الأعشى : ١٠٤/١ وما بعدها .

(١٥) صبح الأعشى : ١٣٥/١

اتّكالاً على أنّها تُنسب إلى أولئك ، فإذا كان الأمر قاصراً عليهم ، احتاجوا إلى كتاب ما يعلّمونه خشية أن ينسب إليهم إذا ظهر<sup>(١٦)</sup> .

**ديوان المُستَغْلَات** : وهو ديوان خاص بما يجمع من أجور الأملاك السُلطانية ، أو ما يعرف بأملاك الدولة حالياً .

**ديوان الخاتم** : أنشأه معاوية بن أبي سفيان ، وهو من أهم دواوين الدولة ، مهمّته نسخ أوامر الخليفة ، وإيداعها هذا الديوان بعد أن تحزم بخيط ، وتحتم بالشمع ، وتحتم بخاتم صاحب هذا الديوان .

« وكانت الخواتم في خزائن الملوك ، لا تدفعها إلى الوزراء ، فاطرده الأمر على ذلك حتى ملك بنو أميّة ، وأفرد معاوية ديوان الخاتم ، وولاه عبيد بن أوس الغساني ، وسلم الخاتم إليه ، وكان منقوشاً عليه ( لكل عمل ثواب ) ، وكان سبب ذلك ، لأنّ معاوية كتب لعمرو بن الزبير إلى بعض عماله بمائة ألف درهم ، ففرق عمرو الماء في مائة وجعلها ياء ( مائتي ) ، وأخذ مائتي ألف درهم ، فلما مررت الرقعة بعدئذ بمعاوية ، ذكر أنه لم يصله إلا بمائة ألف درهم ، فأحضر العامل الكتاب ، فوقف معاوية على الأمر ، فاتّخذ ديوان الخاتم »<sup>(١٧)</sup> .

**ديوان الطّراز** : وهو الذي يهتمّ بلباس الخليفة وحاشيته وموظفيه ، لقد بني الخلفاء في دورهم دوراً للنسيج ثيابهم ، وكان القائم عليها ينظر في أمور الصياغ والحياة .

**ديوان الجهينة** : نشأ في العهد العباسي ، واحتضن بأمور أهل الذمة وأحوالهم .

### تعريف الدّواوين :

وكان ذلك في عهد عبد الملك بن مروان : [ ٨٦ - ٦٥ هـ ] ، وكانت السجلات تُكتب بالروميمية في بلاد الشام ، جاء في ( أدب الكتاب ) : « وكان ديوان الشام إلى

(١٦) صبح الأعشى : ١٣٧١

(١٧) أدب الكتاب ، ص : ١٤٢

سرجون بن منصور ، وكان روميًّا نصريًّا ، كتب لمعاوية ولمن بعده إلى عبد الملك بن مروان ، ثمَّ رأى عبد الملك منه توانياً ، فقال عبد الملك لسليمان بن سعد<sup>(١٨)</sup> : ما أحتل سحب سرجون ، أفادك حيلة في أمره ، فقال : بل ، أنقل الحساب إلى العربية من الرُّوميَّة ، فقال : افعل ، فحوَّله ، فولَّه عبد الملك جميع دواوين الشَّام ، وصرف سرجون ، فلم يزل ( سليمان بن سعد ) على ذلك إلى أيام عمر بن عبد العزيز رحمة الله ، ثمَّ إنَّ عمر بن عبد العزيز وجدَ عليه فعزْله ، واستكتب مكانه صالح بن كثير الصدai من أهل طبرية<sup>(١٩)</sup> .

وكانت السجلات تكتب بالفارسية في العراق ، عرَّبها الحجاج بن يوسف الثقفي « نقله له صالح بن عبد الرحمن<sup>(٢٠)</sup> كاتبه زادان فروخ<sup>(٢١)</sup> » ، وكان صالح يكتب لزادان فروخ على الدواوين أيام الحجاج ، وكان أول من جمع له الغزاوة أن زياداً قال فاستكتب عليها زادان فروخ الأعور ، فبقي إلى هذا الوقت ، قال : فلما رأى الحجاج ذكاء صالح قربه ، فقال لزادان فروخ : إنَّ الأمير يقدموني عليك ، وأنْت سببي منه ، وما أحبُ ذلك ، فلم يزل يؤخره عنه ، والحجاج يطلبها ، فقال له زادان فروخ : لا بدَ للحجاج مني ، لأنَّه لا يجد من يقوم بحساب ديوانه غيري ، فقال له صالح : إنَّه

(١٨) سليمان بن سعد الخثني بالولاء [ ت نحو ١٠٥ هـ = نحو ٧٢٣ م ] ، أول من نقل الدواوين من الرُّوميَّة إلى العربية ، وأول مسلم ولي الدواوين كُلُّها في العصر الأموي ، عرض على عبد الملك أن ينقل الحساب من الرُّوميَّة إلى العربية ، فأمر بذلك ، فحوَّله فولَّه جميع دواوين الشَّام ، ( الأعلام : ١٢٦٧٣ ) .

(١٩) أدب الكتاب ، ص : ١٩٣ ، وانظر ( فتوح البلدان ) ص : ١٩٦ أيضاً .

(٢٠) صالح بن عبد الرحمن التميمي بالولاء [ ت نحو ١٠٣ هـ = نحو ٧٢٢ م ] ، أول من حوى كتابة دواوين الخراج من الفارسية إلى العربية في العراق ، وكان يجيد الإشارة في اللغتين ، فوضع اصطلاحات للكتاب والحساب استغنا بها عن المصطلحات الفارسية ، وكان جميع كتاب عصره تلاميذ له ، قال عبد الحميد بن يحيى الكتاب : الله در صالح ما أعظم منته على الكتاب ، ( الأعلام : ١٩٢٢/٢ ) .

(٢١) صبح الأعشى : ٤٢٢/١ ، وهو في أدب الكتاب زادان ( بالذال بدل الذال ) .

إن أمرني بنقل الحساب إلى العربية فعلت ، قال : فانقل شيئاً منه بين يدي ، ففعل ،  
قال زادان فروخ لكتابه الفرس : التسوا مكسباً غير هذا<sup>(٢٢)</sup> .

قال : وقدم الحاج صالح ، فقلب صالح الديوان إلى العربية ، وكان كتاب  
العراقين كلهم غلمانه وتلاميذه<sup>(٢٣)</sup> .

وكانت السجلات تكتب بالقبطية بمصر ، فعمرها عبد العزيز بن مروان في إمارته ٥  
على مصر : [ ٦٥ - ٨٥ هـ ] .

وتعریب الدواوین تبعه تقدیم علم الریاضیات بشكل ملحوظ ، وسببه إجراء  
العمليات التجاریة بالعربیة ، مع حسابات میزانیة بیت المال ، وحساب الفرائض ،  
وأمور واردات بیت المال ونفقاته بشكل عام .

وهكذا أصبحت العربیة لغة الدواوین الرسمیة منذ سنة ٨١ هـ ، مما ساعد على ١٠  
تقلص نفوذ أهل الذمة ، وانتقلت مناصب هؤلاء إلى أيدي المسلمين من العرب ، جاء في  
(فتح البلدان ، ص ١٩٦) تحت عنوان : (نقل دیوان الرومیة) : « فلما كانت سنة  
إحدى وثمانين أمر - عبد الملك - بنقله - بنقل الديوان - وذلك أن رجلاً من كتاب  
الروم احتاج أن يكتب شيئاً ، فلم يجد ماء ، فبال في الدواة ، فبلغ ذلك عبد الملك  
فأدبه ، وأمر سليمان بن سعد بنقل الديوان ، فسأله أن يعينه بخارج الأردن سنة ، ففعل ١٥  
ذلك ، وولاه الأردن ، فلم تنقض السنة حتى فرغ من نقله ، وأقى به عبد الملك ، فدعا  
بسرجون كاتبه ، فعرض ذلك عليه ، فغممه وخرج من عنده كثييراً ، فلقى به قوم من  
كتاب الروم ، فقال : اطلبوا المعیشة من غير هذه الصناعة ، فقد قطعواها الله عنكم » .

---

(٢٢) قيل : لما أراد نقل الديوان إلى العربية بذل له كتاب الفرس ثلث مئة ألف درهم على أن لا يفعل ،  
فأبى .

(٢٣) أدب الكتاب ، ص : ١٩٢ ، وهكذا ورد النص حرفياً .

وبذلك تمت مراقبة السجلات في كل الدوّاوين ، التي أصبحت العربية لغتها الرسمية ، والتي هي لغة الدولة ، ولغة القرآن الكريم .

كما ابتدأت تظهر طبقة من الكتاب من ذلك الوقت ، وهم أصناف :

« أصناف الكتاب على ما ذكره ابن مقلة خمسة : كاتب خط ، وكاتب لفظ ، وكاتب عقد ، وكاتب حكم ، وكاتب تدبير ، فكاتب الخط هو الوراق والمحرر ، وكاتب اللفظ هو المترسل<sup>(٢٤)</sup> ، وكاتب العقد هو كاتب الحساب ، الذي يكتب للعامل ، وكاتب الحكم هو الذي يكتب للقاضي ونحوه من يتولى النظر في الأحكام ، وكاتب التدبير هو كاتب السلطان أو كاتب وزير دولته .. »<sup>(٢٥)</sup> .

وكان في الأمصار دواوين محلية على غرار تلك التي في العاصمة<sup>(٢٦)</sup> .

☆ ☆ ☆

١٠




---

(٢٤) الترسُل في القراءة والتَّرسِيل واحد : التَّحقيق بلا عجلة ، (اللسان : رسيل) .

(٢٥) الاقتضاب في شرح أدب الكتاب ، ص : ٦٦

(٢٦) اليعقوبي : ٢٣٤/٢

## بَيْتُ الْمَالِ

الشّكالل الاجتماعي نظام مُسّلم به  
في حضارتنا العربية الإسلامية منذ  
أربعة عشر قرناً : ﴿ وَيُؤثِّرُونَ عَلَى  
أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ ،  
٥ [الحشر : ٧٥٩] ، والمُلكية الحقيقة  
للله : ﴿ وَآتُوهُمْ مِنْ مَالِ اللَّهِ الَّذِي  
آتَاهُمْ ﴾ ، [النور : ٢٤/٣٢] .

إن النّظام المالي في الإسلام مستقلٌ كلّ الاستقلال عن جميع النّظم المالية ، وأكثر  
مبادئ هذا النّظام قواعد كثيرة أقرّها القرآن الكريم : ﴿ كَيْلًا يَكُونُ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ  
مِنْكُمْ ﴾ ، [الحشر : ٧/٥٩] ، ﴿ لَا تُظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ﴾ ، [البقرة : ٢٧٩/٢] ،  
وأوضحها رسول الله ﷺ<sup>(١)</sup> ، وجرى بها العمل في أيامه ﷺ ، وعلى القواعد الكبرى  
قيست الفروع الجزئية المستجدة ، ولا بدّ في جميع الأحوال من تحقيق التّوازن  
الاجتماعي من خلال كلّ قاعدة كبرى ، وكلّ مسألة فرعية .

١٥ والاقتصاد الإسلامي ، اقتصاد رباني ، توجيهاته ربانية إلهية ، يتميّز بالأمور  
التالية :

(١) كتب بحثت في الاقتصاد الإسلامي : ( اقتصادنا ) محمد باقر الصدر ، ( النّظرية الاقتصادية في الإسلام )  
د . أحمد عبد العزيز النجّار ، ( بنوك لا ربوة ) د . النجّار أيضًا ، ( البنك ال拉وري ) د .  
نور الدين العتر ، ( الاتجاه المعايير في الشّريع الاقتصادي الإسلامي ) محمد فاروق النبهان ، ( نظم  
الحياة في الإسلام ) أبو الأعلى المودودي ، ( الأحكام السلطانية ) الماوردي ، ( الأحكام السلطانية )  
الفراخ ، ( الخراج ) أبو يوسف القاضي ، ( فقه الزّكاة ) د . يوسف القرضاوي ، ( أثر تطبيق النّظام  
الاقتصادي الإسلامي في المجتمع ) من البحوث المقدمة لمؤتمر الفقه الإسلامي الذي عقده جامعة الإمام  
محمد بن سعود الإسلامية بالرياض سنة ١٣٩٦ هـ .

مرورة تعاليمه : فالّتّعليم لا ينزل إلى التّفصيّلات الجزئيّة ، وهو بذلك لا يقيّد الأجيال المقبلة ، إنّها مرورة يراد لها الخلود ، لتكون ملائمة لتطور احتياجات البشر ، ليست تعاليم جامدة لا تقبل التّطبيق إلّا على أسلوب واحد ، لفلاك منه ، ولا محيس عنه ، إنّ طريق الوصول إلى الهدف ، قابل للتّبديل والتّغيير في ضوء ظروف كلّ مجتمع .

ونظرته واقعية إلى الملكيّة : إنّه نظام يقرُّ الملكيّة الفردية ويحميها ، مع وجود الملكيّة الجماعيّة التي هدفها المنافع العامة ، ونظام الحمى خير مثال على الملكيّة العامة ، قال رسول الله ﷺ : « لَاحِمَى إِلَّا اللَّهُ وَرَسُولُهُ »<sup>(٢)</sup> ، أي لاحمى إلّا لمنفعة عامّة لل المسلمين .

١٠ ويعنى القول : هناك انسجام بين مصلحة المجتمع وبين المصلحة الفردية : **هُوَ لَا تَأْكُلُوا أُمُوالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتَنْلُوْا بِهَا إِلَى الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُوا فِرِيقًا مِّنْ أُمُوالِ النَّاسِ بِالْإِثْمِ وَأَتْتُمْ تَعْلَمُونَ** **هـ** ، [البقرة : ١٨٧] ، **هـ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أُمُوالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِّنْكُمْ ..** **هـ** ، [النّساء : ٢٩٤] ، فلا كسب بغير وجه حق ، بلا عمل ، بلا مقابل .

١٥ ومن الانسجام : منع الاحتكار ، والتسعيّر الإيجاري لنفعه ، وجعل تلقّي السلع وبيعها بأسعار غالبة احتكاراً واستغلالاً ، وكذلك بيع المضرر استغلال لا يجوز ..

٢٠ ودور الدولة يميّز بالاتّساع والشّمول : لذلك تعدّدت وظائفها لتغطي الكثیر من جوانب النّشاط الاقتصادي ، وترتبط وظائفها ارتباطاً وثيقاً بنشاطها المالي لإشباع الحاجات العامّة ، وذلك رهن بدورها في الحياة الاقتصادية المتعدّدة للمجتمع الإسلامي ، وخدمة المصالح الحقيقة فيه لضمان التّكافل الاجتماعي والتّقدّم والرّفاهية ،

(٢) رواه البخاري وأبو داود ، انظر فصل : (في الحى والإرافق ) ، ص : ٢٢٢ ، الأحكام السلطانية ( الفراء ) .

ولتحقيق أكبر إشباع ممكن للأفراد ، في ظلّ قم هذا المجتمع المسلم ، ومن الطُّبيعي إذن أن تحصل الدولة على جزء من الموارد المختلفة ، يمكنها إنفاقها من القيام بدورها<sup>(٣)</sup> .

### أهم واردات بيت المال :

الزَّكَاة ، والخِرَاج ، والجزية ، والغِنِيَة ، والفَيء ، والعُشُور ، والأوقاف ، وفيها جميًعاً - باستثناء الأوقاف - معنى الضربيَّة على الثُّروة والأرض والأنفس .

الزَّكَاة : وهي أول ضريبة إسلامية فرضت على الأغنياء والقادرين ، وهي مظهر من مظاهر التَّضامن والتَّكافل الاجتماعي والأخوة في العقيدة ، تؤخذ من الذي يملِك كثيراً ، لتعطى إلى الذي يملِك قليلاً ، أو لا يملِك شيئاً ، ووجوه إنفاقها حددت بالآية الكريمة : ﴿إِنَّ الْصَّدَقَاتَ لِلْفَقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤْلَفَةِ قُلُوبَهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْغَارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ وَابْنِ السَّبِيلِ فَرِيضَةٌ مِّنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ﴾ ، [التوبة : ٦٠/٩] .

وتجب الزَّكَاة في الأموال المرصدة للنِّماء ، إماً بنفسها ، وإماً بالعمل فيها ، والأموال المزكاة ضربان :

ظاهرة : ( ما لا يمكن إخفاؤه ) من الزُّروع والثمار والمواشي .

والباطنة : ( ما ممكن إخفاؤه ) من الذهب والفضة وعروض التجارة<sup>(٤)</sup> .

يقول الماوردي<sup>(٥)</sup> : إن الأموال المزكاة أربعة :

١ - الماشي وهي الإبل والبقر والغنم ، ( ولكل منها نصاب معين تستحق بعدها زكاتها )<sup>(٦)</sup> .

(٣) الاقتصاد الإسلامي ، العدد ١٩ سنة ١٩٨٣ ، ص ١٦ ، د . عوف محمود الكفراوي .

(٤) الأحكام السلطانية ( الفراء ) ، ص ١١٦

(٥) الأحكام السلطانية ، ص ١٢٨

(٦) الأحكام السلطانية ( الفراء ) ، ص ١١٦-١١٩

٢ - وثمار الزروع : كالبر والشعير والأرز والذرة .. ( تجب الزكاة في المكيل المدخر )<sup>(٧)</sup> .

٣ - وثمار الشجر والكرم ، ( وما في معناها مالا يأكل ويُدْخَر كالنخيل واللوز والفستق والبندق .. )<sup>(٨)</sup> .

٤ - والذهب والفضة ، وزكاتها ربع العشر ، ولها نصاب ، وكذلك المعادن كالحديد والرصاص والنحاس والأحجار الكريمة ..

أما الركاز ، وهو كل مال وجده مدفوناً ، فيكون لواجده ، ولكن عليه دفع خمسه ليصرف في مصرف الزكاة<sup>(٩)</sup> ، قال عليه السلام : « وفي الركازخمس »<sup>(١٠)</sup> .

الخرجاج<sup>(١١)</sup> : وهو ضريبة تفرض على الأرض التي صُولحت عليها عند الفتح ، وبقيت في أيدي أصحابها ، تدفع كل عام مرّة واحدة ، « وإذا كانت أرض الخراج لا يمكن زراعتها في كل عام تراح في عام ، وتزرع في عام آخر ، رويع حالتها في ابتداء وضع الخراج عليها »<sup>(١٢)</sup> .

---

(٧) الفراء ( المرجع السابق ) : « يعطى من كل شيء يأكل ويُدْخَر ، العشر ».  
(٨) زكاة الزروع : العشر إذا سقيت عثريأ ( الذي يشرب بعرفه ) ، أو سيحا ( الذي يجري إليه الماء ويفيض ) ، ونصف العشر إذا سقيت غرباً ( ما يسكن بالدلاء والتواتح ) أو نصحاً ، ( الأحكام السلطانية - الفراء ) ، ص ١٢١

(٩) جاء في ( اللسان : ركن ) : اختلاف أهل الحجاز والعراق ، أهل العراق : الركاز المعادن كلها ، فما استخرج منها من شيء فلما سخرجه أربعة أخماسه ، ولبيت المال الخس ، وكذلك المال العادي يوجد مدفوناً هو مثل المعادن سواء .. وأهل الحجاز قالوا : إنما الركاز كنوز المحايلية .

(١٠) رواه البخاري ومسلم ، وأبو داود والترمذى ، وأبي ماجة والإمام أحمد .

(١١) وقيل : يسمى الطسق أيضاً ، في ( اللسان : طسق ) : الطسق : فارسي معرب ، ما يوضع من الوظيفة على الجرثيان من الخراج المقرر على الأرض ، الطسق شبه الخراج ، له مقدار معلوم .

(١٢) الأحكام السلطانية ص ١٧١ ، وانظر الأحكام السلطانية ( الفراء ) ، ص ١٦٢ - ١٧٢ ، وأدب الكتاب ، ص ١٩٨ : ( وجوه الأموال التي تحمل إلى بيت المال وأصنافها ولن تجب ) .

**الجزية** : وهي مبلغ بسيط معين ، يدفعه الْذَمِّي قبالة إعفائِه من الجنديَّة ، وانتفاعِه بالمرافق العامَّة ، وخدمات الدولة : كالقضاء ، والشرطة ، والطرق والجسور ، ومشاريع الرِّي ، والمستشفيات والمدارس .. مع حماية من أَدَّها في نفسه وعرضه ومالي ، « ولا تجب الجزية إلَّا على الرِّجال الأحرار العقلاء ، ولا تجب على امرأة ولا صبي ، ولا مجنون ، ولا عبد ، لأنَّهم أتباع وذراري »<sup>(١٢)</sup> .

مقدارها : وهي على الأغنياء والموسرين ثانية وأربعون درهماً ، كلُّ سنة مرّة واحدة فقط ، وعلى أوساط القوم أربعة وعشرون درهماً ، وما دون ذلك اثنا عشر درهماً<sup>(١٤)</sup> .

ويُعَيَّن مقدار الجزية اعتباراً لحالتهم الاقتصاديَّة ، فيؤخذ من الموسرين أكثر ، ومن الوسط أقل منه ، ومن الفقراء شيءٌ قليل جداً ، والذين لا معاش لهم ، أو هم عالة على غيرهم يعفون من أداء الجزية .

هذا ، وإن كانت الجزية لم يعين لها مقدار بعينه ، إلَّا أنَّه من اللازم عند تعين المقدار أن تراعي فيه السُّهولة ، فيقرر منه ما يتيسَّر أداءه لأهل الْذَمِّة .

**الفنية** : وهي ما يظفر به المسلمون على وجه الغلبة والنُّصر ، خمسها لبيت المال ، وأربعة أخماسها للمجاهدين : ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ مَا غَنَمْتُم مِّنْ شَيْءٍ فَإِنَّ اللَّهَ خَمْسَةُ وَلِلرَّسُولِ ۖ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ ۚ ۝﴾ ، [الأنفال : ٤١/٨] .

**القيمة** : وهو المال الذي يصيبه المسلمون دون قتال : ﴿ مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرْبَى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةٌ تَيْئَنُ الْأَغْنِيَاءَ مِنْكُمْ ۝﴾ ، [الحشر : ٧/٥٩] .

(١٣) الأحكام السلطانية ، ص ١٦٣

(١٤) انظر المخرج ، ص ١٣٢ وما بعدها .

العُشْرُ : ضريبة على الأراضي ، مقدارها عُشْرَ غُلْتها مالاً أو عيناً ، وتدفع عن الأرضي التي أسلم أهلها دون حرب وبقيت بأيديهم ، وعلى الأرضي التي ملكها المسلمون عنوة ، وقسماًها الخليفة عليهم ، وعلى الأرضي الموات التي أحياها المسلمون .

المكوس<sup>(١٥)</sup> : وهي ضريبة عن كل تجارة وارددة في البر أو البحر ، ولا تؤخذ إلا إذا انتقل التاجر من بلاده إلى بلاد أخرى ، واختلف مقدارها باختلاف الزمان والمكان ، وعرفت ضريبة السفن بـ (أعشار السفن) ، وهي ضريبة على السفن التي تمر بعض التغور ، كمدينة عدن ، وجزيرة طريف جنوب الأندلس ، فيؤخذ منها العشر عيناً ، ومن جزيرة طريف اشتقت كلمة Tariff التي تدل عند الأوروبيين على الرسوم التي تؤخذ على البضائع . أمّا (العشور) ، فهي ضرائب على بائع التُجَار الغراء ، إذا قدموا بها من بلادهم إلى ديار المسلمين ، (الجمارك حالياً) ، وقيتها عُشْرَ بضائعهم .

ومن واردات بيت المال أيضاً : أخمس المعادن المستخرجة من مناجها ، وريع دار الصرب ، وما يخرج من البحر كالخلية والعنبر ..

وعرفت الأندلس أيام المرابطين (ضريبة التّعيب) ، والغرض منها ترميم الحصون والأسوار التي تحيط بالمدن الهامة ، ويقوم بسدادها أهل هذه المدن المنتفعه بها ، وقد أجاز فقهاء الأندلس هذه الضريبة<sup>(١٦)</sup> .

☆ ☆ ☆

الأوقاف : وهي عمل من أعمال الخير ، ينعكس على المجتمع كله ، مثل بناء المدارس والملياًت ، وإصلاح الجسور والطرقات ، وبناء الفنادق للمسافرين ، والرباطات للمجاهدين ، أو منح البذار مجاناً للمزارعين وال فلاحين ..

(١٥) المكوس : الجباية ، والمكوس : دراهم كانت تؤخذ من بائع السلع ، والمكس ما يأخذ العشار ، (اللسان : مكس) .

(١٦) البيان المغرب ٧٣/٤

ومن أرق ما وجد في الإسلام من هذا المعنى وألطافه (وقف الزبادي) الذي كان في دمشق ، وقد حدث عنه ابن بطوطة بعد أن قال : « والأوقاف بدمشق لا تحصر أنواعها ومصارفها لكثرتها ، فنها أوقاف على العاجزين عن الحج ، يعطى لمن يحج عن الرجل منهم كفایته ، ومنها أوقاف على تجهيز البنات إلى زواجهن ، وهن اللواتي لا قدرة لأهلهن على تجهيزهن ، ومنها أوقاف لفكاك الأسرى ، ومنها أوقاف لأنباء السبيل هـ يعطون منها ما يأكلون ويلبسون ويتوذرون لبلادهم ، ومنها أوقاف على تعديل الطريق ورصفها ، لأن أزقة دمشق لكل واحد منها رصيفان في جنبيه يرب عليهما المترجلون ، وير الركبان بين ذلك ، ومنها أوقاف لسوى ذلك من أفعال الخير»<sup>(١٧)</sup> .

ثم يقول تحت عنوان (المملوك الصغير والصحفة) : « مررت يوماً بعض أزقة دمشق ، فرأيت به ملوكاً صغاراً قد سقطت من يده صحفة من الفخار الصيني ، وهم يسمونها الصحن ، فتكسرت ، واجتمع عليه الناس ، فقال له بعضهم : اجمع شفتها واحملها معك لصاحب أوقاف الأولى ، فجمعها وذهب الرجل معه إليه ، فأراه إياها ، فدفع له ما اشتري به مثل ذلك الصحن ، وهذا من أحسن الأعمال ، فإن سيد الغلام لا بد له أن يضربه على كسر الصحن ، أو ينهره ، وهو أيضاً ينكسر قلبه ويغrieve لأجل ذلك ، فكان هذا الوقف جبراً للقلوب ، جزى الله خيراً من تسامت هاته في الخير إلى مثل هذا»<sup>(١٨)</sup> .

وكانت في دمشق عدا دور المجانين والمجاذيب والمجاذيم ، أوقاف على الحيوانات ، ومرجة دمشق على ضفة نهر بردى الجنوبيّة ، كانت كلها وقفًا على الخيول التي تعبت في الجهاد وأستنّت ، فتأكل من نبات هذه الأرض ، وتشرب من مياه بردى ، حتى تقوت بشكل طبيعي .

٢٠

(١٧) رحلة ابن بطوطة ، ص ٩٩ ، دار الفكر ، بيروت .

(١٨) المرجع السابق ، ص ١٠٠ ، ومثل هذا الوقف كان موجوداً في تونس وفالنس أيضاً .

ووْجَدَ فِي الشَّامِ وَقْفٌ لِتزوِيجِ الْبُنَاتِ الْفَقِيرَاتِ .

وَوْقَفَ لِسَقِيَا الْمَاءِ الْمَلْوَحِ فِي الصَّيفِ لِعَابِرِي السَّبِيلِ ، وَقَدْ يَسْقُونَهُ بِمَاءِ الْخَرْنُوبِ<sup>(١٩)</sup> ، أَوْغَيْرِهِ مِنَ الْأَشْرِبَةِ .

وَفِي مَكَّةِ الْمَكْرَمَةِ وَقْفٌ مُخْصَصٌ رِيعَهُ لِنَعْلِمِ الْكَلَابِ مِنْ دُخُولِ مَكَّةِ .

وَفِي أَكْثَرِ مِنْ بَلْدٍ وَقْفٌ لِإِعْارَةِ الْحَلِيِّ وَالْزَّينَةِ فِي الْأَعْرَاسِ وَالْأَفْرَاحِ ، بِجِيثِ إِنَّهُ الْعَامَّةُ وَالْفَقَرَاءُ ، لَا بَلْ الطَّبَقَةُ الْوَسْطَى يَرْتَقُونَ بِهَا الْوَقْفُ الْخَيْرِيُّ ، فَيَسْتَعِيرُونَ مِنْهُ مَا يَلْزَمُهُمْ مِنَ الْحَلِيِّ لِأَجْلِ التَّزِينِ بِهِ فِي الْحَفَلَاتِ ، وَيَعِيدُونَهُ إِلَى مَكَانِهِ بَعْدِ اِنْتِهائِهَا ، فَيَتِيسِّرُ لِلْفَقِيرِ أَنْ يَبْرُزَ يَوْمَ عَرْسِهِ بِحَلَّةٍ لَائِقةٍ ، وَلِعَروْسِهِ أَنْ تَحْلُّ بِهِ مَجْلِيَّةٌ رَائِعَةٌ مَمَّا يَجْبَرُ خَاطِرَهُمَا ، وَكَذَلِكَ يَسْتَعْفِنُ الْمُتوسِّطُ فِي الْثَّرَوَةِ عَنْ أَنْ يَشْتَرِي مَا لَا طَاقَةَ لِهِ<sup>(٢٠)</sup> .

وَفِي تُونِسِ وَقْفٌ لِلصَّبِيَانِ ، لَهُمْ يَوْمٌ مُخْصُوصٌ ، هُوَ يَوْمُ الْخَيْسِ ، يَسْأَلُونَهُمْ فِيهِ عَنْ جَمِيعِ مَا قَرُؤُوهُ فِي الْأَسْبُوعِ ، وَيَعْطُونَهُمْ بَعْدَ ذَلِكَ دِرَاهِمًا استِهَاضًا لِهِمْ ، وَتَقْرِيحاً لِلْقَلْوَبِ ، وَفِيهَا وَقْفٌ لِلْاسْتِحْمَامِ مَجَانًا ، تَوْضِعُ فِيهِ صَرْفٌ مِنَ الدِّرَاهِمِ ، كُلُّ صَرْفٍ فِيهَا مَقْدَارٌ أُجْرَةِ الْحَمَامِ ، فَيَدْخُلُ الْمُحْتَاجُ إِلَى الْاسْتِحْمَامِ ، وَيَتَنَاؤِلُ إِحْدَى هَذِهِ الصُّرُورِ ، وَيَنْهَبُ إِلَى الْحَمَامِ ، فَيَدْفَعُهَا بَعْنَهَا وَيَسْتَحِمُ .

وَفِي تُونِسِ أَيْضًا وَقْفٌ لِخَتَانِ أَوْلَادِ الْفَقَرَاءِ ، يَخْتَنُ الْوَلَدُ ، وَيُعْطَى كُسْوَةُ وَدِرَاهِمٍ ، وَهُنَاكَ وَقْفٌ تَوْزُّعُ مِنْهُ الْحَلَوَاءُ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ مَجَانًا ، وَيُؤْتَى إِلَى تُونِسِ فِي بَعْضِ أَيَّامِ السَّنَةِ نَوْعٌ مِنَ السَّمْكِ ، تَفِيضُ بِهِ شَوَّاطِئُهَا ، لِذَلِكَ يَوْجِدُ فِيهَا وَقْفٌ يَشْتَرِي مِنْ رِيعِهِ جَانِبٌ كَبِيرٌ مِنْ هَذَا السَّمْكِ ، وَيُوزَعُ عَلَى الْفَقَرَاءِ مَجَانًا ، وَفِيهَا وَقْفٌ لِمَنْ وَقَعَ عَلَيْهِ

(١٩) الْخَرْنُوبُ وَالْخَرْوَبُ : نَبْتٌ مَعْرُوفٌ ، وَالْخَرْوَبُ الشَّامِيُّ حَلُوٌّ يُؤْكَلُ ، وَثُرَبٌ طِوَالٌ كَالْقَنَاءِ الصَّغَارِ ، إِلَّا أَنَّهُ عَرِيشٌ ، (اللُّسَانُ : خَرْبٌ) .

(٢٠) حَاضِرُ الْعَالَمِ الْإِسْلَامِيُّ ، شَكِيبُ أَرْسَلَانُ : ٨٧٣

زيت مصباح ، أو تلوث ثوبه بشيء آخر ، يذهب إلى هذا الوقف ، ويأخذ منه ما يشتري به ثوياً آخر .

وهناك وقف سيدى أبي العباس السبئي للعميان والزمني<sup>(٢١)</sup> ، يأخذون كل يوم من ريعه ما يعيشون به ، ذكوراً وإناثاً على كثرة عددهم .

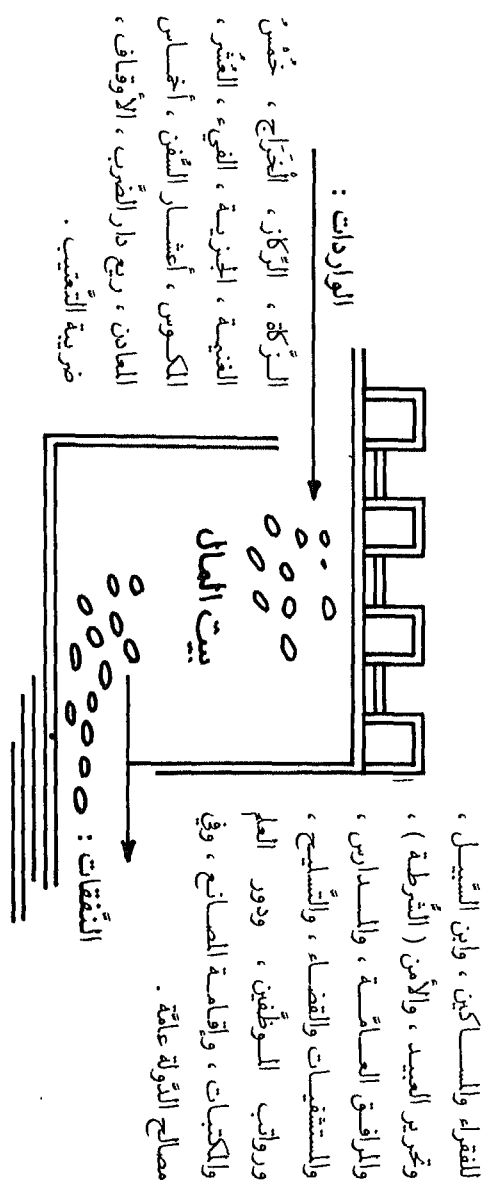
وفي مدينة فاس وقف لرفع الحجارة من الطرقات ، ووقف للمؤذنين الذين يحيون الليل بالنوبة ، كل منهم يسبح الله نحو ساعة بصوته الرخيم ، ويسمى هذا المؤذن (مؤنس الغرباء) ، أو (مؤنس المرضى) ، لأن المريض لا يقدر أن ينام ، ولا يوجد في كل الأحيان من يحيي الليل لأجله ، فليس له أنيس أحسن من هذا المؤذن ، الذي يشجيه بصوته الرخيم ، في تسبيح الباري تعالى في ساعات الليل الأخيرة .

وفي مراكش مؤسسة اسمها (دار الدقة)<sup>(٢٢)</sup> ، وهي ملجاً تذهب إليه النساء اللاتي يقعن نفور بينهن وبين بعولتهن ، فلهن أن يقمن أكلات شاربات ، إلى أن يزول ما بينهن وبين أزواجهن من النفور ، وعلى دار الدقة هذه أوقاف عديدة دارة .

إن هذه الموارد المالية كلها ، لا بد أن توزع على جميع أفراد الأمة توزيعاً عادلاً ، وألا تختكر في أيدي معدودة ، يقول عز وجل : ﴿ كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةٌ يَئِنَّ الْأَغْنِيَاءَ مِنْكُمْ كَهُ ، [ال歇: ٧٥٩] ، ومبدأ التكافل الاجتماعي نظام مسلم به في أمتنا العربية الإسلامية منذ أربعة عشر قرناً ، ما آمن بي ساعة من نهار من أمسى شبعان ، وجاره

(٢١) الزَّمَنُ : ذو الزَّمانة ، رَجُلٌ زَمِنٌ : أي مبتلي بين الزمانة ، والزمانة العاهة ، الجمع : زَمَنُون ، وزَمَنَين وزَمَنَى ، (اللسان : زمن) .

(٢٢) الدقة : التوابل ، وما خلط من الأزار ، وقيل التقة هو الملح مع ماء مخلط به من أزاره ، أو هو الملح المدقوق وحده ، ومنه قوله : مالها دقة ، أي غير ملحة ، وهو مجاز ، والدقة الجمال والحسن ، فدار الدقة : دار الجمال والحسن ، تصحح ما نسب وتشوه في العلاقة الزوجية ، وترجمه حسناً جيلاً ، أو هي دار التوابل والأزار والملح التي توضع على تلك العلاقة الزوجية فتقومها ، والدقة بفتح الدال <sup>هـ</sup> المرة من الدق ، فلعل المعنى : دار الدقة : الدار التي تدق على يدي الزوج الطالم المسيء في معاملته ، حتى توقيفه عند حدّه .



جائعاً جنبه وهو يعلم » . مع تحريم الاحتكار بنص أحاديث الرسول عليهما السلام القاطعة : « من احتكر فهو خاطئ »<sup>(٢٣)</sup> ، وتحريم الربا والرّبح الفاحش أيضاً .

ومجموعة النظم الإسلامية تمنع الغنى الفاحش ، فنظام الإرث يفتت الثروة على رأس كلّ جيل ، والإسلام لم يكتف بالتشريعات الاقتصادية ، بل يلجم إلـى الدعوة إلى الأخلاقية الروحية ، حيث تحريم الترف ، وتحريم أكل حقوق الناس ، مع الدعوة إلى الإنفاق في سبيل الله .. فالإسلام ربط الإنسان بالله ، وجعله يشعر بأخيه الإنسان ، مادياً ومعنوياً ، وله بذلك أجر الله وثوابه ، فالتشريعات لم تكن طاعتها ناشئة من خوف السلطة ، وإنما انبعثت هذه الطاعة من رغبة داخل الضمير .

ومن الملاحظ في النفقات العامة في الدولة الإسلامية أنّ منها نفقات معينة ، لها موارد مخصصة ، كإنفاق الزكاة في مصارفها الثانية ، وإنفاق الخمس كما حدد في كتاب الله عزّ وجلّ ، ونفقات ليس لها موارد مخصصة ، كرواتب الجهاز الحكومي والقيام بالمشروعات عامّة ، ومنها ما هو دوري كمصروفات إدارة الدولة والضمان الاجتماعي ، ونفقات غير دورية ، كنفقات الحروب ، ومكافحة الأوبئة والفيضانات والشغور ..

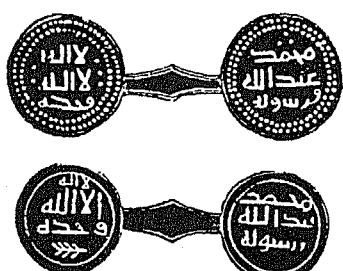
وإذا خلا بيت المال ، يأخذ الحاكم المسلم من أموال الأغنياء بالقدر الذي ينفق منه على هذه الضروريات ، فلقد ورد عن الرسول عليهما السلام : « إن في المال حقاً سوى الزكاة »<sup>(٢٤)</sup> .



---

(٢٣) رواه مسلم وأبو داود والترمذى .

(٢٤) رواه الترمذى .



\* من نقود الخليفة الراشدين

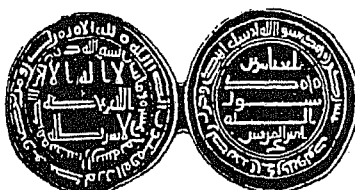
\* من نقود الخليفة الفاطمي المستنصر

[ م ١٠٥٠ و ٤٦٥ هـ = ٤٤٢ ]



\* من نقود الخليفة الأموي هشام بن عبد الملك

[ م ٧٢٥ هـ = ٥٨٣ ]



\* من نقود الخليفة الأموي هشام بن عبد الملك

[ م ١٠٧ هـ = ١١٨٧ ]



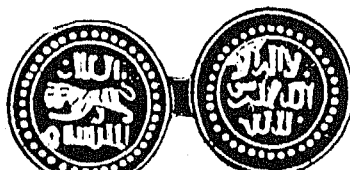
\* من نقود الملك الكلمل

(أول القرن الثالث عشر من الميلاد)



\* من نقود الخليفة المهدى

[ م ٧٧٩ هـ = ١٦٢ ]



\* من نقود السلطان بيبرس

[ م ١٢٦٠ - ١٢٧٧ ]



\* من نقود الخليفة المؤمن

[ م ٨٣٣ هـ = ٢١٨ ]

## البريد وصاحب الخبر

### قلم الاستخبارات - عين الخليفة

« ولِيُتَكَّ ما حضُرْ بِاِي إِلَّا أَرْبَعَةٌ :  
الْمُؤْذَنْ فِيْهِ دَاعِيُ اللَّهِ ، فَلَا حِجَابٌ  
لَهُ ، وَطَارِقُ الظَّيْلِ ، فَشَرِّ مَا أَتَى بِهِ ، هُوَ  
وَلَوْ وَجَدَ خَيْرًا لِنَاسٍ ، وَالْبَرِيدُ فَسْتِيْ  
جَاءَ مِنْ لَيْلٍ أَوْ نَهَارٍ فَلَا تَحْجِبُهُ ،  
فَرِيْبًا أَفْسَدَ عَلَى الْقَوْمِ سَنَةً إِذَا حَبَسَ  
الْبَرِيدَ سَاعَةً ، وَالطَّعَامَ إِذَا أَدْرَكَ ». ١٠

عبد الملك بن مروان

جاء في (اللسان : برد) : البريد : فرسخان<sup>(١)</sup> ، وقيل : ما بين كل منزتين  
بريد ، والبريد : الرسل على دواب البريد ، والجمع برد ، وبزة بريداً : أرسله ، وفي  
الحديث الشريف : « إذا أبردتم إلى بريداً فاجعلوه حسن الوجه ، حسن الاسم »<sup>(٢)</sup> ،  
والبريد : الرسول ، وإبراده : إرساله .

وقال القلقشندي عن البريد : المراد منه مسافة معلومة مقدرة باثنى عشر ميلاً ، ١٥  
وقد قدر الفقهاء وعلماء المسالك والممالك بأنه أربعة فراسخ<sup>(٣)</sup> .

(١) والصحيح : أربعة فراسخ كا في صبح الأعشى ٣٦٧١٤ ، فالفرسخ الشرعي = ٥,٥٤٤ كم ، والبريد  
الشرعى = ٢٢,١٧٦ كم = ٤ فراسخ .

(٢) رواه البزار عن بريدة ، انظر فيض التدبر للمناوي .

(٣) الميل الشرعي ١٨٤٨ مترًا ، فتكون سُكّة البريد :  $1848 \times 12 = 22176$  مترًا = ٢٢,١٧٦ كم ، وفي  
ال الحديث الشريف : « لا تُقصِّرُ السُّلَّةَ في أَقْلَى مِنْ أَرْبَعَةَ بَرَدٍ » ، فتكون مسافة القصر بذلك :  
كم ، انظر : الإيضاح والتبيّن في معرفة المكيال والميزان ، ابن الرفعة الأنباري .

وجاء أيضاً في اللسان أيضاً : البريد : كلمة فارسية يراد بها في الأصل البرد ، وأصلها : (بريهه دم ) ، أي مخذوف الذنب .

ومراكز البريد : هي الأماكن التي تقف فيها خيل البريد لتغيير خيل البريدية فيها فرساً بعد فرس ، وليس على المقدار المقدر في البريد المحرر- أي ٢٢,١٧٦ كم - بل هي متفاوتة الأبعاد ، إذا ألحأت الضرورة إلى ذلك : تارة لبعد ماء ، وتارة للأنس بقريمة ، حتى إنك لترى في هذه المراكز البريد الواحد يقدر بريدين ، ولو كانت على التحرير الذي عليه الأعمال لما كان تفاوت<sup>(٥)</sup> .

ومهما البريد نقل الأخبار والرسائل بين الولايات ومركز الدولة ، والبريد في بداياته كان « لا يُساق إلا لِمَهْمَات السُّلْطَة »<sup>(٦)</sup> .

وعندما أراد رسول الله ﷺ أن يكتب إلى الملوك والأمراء ، قيل له : « يا رسول الله ، إنهم لا يقرؤون كتاباً إلا إذا كان مختوماً » ، أي ليكون في ذلك إشعاراً بأن الأحوال المعروضة عليهم ينبغي أن تكون مما لا يطلع عليها غيرهم ، ويكون الغرض من ذلك أيضاً من التزوير ، لعدم إمكان وقوعه مع الخاتم ، فاتخذ ﷺ خاتماً

(٤) صبح الأعشى : ٣٦٧/١٤

٣٧٢/١٤ صبح الأعشى : (٥)

(٦) معید النعم ومبید النقم ، ص ٣٢

من فِضَّةٍ ، عَلَيْهِ ثَلَاثَةُ أَسْطُرٍ : مُحَمَّدٌ سُطْرٌ ، وَرَسُولٌ سُطْرٌ ، وَاللَّهُ سُطْرٌ ، وَالْأَسْطُرُ الْثَلَاثَةُ تُقْرَأُ مِنْ أَسْفَلٍ إِلَى فَوْقٍ ، فَمُحَمَّدٌ أَخْرُ الْأَسْطُرِ ، وَرَسُولٌ فِي الْوَسْطِ ، وَاللَّهُ فَوْقَهُ<sup>(٧)</sup> .

وبعد انتشار الإسلام في جزيرة العرب ، كانت ترد رسائل الله عليه السلام أخبار أرجائها ، فعندما تنبأ الأسود العنسي مثلاً ، كتب عليه كتاباً حمله وَبَرْ بْنَ يَحْنَسَ الأَزْدِي ، يأمر المسلمين الذين هناك بمقاتلة الأسود العنسي ومصاولته ، وقام معاذ بن جبل - الذي كان معلماً هادياً في البين - بهذا الكتاب أَتَمَ القيام<sup>(٨)</sup> .

وكان أبو بكر الصديق رضي الله عنه على اتصال دائم ومستمر مع جيوشه كلها في حروب الرَّدَّة<sup>(٩)</sup> ، تصله أخبارها بانتظام ، وبشكل سريع ، ويرز من الرَّسُل ما بين الجبهات وبين مقر القيادة : أبو خيثة النجاري ، وسلمة بن سلمة ، وأبو بربة الأسليمي ، وسلمة بن وقش .. فكان رضي الله عنه على اتصال دائم مع كل الجبهات ، ١٠ يعلم دقائق أمورها وتحركاتها ، وما حققت ، وما عليها في غير من واجبات .

وكان عمر بن الخطاب رضي الله عنه يدير جبهات المعارك في العراق وبلاد الشَّام ومصر ، وهو في عاصمة الخلافة ، في المدينة المنورة ، يرسم الخطط ، ويعين بأوامره وتعليماته إلى القواد ، فكانت مراسلاتة مع الجبهات يومية ، ترد أخبارها في كل صباح ، وفي كل مساء ، وتتابع أعمال عَمَالِه وتحركاتهم ، يعرف أخبارهم بتفاصيلها ، ويُلْمِسَ ذلك في كثرة كتبه إلى عَمَالِه وعَمَالِهم . ١٥

وكان المراسلات في صدر الإسلام منظمة وسريعة إثر كل معركة ، إذ كان القائد يرسل بشيراً إلى المدينة المنورة ، يحمل بشري النصر .

(٧) ابن هشام ١٨٨/٤ ، السيرة الحلبية ٢٧٠/٣ ، السيرة النبوية لابن كثير ٥٠٧/٣ ، البداية والنهاية ٤/٢٦٨ ، الطبقات الكبرى لابن سعد ٢٦٤/١

(٨) الطبرى ٢٢٩/٢ ، الكامل في التاريخ ٢٢٨/٢ ، البداية والنهاية ٣٠٧/٦ و ٣٠٨ ، وكان عددها أحد عشر جيشاً .

**أيام الأمويين** : واحتاج المسلمون أيام الأمويين إلى استخدام البريد على نطاق واسع ، فنظمَه معاوية بن أبي سفيان<sup>(١٠)</sup> ، « وذلك حين استقرت له الخلافة .. فوضع البريد لتنسِّيغ إليه أخبار بلاده من جميع أطرافها ، فأمر بإحضار رجالٍ من ذهاقين الفرس ، وأهل أعمال الروم ، وعرَفُهم ما يريد ، فوضعوا له البريد »<sup>(١١)</sup> .

وأمَّ عبد الملك بن مروان<sup>(١٢)</sup> عمل معاوية ، فأحكمه وأعطاه طابعه النهائي ، ووضع (الصُّوى)<sup>(١٣)</sup> على الطرق ، لترشد المسافر إلى الاتجاه ، وتحدد المسافة المتبقية ، وأوصى رجاله بحمل البريد في أي ساعة من ليل أو نهار ، « فتأخير البريد ساعة من نهار ، إضرار سنة بمصالح العباد » ، وقال حاجبه<sup>(١٤)</sup> يوماً : « وليتك ما حضر باي إلا أربعة : المؤذن ، فإنه داعي الله تعالى فلا حجاب عليه ، وطارق الليل ، فشرّ ما أني به ، ولو وجد خيراً لنام ، والبريد ، فتقى جاء من ليل أو نهار فلا تحجبه ، فربما أفسد على القوم سنة حبسهم البريد ساعة ، والطعام إذا أدرك ، فافتح الباب ، وارفع الحجاب ، وخلّ بين الناس وبين الدخول »<sup>(١٥)</sup> .

**أيام العباسيين** : عندما أرسل المهدى ابنه هارون الرشيد لغزو الروم ، أحَبَّ أن لا يزال على علم قريب من خبره ، فرتَّب فيها بينه وبين معسكر ابنه بَرْداً تأتيه بأخباره ، فلما قفلَ الرشيد قطع المهدى تلك البرد ، فلما كانت خلافة الرشيد ، ذكر حسن صنيع أبيه في البرد التي جعلها بينهما ، فقال له يحيى بن خالد : لو أمر أمير المؤمنين بإجراء البريد على ما كان عليه ، كان صلحاً ملكه ، فأمره به فقررَه

(١٠) ٢٠ ق. هـ - ٦٠ هـ = ٦٤٦ - ٧٠٥ م ، وكانت خلافته من سنة ٤١ - ٦٠ هـ .

(١١) صبح الأعشى ٣٦٨/١٤

(١٢) ٢٦ - ٨٦ هـ = ٦٤٦ - ٧٠٥ م ، وكانت خلافته من سنة ٦٥ هـ ، إلى ٨٦ هـ .

(١٣) الصُّوى : حجر على قارعة الطريق ، تكتب عليه المسافة المتبقية ، ويثبتت عليه الاتجاه أيضاً .

(١٤) في صبح الأعشى : ٣٦٧١٤ اسم الحاجب ابن الدُّعْيَدَة نقلأً عن أبي هلال العسكري .

(١٥) صبح الأعشى ١١٤/١ و ٤٥٠/٥ و ٣٦٨/١٤ ، ويدرك هذا الكلام عن زياد - بن أبيه - أيضاً .

يحيى بن خالد ، ورتبه على ما كان عليه أيامبني أمية ، وجعل البغال في المراكز ، وكان لا يجهز عليه إلا الخليفة ، أو صاحب الخبر<sup>(١)</sup> .

وتوسّعت مهام البريد زمن العباسين ، فأخذ يهمُّ (صاحب البريد) بما تهم به  
الاخبارات العامة اليوم ، وأنشأوا له ديواناً خاصاً ، فأصبح صاحب البريد يراقب  
الولاة ، وما يدور في المجتمع ، ويتجسس على الأعداء ، يرسل عيوناً بصفة تجّار  
أو سواح .

وَجَعَلَ الْخُلَفَاءِ وَالْأُمَّارِ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ صَاحِبِ بَرِيدِهِ عَلَامَاتٍ سُرِّيَّةً يَتَفَقَّدُونَ عَلَيْهَا ،  
وَلَوْ كَانَ مُخْتَوْمًا بِخَاتِمِهِ ، مِنْ ذَلِكَ مَا فَعَلَهُ أَبُو مُسْلِمُ الْخَرَاسَانِيُّ حِينَ دَخَلَ عَلَى  
الْمُنْصُورِ<sup>(١٧)</sup> ، وَكَانَ يَخْشِيُّ مَغْبَةَ هَذِهِ الْمُقَابَلَةِ ، فَاسْتَخْلَفَ أَبُو مُسْلِمَ عَلَى عَسْكَرِهِ  
أَبَا نَصْرِ بْنِ الْهَيْثَمِ ، وَقَالَ لَهُ : إِنْ جَاءَكَ كِتَابٌ وَهُوَ مُخْتَوْمٌ بِنَصْفِ خَاتِمِ فَهُوَ خَاتِمٌ ،  
وَإِنْ كَانَ مُخْتَوْمًا بِكُلِّ الْخَاتِمِ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَيْسَ خَاتِمًا ، وَلَمَّا أَمْرَ الْمُنْصُورَ بِقَتْلِ أَبِي مُسْلِمَ ،  
أَخْذَ خَاتِمَهُ وَخَتَمَ بِهِ رِسَالَةً إِلَى أَبِنِ الْهَيْثَمِ ، فَلَمَّا اطْلَعَ عَلَيْهِ هَذَا الْآخِيرُ ، عَرَفَ أَنَّهُ كَتَبَ  
وَخَتَمَ رَغْمَ إِرَادَةِ أَبِي مُسْلِمَ ، أَوْ دُونَ عَلَمِهِ<sup>(١٨)</sup> .

وكان النصوص يقول : « ما أحوجني إلى أن يكون على باي أربعة نفر ، لا يكون على باي أفع منهم ، فقيل له : يا أمير المؤمنين ، من هم ؟ قال : هم أركان الملك ،<sup>١٥</sup> ولا يصلح الملك إلا بهم ; كأن السرير لا يصلح إلا بأربع قوائم ، إن نقصت واحدة وهي ، أمّا أحدهم فقاضي لا تأخذه في الله لومة لائم ، والآخر صاحب شرطة يُتصف بالضعف من القوي ، والثالث صاحب خراج يستقصى ولا يظلم الرعية ، فإنني عن

(١٦) صبح الأعشى ٣٦٩/١٤

<sup>(١٧)</sup> المنصور : عبد الله بن محمد بن علي العباسى : ٩٥ - ١٥٨ هـ = ٧١٤ - ٧٧٥ م ، وكانت خلافته من ١٣٦ إلى ١٥٨ هـ .

(١٨) قال المنصور لسلم بن قتيبة : ماترى في قتل أبي مسلم ؟ فقال سلم : لو كان فيها آلة إلا الله لفسدتا ،  
قال المنصور : حسبك يا أبا أمينة ، ( عيون الأخبار ٢٦١ ) .

ظلمها غنيٌّ ، والرَّابع ، ثُمَّ عَضَّ عَلَى أَصْبَعِهِ السَّبَابَةِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ ، يَقُولُ فِي كُلِّ مَرَّةٍ : آهٌ ، قَيْلَ لَهُ : وَمَنْ هُوَ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ؟ قَالَ : صَاحِبُ بَرِيدٍ يَكْتُبُ بِخَبْرِ هُؤُلَاءِ عَلَى الصَّحَّةِ «<sup>(١٩)</sup>

وَوَلِيُّ الْمُنْصُورِ رَجُلًا مِنْ عَرَبِ حَضَرَمَوْتَ ، فَكَتَبَ إِلَيْهِ صَاحِبُ الْبَرِيدِ أَنَّهُ يَكْثُرُ هُوَ الْخَرُوجُ فِي طَلَبِ الصَّيْدِ بِبِزَّةٍ وَكَلَابٍ قَدْ أَعْدَاهَا ، فَعَزَّلَهُ وَكَتَبَ إِلَيْهِ : « تَكْلِثُكَ أَمْكَنَتْكَ عَشِيرَتَكَ ! مَا هَذِهِ الْعِدَّةُ الَّتِي أَعْدَدْتَهَا لِلنَّكَائِيَّةِ فِي الْوَحْشِ ! إِنَّا إِنَّا اسْتَكْفِيْنَاكَ أَمْوَالَ الْمُسْلِمِينَ ، وَلَمْ نَسْتَكْفِكَ أَمْوَالَ الْوَحْشِ ، سَلَّمَ مَا كَنْتَ تَلِي مِنْ عَمَلِنَا إِلَى فَلَانَ بْنَ فَلَانَ ، وَالْحَقُّ بِأَهْلِكَ مَلُومًا مَدْحُورًا » «<sup>(٢٠)</sup>

لقد بلغ من انتظام إِدَارَةِ الْبَرِيدِ فِي عَهْدِ الْمُنْصُورِ أَنَّ عَمَّالَهُ كَانُوا يَوَافِونَهُ بِالْأَخْبَارِ ١٠ مَرَّتَيْنِ فِي الْيَوْمِ ، فَكَانَ يَوْقِفُ الْقَاضِي عِنْدَ حَدَّهُ إِذَا ظَلَمَ ، وَيَرْجِعُ السُّعْدَرَ إِلَى حَالَتِهِ الْأُولَى إِذَا ارْتَفَعَ .. قَالَ الْمُنْصُورُ لِلْمُهَدِّيِّ : « يَا أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ، لَا يَصْلَحُ السُّلْطَانُ إِلَّا بِالْتَّقْوَى ، وَلَا يَصْلَحُ رَعْيَةٌ إِلَّا بِالطَّاعَةِ ، وَلَا تَعْمَرُ الْبَلَادُ بِثَلَالِ الْعَدْلِ ، وَلَا تَدُومُ نَعْمَةُ السُّلْطَانِ وَطَاعَتَهُ إِلَّا بِالْمَالِ ، وَلَا تَقْدِمُ فِي الْحَيَاةِ بِمَثَلِ تَقْلِيلِ الْأَخْبَارِ ، وَأَقْدَرُ النَّاسَ عَلَى الْعَفْوِ ، أَقْدَرُهُمْ عَلَى الْعِقَوبَةِ ، وَأَعْجَزُ النَّاسَ مِنْ ظَلْمٍ مِنْ هُوَ دُونَهُ ، وَاعْتَبَرَ عَمَلَ ١٥ صَاحِبِكَ ، وَعَلِمَهُ بِاخْتِبَارِهِ » «<sup>(٢١)</sup>

وَحَدَّرَ قَاضِيُّ الْقَضَايَا أَبُو يُوسُفُ الرَّشِيدِ وَنَبَّهَ لِصَاحِبِ الْبَرِيدِ : « عَلَى أَنَّهُ قَدْ بَلَغَنِي عَنْ وَلَاتِكَ عَلَى الْبَرِيدِ وَالْأَخْبَارِ فِي النَّوَاحِي تَخْلِيطُ كَثِيرٍ وَمُحَابَاةٌ فِيمَا يَحْتَاجُ إِلَى مَعْرِفَتِهِ مِنْ أَمْوَالِ الْوَلَاةِ وَالرَّعْيَةِ ، وَأَنَّهُمْ رَبِّيَا مَالُوا مَعَ الْعَمَالِ عَلَى الرَّعْيَةِ وَسْتَرُوا أَخْبَارَهُمْ ٢٠ وَسُوءَ مَعَالِمِهِمْ لِلنَّاسِ ، وَرَبِّيَا كَتَبُوا فِي الْوَلَاةِ وَالْعَمَالِ بِمَا لَمْ يَفْعُلُوا إِذَا لَمْ يَرْضُوهُمْ ، وَهَذَا مَمْا يَنْبَغِي أَنْ تَتَفَقَّدَهُ وَتَأْمُرَ بِاخْتِيَارِ الثَّقَاتِ الْعَدُولِ مِنْ أَهْلِ كُلِّ بَلدٍ وَمَصْرُ فَتْوَلِيهِمْ

(١٩) الطُّبْرِيٌّ ٦٧/٨

(٢٠) الطُّبْرِيٌّ ٦٨/٨

(٢١) الطُّبْرِيٌّ ٧١/٨

البريد والأخبار ، وكيف ينبغي ألا يقبل خبر إلا من ثقة عدل ؟ ويجري لهم من الرّزق من بيت المال ، وليدر عليهم ، وتتقسم إليهم في أن لا يستروا عنك خبراً عن رعيتك ، ولا عن ولاتك ، ولا يزيدوا فيها يكتبونه به عليك خبراً ، فن لم يفعل منهم فنكل به ، ومتى لم يكن البريد والأخبار في النواحي ثقات عدواً ، فلا ينبغي أن يقبل لهم خبر في قاضٍ ولا والٍ ، إنما يحاطط بصاحب البريد على القاضي والولي وغيرها ، فإذا لم يكن عدلاً فلا يحل ولا يسع استعمال خبره ولا قبوله ، وتقديم إليهم أن لا يحملوا على دواب البريد إلا من تأمر بحمله في أمور المسلمين ، فإنها للمسلمين .

حدثنا عبيد الله بن عمر أن عمر بن عبد العزيز نهى أن يجعل البريد في طرف السُّوط حديدة ينخس بها الدَّابة ، ونهى عن اللُّجم الثقل .

وحدثنا طلحة بن يحيى أن عمر بن عبد العزيز رضي الله عنه كان يبرد ، فحمل ١٠ مولى له رجلاً على البريد بغير إذنه فدعاه ، فقال : لا تبرح حتى تقومه ، ثم تجعله في بيت المال »<sup>(٢٢)</sup> .

ورتب المعتصم البريد بين سامراء والبد - في أذربيجان - حيث قائد الأفшиين يقاتل ببابك الخرمي ، حتى إن الخبر كان يأتيه من مسيرة شهر في أربعة أيام <sup>(٢٣)</sup> .

ونقل البريد أثناء الحرب بالجذازات <sup>(٢٤)</sup> . وأهم طرق البريد في الدولة العباسية : ١٥ من بغداد إلى القيروان عبر أرض الجزيرة ، فدمشق ، فالقاهرة ، فالاسكندرية .. إلى القيروان .

ومن بغداد إلى الشام عن طريق الصفة الغربية لنهر الفرات .

(٢٢) الحجاج ، ص ٢٠١

(٢٣) النجوم الراحلة ٢٢٧/٢ ، كما استخدم حمام الراجل خلال القضاء على بابك الخرمي .

(٢٤) الجذازات أشبه بالعربة التي تجرّها الخيول السريعة ، وكان يركبها عمال البريد ورجال الحرب ، وأمثالهم من يتطلّب عليهم السرعة .

ومن بغداد إلى المشرق مرو ، فخارى ، فمرقند إلى أن يصل إلى الصين ، ومن مرو يتفرّع طريق إلى فرغانة<sup>(٢٥)</sup> .

وأدخل بنو بويه عندما سيطروا على الخلافة في بغداد نظام السُّعاة ، وكان يقال لهم الفيوج ، وهم طائفة من موظفي البريد ، يتخصصون في نقل البريد السريع ، واستعمال معز الدولة هؤلاء السُّعاة بالأرزاق والجرايات الكثيرة ، حتى رغب الشَّبان في هذه الحرفة ، وأقبل فقراء المسلمين على تسليم ابنائهم إلى معز الدولة لتدريبهم .

وكان البريد ينتقل من محطة إلى أخرى على ظهور خيل مهيأة تنتظر البريد لتنقله المسافة الخصصة لها بسرعة كبيرة ، وفي عنانها أجراس يُسَعَ لها رنين تعرف بها ، تسمى عادة ( قعقة البريد ) ، « وكان جماعة من التجاين يبيتون في كل ليلة بباب الديوان ، يبيت أحدهم تحت رأسه راحلته وزاده ونفقة ، وقد ودع أهله ، فإن عرض في الليل مهم توجه فيه »<sup>(٢٦)</sup> .

وما يذكر أن ديوان البريد كان « يصدر أدلة مكتوبة ، ليستعين بها التجار والحجاج ، تحوي أسماء محاط البريد المختلفة ، وبُعد كل واحدة منها عن الأخرى ، وكانت هذه الأدلة أساس علم تقويم البلدان عند العرب »<sup>(٢٧)</sup> ، وكانت محطة البريد ، خاناً حصيناً ، فيه غرف إقامة لرجال البريد ، وأماكن لدوابهم ، واصطبلات لتبادل الخيول ، والعناية بها ، ومطاعم ومباه تقىة ، وفي ديوان البريد في كل ولاية تقاوم خاصة فيها ذكر للمسالك في الولاية ومراكيز محطّات البريد ، وفي ديوان بريد العاصمة ، نسخة عن كل ما في الولايات ، مع تصنيف يغطي شبكة المواصلات ، ومراكيز البريد في جميع أنحاء الدولة .

(٢٥) في صبح الأعشى ١٤/٣٩٤ - ٣٧٢ مراكز البريد أيام الماليك .

(٢٦) الفخرى ، ص ٦١

(٢٧) قصة الحضارة ١٤٧/١٢

وعرفت الهند تحت حكم المغول المسلمين - أيام السلطان أكبر - « خدمة منتظمة للبريد يقوم على ظهور الإبل ، وأقام في الطريق الرئيسية الوكائل والخانات على مسافات قصيرة »<sup>(٢٨)</sup> ، يقول ابن بطوطة : « والبريد ببلاد الهند صنفان : فأماماً بريد الخيل فيسمونه الولاق (أولاق) ، وهو خيل تكون للسلطان في كلّ مسافة أربعة أميال ، وأماماً بريد الرجال فيكون في مسافة الميل الواحد منه ثلاثة رتب ، ويسمونها الدّاؤة ، والدّاؤة هي ثلث ميل ، والميل عندهم يسمى الكروة ، وترتيب ذلك أن في كلّ ثلث ميل قرية معمرة ، ويكون بخارجها ثلاثة قباب ، يقعد فيها الرجال مستعدّين للحركة ، قد شدوا أوساطهم ، وعند كلّ واحد منهم مقربة مقدار ذراعين ، بأعلاها جلاجل نحاس ، فإذا خرج البريد من المدينة أخذ الكتاب بأعلى يده ، والقربة ذات الجلاجل باليد الأخرى ، وخرج يشتدد بنته جده ، فإذا سمع الرجال الذين بالقباب صوت الجلاجل تأهّبوا له ، فإذا وصلهم أخذ أحدهم الكتاب من يده ، ومرّ بأقصى جده ، وهو يحرّك المقربة حتى يصل إلى الدّاؤة الأخرى ، ولا يزالون كذلك حتى يصل الكتاب إلى حيث يراد منه .

وهذا البريد أسرع من بريد الخيل ، وربما حملوا على هذا البريد الفواكه المستطرفة بالهند ، من فواكه خراسان ، يجعلونها في الأطباق ، ويشتددون بها حتى تصل إلى السلطان ، وكذلك يحملون أيضاً الكبار من ذوي الجنایات ، يجعلون الرجل منهم على سرير ، ويرفعونه فوق رؤوسهم ، ويسيرون به شدّاً ، وكذلك يحملون الماء لشرب السلطان ، إذا كان بدولة أباد ، يحملونه من نهر الكنك - الغانج - الذي تجّه المنود إليه ، وهو على مسيرة أربعين يوماً منها ، وإذا كتب الخبرون إلى السلطان بخبر من يصل إلى بلاده ، استوعبوا الكتاب ، وأمعنوا في ذلك ، وعرفوه أنه ورد رجل صورته كذا ، ولباسه كذا ، وكتبوا عدد أصحابه وغلاناته وخدّامه ودوابه ، وترتيب حاله وسكنه ، وجميع تصرّفاته ، لا يغادرون من ذلك كله شيئاً ، فإذا وصل إلى مدينة

مُلْتَان ، وهي قاعدة بلاد السِّند ، أقام بها حتَّى ينفذ أمر السُّلطان بقدومه وما يجري له بالضيافة ، وإنما يكرم الإنسان هنالك بقدر ما يظهر من أفعاله وتصرفاته وهُمته ، إذ لا يعرف هنالك ما حسبه ولا آباؤه »<sup>(٢٩)</sup> .

وبلغ نظام البريد ذروته ، من حيث الإتقان والإحكام زمن الملك ، حيث أتقن نظام البريد الجوي ( حام الزَّاجل )<sup>(٣٠)</sup> ، ونظم الملك شبكات له غطَّت أرجاء الدولة ، وكانت المسافة بين أبراجها تزيد كثيراً عنها في البريد البري ، « الحمام أول مانشاً بالديار المصرية والبلاد الشامية من الموصى ، وأنَّ أول من اعنى به من الملوك ونقله من الموصى السلطان نور الدين بن زنكي صاحب الشام رحمه الله ، في سنة خمس وستين وخمسمائة ، وحافظ عليه الخلفاء الفاطميون بصر ، وبالغوا حتَّى أفردوا له ديواناً وجرائد بأنساب الحمام ، وصنف فيه الفاضل محبي الدين بن عبد الظاهر كتاباً سماه ( تَمَائِيمُ الْحَمَامِ ) .. وقد سقه إلى التصنيف في ذلك أبو الحسن بن ملاعيب الفوارس البغدادي ، فصنف فيه كتاباً للناصر لدين الله الخليفة العباسي ببغداد ، وذكر فيه أسماء أعضاء الطائير ورياسه ، واللوشوم التي توسم في كل عضو ، وألوان الطيور ، وما يستحسن من صفاتها ، وكيفية إفراخها ، وبعُد المسافات التي أرسلت فيها ، وذكر شيئاً من نوادرها وحكاياتها ، وما يجري هذا المجرى ، وأظن أنَّ كتاب القاضي محبي الدين بن عبد الظاهر نتيجة عن مقدمته »<sup>(٣١)</sup> .

« وذكر ابن سعيد في كتابه ( حَيَا الْمَحْلُ وَجَنَّى النَّحلُ ) أن العزيز ثانى خلفاء الفاطميين بمصر ، ذكر لوزيره يعقوب بن كِلس أنه مارأى القراءية<sup>(٣٢)</sup> البعلكية ،

<sup>(٢٩)</sup> رحلة ابن بطوطة ، ص ٢٧٩

<sup>(٣٠)</sup> انظر : صبح الأعشى ٣٨٩/١٤ : ( مطارات الحمام الرسائلية وذكر أبراجها المقرونة بطرق الديار المصرية والبلاد الشامية ) .

<sup>(٣١)</sup> صبح الأعشى ٣٩٠/١٤ ، ويقال : للحمام الزاجل بوصستان : الشمس ، والخليل المفناطيسي للكرة الأرضية .

<sup>(٣٢)</sup> القراءية : تطلق على الثمار الجففة لنوع من البرقوق ( الكثري ) ، لونها أزرق ضارب إلى السواد ، [ قراءية في الموسوعة العربية الميسرة ] ، والعطارون اليوم يطلقونها على نوع صغير من المخوخ .

وأنه يحب أن يراها ، وكان بدمشق حمام من مصر ، وبصر حمام من دمشق ، فكتب الوزير لوقته بطاقة يأمر فيها من هو تحت أمره بدمشق أن يجمع ما بها من الحمام المصري ، ويعلّق في كل طائر حبات من القراضية البعلبكية ، ويرسلها إلى مصر ، ففعل ذلك ، فلم يمض النهار حتى حضرت تلك الحمام بما عُلق عليها من القراضية ، فجمعته الوزير يعقوب بن كِلْس وطلع به إلى العزيز في يومه ، فكان ذلك من أغرب ٥ الغرائب لديه »<sup>(٣٣)</sup> .

كما نقل الماليك الثلوج من الشام إلى مصر ، إما على المركب : « والراكب تأتي دمياط في البحر ، ثم يخرج الثلوج في النيل إلى ساحل بولاق ، فينقل منه على البغال السُلطانية »<sup>(٣٤)</sup> ، إلى القلعة - مقر السلطان - حيث يخزنها ثلاجون بشكل سليم . وإما على الهجن « من دمشق إلى الصنين ، ثم منها إلى بانياس ، ثم منها إلى أربد ، ثم منها إلى بيسان ، ثم منها إلى جينين ، ثم منها إلى قاقيون ، ثم منها إلى لُد ، ثم منها إلى غزة ، ثم منها إلى العريش ، ثم منها إلى الوراده ، ثم منها إلى المطيلب ، ثم منها إلى قطريا ، ثم منها إلى القصص ، ثم منها إلى الصالحية ، ثم منها إلى بلبيس ، ثم منها إلى القلعة »<sup>(٣٥)</sup> ، في القاهرة .

يذكر المحافظ : « وللحمام من حسن الاهتداء ، وجودة الاستدلال ، وثبات ١٥ الحفظ والذكر ، وقوّة النّزاع إلى أربابه ، والإلف لوطنه ، ماليك لشيعر »<sup>(٣٦)</sup> ، « ويري البصريون : الذكر أحسن إلى بيته لمكان أشاه ، وهو أشدّ متنا ، وأقوى بدنًا ، وهو أحسن اهتداء »<sup>(٣٧)</sup> .

كما وأرسل البريد على السفن في البحار والأنهار ، ولكن بشكل محدود .

(٣٣) صبح الأعشى ٢٩١/١٤

(٣٤) صبح الأعشى ٢٩٥/١٤

(٣٥) صبح الأعشى ٣٩٧١٤

(٣٦) الحيوان ٢١٤/٢

(٣٧) الحيوان ٢٢٣/٣

وكان للنيران ودخانها اصطلاحات بين الأبراج ، وفي الرباطات الساحلية خاصة ، يتقاهمون بها ، فيخبر كل برج الذي يليه ، كتحذيرهم من سفن معادية متسللة<sup>(٢٨)</sup> ، وعرفت أبراج النيران ( بالمتناور ) : « وهي رفع النار في الليل ، والدخان في النهار »<sup>(٣٩)</sup> .

هـ وتبنيَ الموحّدون في المغرب العربي والأندلس إلى أهمية البريد ، فجاء في « الرسالة المشهورة » ، التي تعتبر بمثابة دستور دأب الموحّدون على ترديده : « .. وتحذيروا لرسائلكم إرسالاً ، وانتقوا من أهل المقدرة على ذلك والثقة رجالاً ، وادفعوا إليهم زاداً يقوم بهم في الجيء والانصراف ويقطع شأنهم عن التكليف والإلحاف ، وارسموا لهم أيامًا معروفة محددة ، معلومة الأمد ، لينتهوا إليها إلى موافق رسائلكم ، ويوزعوها على مسافات مراحلهم ، وحدّرُوهُم من تكليف أحدٍ من الناس ولو مثقال ذرة ، وأوعزوا من تسبّب منهم بمساءة أو مضرة .. »<sup>(٤٠)</sup> .

وعرف ( البريد ) الكتابة بغير سري ، فإذا وصلت الرسالة إلى المكتوب إليه فعل فيه فعلاً يكون مقرراً بين المتكلبين ، من إلقاء شيء على الكتابة ، أو بمسحه بشيء ، أو عرضه على النار ، ونحو ذلك .. مثل : أن يكتب في الورق بلبن حليب قد خلط به نشادر ، فإنه لا ترى فيه صورة الكتابة ، فإذا قرب من النار ظهرت الكتابة ، ومنها : أن يكتب في الورق أيضاً باء البصل المعتص منه فلا ترى الكتابة ، فإذا قرب من النار أيضاً ظهرت الكتابة<sup>(٤١)</sup> ..

(٢٨) كان على شواطئ المتوسط من الإسكندرية إلى الرباط عاصمة المغرب ألف رباط ، وذلك بعطل رباط واحد كل ستة كيلومترات ، وذلك لمراقبة الشواطئ ، والتحذير من غارات السفن المعادية .

(٢٩) صبح الأعشى ٢٩٧١٤

(٤٠) المُنْ بِالإِمَامَة ( تاريخ المغرب والأندلس في عهد الموحدين ) ص ٢٣٠ ، عبد الملك بن صاحب الصلاة ، تحقيق د . عبد الهادي التاري ، دار الغرب الإسلامي .

وما يذكر أن إشبيلية احتفلت بنصر الزلاقة العظيم ، الذي أحرزه الرباطيون بقيادة يوسف بن تاشفين بواسطة حام الرجال ، قبل أن يغادر جيش الرباطيين ميدان القتال .

(٤١) صبح الأعشى ٢٣٠/٩

وعرفت أيضاً ( الشِّفَرَة ) ، أي الرُّمُوز السُّرِّيَّة ، حتَّى إذا وقعت بيدي إنسان لا يعرف مضمونها ، والمراد منها ، وأفرد القلقشندى فصلاً عنوانه : ( في إخفاء ما في الكُّتب من السُّرُّ ) ، وقال : « وهو مَا تَمَسَّ الْحَاجَةُ إِلَيْهِ عِنْدَ اعْتَرَاضٍ مُعْتَرَضٌ مِنْ عَدُوٍّ وَنَحْوُهُ يَحُولُ بَيْنَ الْمَكْتُوبِ عَنْهُ وَالْمَكْتُوبِ إِلَيْهِ » <sup>(٤٢)</sup> .

٥

☆ ☆ ☆

ويكفي إجمالاً أهداف نظام الحكم في الإسلام ، في كلِّ الوظائف السابقة التي ذكرنا : تحقيق سعادة الإنسان ، وطمأنينة الفرد ، وتحقيق العدالة الاجتماعية ، وما عرضناه يتضح :

احترام رأي الأُمَّةِ في تسيير شؤون الحكم والسلطة : ( وَشَارِرُهُمْ فِي الْأُمْرِ ) ،

١٠ [ آل عمران : ١٥٩/٣ ] .

سيادة الشُّريعة على المجتمع دون استثناء : ( فَاحْكُمُ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ ) ،

[ المائدة : ٤٨/٥ ] .

العدالة والمساواة بين أبناء الأُمَّةِ في الحقوق والواجبات ب مختلف فئاتهم : ( إِنَّ اللَّهَ يُأْمِرُكُمْ أَنْ تَؤْدُوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ ) ،  
١٥ [ النساء : ٥٨/٤ ] .

الكفاءة والاستقامة في تولي شؤون الأُمَّةِ : ( إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرَتِ الْقَوِيُّ الْأَمِينُ ) ، [ القصص : ٢٦/٢٨ ] .

العدالة في توزيع الثروة : ( كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةٌ بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ ) ،  
[ الحشر : ٧/٥٩ ] .

حقُّ النُّقد الإيجابي ، والنُّصح لله خالصاً دون رباء ، قال العتيق : بُعثَت إلى عمر بن

٢٠ [ صبح الأعشى ٢٢٩/٩ ] .

(٤٢) صبح الأعشى

الخطاب بحمل فقسمها ، فأصاب كلَّ رجل ثوب ، فصعد المنبر وعليه حُلْة ، والحللة  
 ثوبان ، فقال : أيها الناس ألا تسمعون ، فقال سلمان - الفارسي - : لانسح ، قال : ولهم  
 يا أبا عبد الله ؟ قال : لأنك قسمت علينا ثوباً ثوباً وعليك حُلْة ، قال : لا تعجل يا أبا  
 عبد الله ، ثم نادى ياعبد الله ، فلم يجبه أحد ، فقال : ياعبد الله بن عمر ، قال :  
 لبيك يا أمير المؤمنين ، قال : نشتكى بالله ، التوب الذي اتررت به هو ثوبك ؟ قال :  
 اللهم نعم ، فقال سلمان رضي الله عنه : أما الآن فقل نسح<sup>(٤٣)</sup> .

قال معاوية بن أبي سفيان لابن الكوئي : صفت لي الزمان ، فقال : أنت الزمان ،  
 إن تصلح يصلح ، وإن تفسد يفسد .

وقال رجل لعبد الملك بن مروان : إنني أريد أن أسر إليك شيئاً ، فقال  
 عبد الملك لأصحابه : إذا شئتم ، فنهضوا ، فأراد الرجل الكلام ، فقال له عبد الملك :  
 قف ، لا تمدحني فأنا أعلم بنفسي منك ، ولا تكذبني فإنه لا رأي لكذوب ، ولا تغتب  
 عندي أحداً ، فقال الرجل : يا أمير المؤمنين ، أفتاذن لي في الانصراف ؟ قال له : إن  
 شئت .

وقال عمر بن عبد العزيز لزاحم مولاه : إن الولاة جعلوا العيون على العوام ، وأنا  
 أجعلك عيني على نفسي ، فإن سمعت مني كلمة تربأ بي عنها ، أو فعالاً لا تجده ،  
 فعظني عنده ، وإنني عنه .<sup>١٥</sup>

وقال المنصور لابنه المهدي : أي بني ، اثبتنهم النعمة بالشُّكر ، والمقدرة بالعفو ،  
 والطاعة بالتألف ، والنصر بالتواضع والرحمة للناس<sup>(٤٤)</sup> .



(٤٣) عيون الأخبار ٥٥/١

(٤٤) تاريخ مدينة دمشق ، لابن عساكر ٢١٨/٣٨

## الجَيْشُ وَالْأَسْطُولُ

إِذَا كَانَ الْإِسْلَامُ قَدْ خَاضَ حِروْبًا  
ضَدَّ أَعْدَائِهِ ، فَهُوَ لَمْ يَبْدُ إِلَيْهَا ،  
وَمَتَى فَرَضَتْ عَلَيْهِ أَرَادَهَا رَادِعَةٌ  
وَعَادِلَةٌ لَامْدُمَّةٌ ، فَلَيْسَتِ الْحَرْبُ مِنْ  
٥ أَهْدَافِ الْإِسْلَامِ ، وَلَا مِنْ اخْتِرَاعِهِ ،  
فَهِيَ قَدِيمَةٌ فِي التَّارِيخِ ، وَرَبِطَ  
الْإِسْلَامُ ضَمِيرَ الْمُجَاهِدِ ، بِمَثْلِ أَعْلَى هُوَ  
اللهُ ، فَجَهَادُ الْمُسْلِمِ فِي سَبِيلِ اللهِ  
١٠ حَضْرًا ، لِذَلِكَ لَا عَتِيدَاءَ عَلَى الْأَنْفُسِ  
وَالْأَمْوَالِ وَالْأَعْرَاضِ ..

### الجَيْشُ :

لَمْ يَكُنْ لِلْعَرَبِ فِي جَاهْلِيَّتِهِمْ نَظَامٌ خَاصٌ لِلْجَنْدِ ، فَكُلُّ رَجُالِ الْقَبِيلَةِ مَدْعُونُونَ  
لِلْقَتَالِ مَشَاهِدَةً أَوْ فَرَسَانًا ، إِذَا مَادَعَا الدَّاعِيُّ ، حَامِلِينَ السَّيُوفَ وَالرِّماحَ وَالْأَقْوَاسَ ، فَإِذَا  
١٥ مَا انتَهَىَ الْقَتَالُ ، عَادُوا إِلَى مَسَاكِنِهِمْ ، وَانْصَرَفُوا إِلَى أَعْمَالِهِمْ .

أَمَّا الدُّولُ الَّتِي تَأَسَّسَتِ فِي جَزِيرَةِ الْعَرَبِ - فِي الْيَمِنِ وَالشَّامِ وَالْعَرَاقِ - فَقَدْ كَانَتْ  
مَتَقْدِمَةً حَرِيَّاً ، وَفِيهَا نَظَمٌ لِلْجَنْدِيَّةِ .

وَفِي عَصْرِ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ كُلُّ مُسْلِمٍ مَدْعُوًّا لِلْجَهَادِ فِي سَبِيلِ اللهِ ، كُلُّمَا نَادَى  
مَنَادِيُّ الْجَهَادِ : ﴿أَنْفِرُوا خِفَافًا وَثِقَالًا وَجَاهِدُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ ذَلِكُمْ  
٢٠ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ ، [الْتَّوْبَةِ : ٤١٩] .

وَجَعَلَ عَمَرُ بْنُ الْخَطَّابَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ الْجَنْدَ فَتَّةً مُخْصُوصَةً ، وَأَنْشَأَ لَهُ دِيَوَانَ  
الْجَنْدِ ، فَسَجَّلَ أَسْمَاءَهُمْ ، وَمَقْدَارَ أَرْزَاقِهِمْ ، وَأَكْمَلَ الْأُمُوَرَيْنَ مَا بَدَأَهُ عَمَرُ فِي نَظَامِ

الجندية ، وأول من طبق التجنيد الإجباري على نطاق واسع **المجاج** بن يوسف الشفقي ، زمن عبد الملك بن مروان ، وغا الجيش نمواً كبيراً في زمن العباسين ، واستعين بالأعاجم وخصوصاً الخراسانيين ، وكان هؤلاء الجنديون يكثرون الجيش النظامي للدولة ، تدفع لهم الرواتب بانتظام ، ولكن عندما أساء الجنديون جاءهم المعتصم من ما وراء النهر ، بني لهم عاصمة جديدة (سامراء) ، ثم أصبحت السلطة بيدهم ، يولون خليفة ، ويعزلون آخر ، ويقتلون ويجلسون .

واهتم المرابطون بالقوة الاحتياطية التي ضفت صفة الجندي ، والتي كانت تتجز في المعركة في الوقت المناسب لتحقيق النصر .

### الجهاد :

١٠ بقي رسول الله ﷺ ثلاثة عشرة سنة يدعو الناس بالحجّة والموعظة الحسنة ، وقد أذاقته قريش - وأذاقت المؤمنين عامّة - كلّ صنوف الأذى ، وصبر الله عزّ وجلّ نبيّه : « وأصيّر كمَا صَبَرَ أُولَوِ الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَلَا تَسْتَعْجِلْ لَهُمْ » [الأحقاف : ٤٦] ، فتخلّى المسلمين في مكة المكرّمة عن العنف ، وسلكوا طريق المسالمة ، لطراوة عود الإسلام الذي يحتاج إلى فرصة كي يستدّ ويصلب ، ولأنّ الإسلام جعل التعامل الإنساني ، والكلمة الطيبة ، والمحبة والقناعة منهجاً للروح الإيمانية ولدعوته ، ولكن عندما ضاعت الكلمة الطيبة وسط بحر زاخر من القوّة المستكيرة للمشركين ، كانت المواجهة بعد الهجرة<sup>(١)</sup> : « أذن لِلّذِينَ يَقَاتِلُونَ بِأَنَّهُمْ ظَلَمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ☆ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقٍّ إِلَّا أَنْ يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ » ،

(١) ولو قاتل رسول الله ﷺ في مكة قبل الهجرة ، وقامت قريش للقضاء عليه وعلى من معه من المسلمين المستضعفين ، لقوّم الموقف أن قبيلة قريش تؤدب فرداً من أفرادها ، فالامر مسألة داخلية تحدث في كل قبيلة عربية ، ولا شأن للأخرين بها ، أمّا بعد الهجرة ، وبعد عملية الفرز التي تمت بين مجتمع مسلم مؤمن في المدينة ، ومجتمعوثي مشرك في مكة ، تغيّرت المسألة ، وتبدل الموقف .

[الحج : ٤٠ و ٣٩/٢٢] ، ﴿ وَقَاتَلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يَقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يِحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ ، [البقرة : ١٩٠/٢] .

إن القتال في الإسلام لم يشرع إلا ( دفاعاً عن النفس ) ، وما إلى ذلك من العرض والمال ، وكان رسول الله ﷺ حريصاً على عدم سفك الدماء ، ففي بدر الكبرى أراد حصاراً اقتصادياً ليغوص عما صادرته قريش في مكة المكرمة ، وفي أحد أراد البقاء في هـ المدينة المنورة ، والمحاصرة لدفع قريش بأقل خسائر ، وفي الخندق كان موقفه ﷺ موقف المدافع ، ودخل مكة عام الفتح ( ٨ هـ ) دون إراقة دماء تذكر ..

وربط الإسلام ضمير المجاهد بثل أعلى هو الله تبارك وتعالى ، فجهاد المسلم في سبيل الله حسراً ، لنذلك .. لا اعتداء على الأنفس والأموال والأعراض .

فالجهاد لردة الظلم والبغى والعدوان ، ولتأمين حرية الدعوة ، وحرية الدين ١٠ والاعتقاد : ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ فَمَن يَكْفُرُ بِالظَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالرُّوْثَقِ لَا أَنْفَاصَامَ لَهَا وَاللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ ، [البقرة : ٢٥٧/٢] ، ﴿ فَإِنْ تَوَلُّوا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلَاغُ الْمُبَيِّنُ ﴾ ، [النحل : ٨٢/٦] ، ولنصرة المظلومين المضطهددين من الشعوب : ﴿ وَمَا لَكُمْ لَا تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالوْلَدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبِّنَا أُخْرِجَنَا مِنْ هَذِهِ الْقُرْيَةِ الظَّالِمُ أَهْلَهَا وَأَجْعَلَ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ وَلِيَا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ نَصِيرًا ﴾ ، [ النساء : ٧٥/٤] .

(٢) قال توبيني - شيخ المؤرخين في القرن العشرين - : من الميسور أن نسقط الدعوى التي شاعت بين جوانب العالم المسيحي غالباً في تجسيم أثر الإكراه في الدعوة الإسلامية ، إذ لم يكن التغيير ببلاد الروم والفرس بين الإسلام والسيف ، وإنما كان تغييراً بين الإسلام والمزريمة ، وهي الخطة التي استحققت الثناء لاستئثارها ، حين أتبعت بعد ذلك في البلاد الإنكليزية على عهد الملكة إليزابيث . ( ما يقال عن الإسلام ، ص ٢٧ ) ، ويقول ول ديورانت عن المسلمين : « لم يكونوا في حربهم همجاً متواхشين .. ولم يكن الأعداء يخربون بين الإسلام والسيف ، بل كان الخيار بين الإسلام والجزية والسيف .. حتى أصبحت الفتوح العربية - التي كانت أسرع من الفتوح الرومانية ، وأبقى على الزمان من الفتوح الغولية - أعظم الأعمال إثارة للدهشة في التاريخ العربي كله » ، ( قصة الحضارة ٢٢/١٢ و ٢٣ ) .

آداب المَجَاهِد : إِنَّ الْأَسَاسُ الْأَخْلَاقِيُّ الَّذِي قَامَتْ عَلَيْهِ الْفَتوحَاتُ ، وَكَانَ عَلَيْهِ  
الْمَجَاهِدُ ، يَسْتَقِيمُ مَعَ كُلِّ أَسَاسٍ سَلِيمٍ لِكُلِّ اعْتِقَادٍ سَلِيمٍ قَوِيمٍ ، وَهُوَ دُسْتُورٌ خَالِدٌ لِأَدَابِ  
الْحَرُوبِ ، فَالْتَّسَامُحُ الَّذِي فَرَضَهُ الْإِسْلَامُ عَلَى أَتَبَاعِهِ ، يَخْلُقُ فِي نَفْسِ الْمُسْلِمِ شَعُورًا بِالْوَدُّ  
وَالصَّدَاقَةِ : هُوَ .. مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أُوْفَسَادِيًّا فِي الْأَرْضِ فَكَانَمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا  
وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَانَمَا أَحْيَاهَا النَّاسَ جَمِيعًا .. هُوَ ، [الْمَائِدَةَ : ٣٢/٥] ، وَلَقَدْ لَخَصَّ أَبُو بَكْرُ  
الصَّدِيقِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ آدَابَ الْمَجَاهِدِ فِي عَشْرِ خَصَالٍ ، جَاءَتْ فِي وَصِيَّتِهِ الَّتِي وَدَعَ بِهَا  
جَيْشُ أَسَامِةَ بْنِ زَيْدٍ ، حِيثُ يَقُولُ :

« يَا أَيُّهَا النَّاسُ ، قِفُوا أَوْصِيكُمْ بِعَشْرِ فَاحْفَظُوهَا عَنِّي : لَا تَخْنُونُوا وَلَا تُغْلِوُوا ، وَلَا  
تَفْدِرُوا وَلَا تَتَّلِلُوا ، وَلَا تَقْتُلُوا طَفْلًا صَغِيرًا ، وَلَا شِيخًا كَبِيرًا وَلَا امْرَأَةً ، وَلَا تَعْقِرُوا  
خَلَاءً وَلَا تُحْرِقُوهُ ، وَلَا تَقْطَعُوهُ شَجَرَةً مُثْرَةً ، وَلَا تَذْبِحُوا شَاةً وَلَا بَقْرَةً وَلَا بَعِيرًا  
إِلَّا لِمَأْكَلَةٍ ، وَسُوفَ تَرُونَ بِأَقْوَامٍ قَدْ فَرَغُوا أَنفُسَهُمْ فِي الصَّوَامِعِ ، فَدَعُوهُمْ وَمَا فَرَغُوا  
أَنفُسَهُمْ لَهُ .. » <sup>(٢)</sup>.

لَقَدْ أَبَاحَ الْإِسْلَامُ قَتَالَ الْمَهَارِينَ فَقَطْ ، وَمَنْعِ قَتْلِ النِّسَاءِ وَالْأَطْفَالِ وَالشِّيوُخِ ..  
وَأَخْلَاقُهُ لَا تَرَاهُنَ عَلَى الانتِصَارِ فِي الْحَرْبِ بِوَسَائِلِ الْفَدْرِ وَالظُّلْمِ وَالتَّصْرِفَاتِ الْوَحْشِيَّةِ ،  
وَالْأَحْدَاثِ الْهَمْجِيَّةِ ، إِنَّمَا الْغَايَةُ أَنْ تَنْتَصِرَ مِبَادِئُ الْإِسْلَامِ الإِنْسَانِيَّةِ .

وَمِنْ آدَابِ الْإِسْلَامِ فِي الْمَجَاهِدِ : عَدْمُ التَّمْثِيلِ ، أَوْ إِلْهَارِقِ الْأَنْفَارِ ، أَوْ تَجْوِيعِ  
الْأَعْدَاءِ ، أَوْ إِرْهَابِ الْأَسْرِ .. لَقَدْ رَفَضَ عَلِيُّ بْنُ سَهْلَ بْنِ عَبْرُو ، عِنْدَمَا اقْتَرَحَ

(٢) الكَاملُ فِي التَّارِيخِ ٢٢٧١ / ٢٢٦٣ ، الطَّبَرِيُّ ، هَذِهِ آدَابُ الْإِسْلَامِ مِنْ بَدْءِ فَتْوَحِهِ سَنَةَ ١١ هـ = ٦٣٣ م ، وَمَا جَرِيَ فِي أُورْبَةِ - وَبِلَامِ الْكَنِيْسَةِ - بَعْدَ ذَلِكَ بِأَلْفِ عَامٍ وَأَكْثَرَ ، بِمَا عُرِفَ بِحَكَمِ التَّفْتِيشِ ، أَوِ التَّحْقِيقِ ، لَنْ نَعْلُمْ عَلَيْهِ بَشَيْءٍ ، بَلْ نُورِدُ قَوْلَ وَلَلْ دِيْوَرَانِتِ فِي قَصْدَةِ الْحَضَارَةِ ١٠٧٦٦ : « فَلَا بدَّ  
لَنَا أَنْ نَضْعِ حَكَمَ التَّحْقِيقِ فِي مَسْتَوِيِّ حَرُوبِ هَذِهِ الْأَيَّامِ وَاضْطِهَادِهَا ، وَغَمْكُمْ عَلَيْهَا جَيْعَانًا أَشْعَنَ  
الْوَصَّاتِ فِي سَجْلِ الْبَشَرِيَّةِ كُلِّهِ ، وَبَأْنَهَا تَكْشِفُ عَنْ وَحْشِيَّةِ لَا نَعْرِفُ لَهَا نَظِيرًا عَنْدَ أَيِّ وَحْشٍ مِنِ  
الْوَحْشِ » .

بعضهم أن ينزعوا ثنيتي سهيل ، فيدلع لسانه ، حتى لا يقوم خطيباً ضد الإسلام<sup>(٤)</sup> ، وقال : « استوصوا بالأسرى خيراً »<sup>(٥)</sup> ، فَخُصُّ أسرى بدر بأفضل مالدى المسلمين من الطعام .

ومن الآداب ضرورة إعلان الحرب قبل البدء بالقتال ، للابتعاد عن الخداع والخيانة .. مع تحريم الإجهاز على المريض ، وجعله مريضاً يقتضي إسعافه ، وتجب معالجته والحفاظ عليه ، فلآلامه توجب العطف والشفقة والرّحمة .

وكان عمر بن الخطاب رضي الله عنه إذا بعث أمراء الجيوش أو صاحم بتقوى الله ، ثم يقول عند عقد الألوية : « بسم الله ، وعلى عون الله ، وامضوا بتأييد الله بالنصر : ﴿ وَمَا النُّصْرُ إِلَّا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ ﴾<sup>(٦)</sup> ، وبذرور الحق والصبر ، فقاتلوا في سبيل الله من كفر بالله : ﴿ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾<sup>(٧)</sup> ، ولا تخربوا عند القاء ، ولا تمثّلوا عند القدرة ، ولا تسرفوا عند الظهور ، ولا تقتلوا هرماً ولا امرأة ولا وليداً ، وتوقّعوا قتلهم إذا التقى الزحفان ، وعند حمّة النهضات<sup>(٨)</sup> ، وفي شنّ الغارات ، ولا تغلوّوا عند الغنائم ، ونزعوا الجهاد عن عرض الدنيا ، وأبشروا بالرّياح بالبيع الذي بايتم به ، وذلك هُو الفوز العظيم »<sup>(٩)</sup> .

وكتب عمر رضي الله عنه إلى سعد بن أبي وقاص : « .. وترفق بال المسلمين في

(٤) ابن هشام ٢٩٢/٢

(٥) ابن هشام ٢٨٢/٢

(٦) [آل عمران : ١٢٦] : ﴿ وَمَا جَعَلَهُ اللَّهُ إِلَّا بُشِّرَى لَكُمْ وَلِتُطْمِئِنَ قُلُوبُكُمْ بِهِ وَمَا النُّصْرُ إِلَّا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ ﴾<sup>(٦)</sup> .

(٧) [البقرة : ١٩٠/٢] : ﴿ وَقَاتَلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يَقْاتَلُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾<sup>(٧)</sup> .

(٨) أي شدّتها ومعظمها ، في (اللسان : حم) : وحم الشيء : معظمها ، ثم أورد اللسان حديث عمر رضي الله عنه .

(٩) عيون الأخبار ١٠٧١ ، ابن الجوزي : ٧٥

سيِّرُهُمْ ، وَلَا تجْشُّمُهُمْ وَالسَّفَرُ يَتَّبِعُهُمْ ، وَلَا تَقْصُرُ بَعْدَهُمْ عَنِ الدِّرَّةِ يَرْفَقُهُمْ ، حَتَّىٰ يَلْغُوا عَدُوَّهُمْ وَالسَّفَرُ لَمْ يَنْقُصْ قُوَّتَهُمْ ، فَإِنَّهُمْ سَائِرُونَ إِلَى عَدُوٍّ مَقِيمٍ جَامِّ الْأَنْفُسِ وَالْكَرَاعِ<sup>(١٠)</sup> ، وَأَقِمْ بَنْ مَعَكَ فِي كُلِّ جَمْعَةٍ يَوْمًا وَلَيْلَةً ، حَتَّىٰ تَكُونَ لَهُمْ رَاحَةٌ يُجْمُونَ<sup>(١١)</sup> فِيهَا أَنْفُسُهُمْ ، وَيَرْمُونَ أَسْلَحَتِهِمْ وَأَمْتَعَتِهِمْ ، وَنَحْنُ مَنَازِلُهُمْ عَنْ قَرِيَّ أَهْلِ الصَّلْحِ وَالذَّمَّةِ ، فَلَا يَدْخُلُهَا مِنْ أَصْحَابِكَ إِلَّا مِنْ تَشَقُّ بَدِينَهُ ، وَلَا تَرْزَأُ أَحَدًا مِنْ أَهْلِهَا شَيْئًا ، فَإِنَّهُمْ حَرْمَةٌ وَذَمَّةٌ ، ابْتَلَيْتُمْ بِالْوَفَاءِ هُنَّا ، كَمَا ابْتَلُوا بِالصَّبَرِ عَلَيْهَا ، فَمَا صَبَرُوا لَكُمْ وَفُوا لَهُمْ ، وَلَا تَسْتَنْصِرُوا عَلَىٰ أَهْلِ الْحَرْبِ بِظُلْمِ أَهْلِ الصَّلْحِ<sup>٥</sup> .

**الميَّزات القِتَالِيَّة للجندي المسلم :** اعتنى المسلمين بصحّة أبدانهم وسلامتها ، فالمؤمن القويُّ خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف ، وحضر صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ على السباحة والرمادة وركوب الخيل ، « فارموا واركبوا ، وإنْ ترموا أحب إليَّ منْ أَنْ ترکبوا ، ألا إِنَّ القوَّةَ الرَّوْمِيَّةَ ، أَلَا إِنَّ القوَّةَ الرَّمِيَّةَ ، أَلَا إِنَّ القوَّةَ الرَّمِيَّةَ ، ومنْ ترَكَ الرَّمِيَّ بعْدَمَا عَلِمَ ، فَإِنَّهَا هي نعمة كفرها » .

وكانَ خُفَّةُ حركة الجندي المُجاهد ، نتْيَة طبِيعيَّة لِكمال تدريسه وشجاعته وخفته سلاحه ، وإيمانه بعقيدته ، أمّا الانضباط فقد كان المسلم المُجاهد على درجة كبيرة من الانضباط والطاعة وحبُّ النّظام ، قال خالد بن الوليد رضي الله عنه عندما عزل عن قيادة جيوش الشّام : « سمعًا وطاعة لأمير المؤمنين ، والله لو ولّى على الفاروق امرأة لسمعت وأطعنت<sup>(١٢)</sup> .

**الأَسْلِحَةُ :** يقول عزَّ وجَلَّ : « وَأَعِدُّوا لَهُمْ مَا أَسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ .. » ، [الأَفْقَال : ٦٠٨] ، والتَّنْكِيرُ الذِّي في كَلْمَة (قوَّة) يُفِيدُ استغراق الجنس ، ويجعل إرادة التَّطْوُرُ في مفهوم القوَّةِ باختلاف العصور واجبة . كَمَا توجَّبُ الآيةُ تقصِّي الاستطاعة

(١٠) الكراع : الخيل ، وجام : كثير ، (اللسان : جم) .

(١١) يُجْمُونَ : يرجعون ، الجَمَامَ (بالفتح) : الرَّاحَة ، (اللسان : جم) .

(١٢) ومن الانضباط عدم التَّعْدِي على غير المسلمين ، أو على أموال سُكَّانِ الْبَلَادِ المَفْتوحةِ وأملاكِهِمْ .

إلى أبعد مداها لإعداد الوسائل الصناعية والفنية لاتاج القوة ، وذلك ما أدركته العقلية الإسلامية حين رأت شيئاً جديداً ، وواجهت أمراً واقعاً لا سبيل إلى دفعه إلا بوسائله ، فانصرفت إلى إعداد جيوش لها كل ماللجيوش الحديثة من صفات الطاعة والنظام وألات القتال ، وإلى إعداد أساطيل بحرية كآلية يملكونها البيزنطيون وأجود .

والأية : ﴿ وَأَعِدُّوا لَهُم .. ﴾ تقرر أيضاً أمرين اثنين :

- قانون الدفاع الاستراتيجي ، ويرسمه الإعداد والتسلیح والتدريب ، للحفاظ على الوجود .

- الوقاية السلمية ، لأنَّ القوة تردع الأعداء ، فالقوى لا يطمع بالقوى ، إنما يغريه الضُّعيف استجابة لشريعة الغاب التي غلت على الطَّبائع البشرية ، إنَّ التَّوازن يؤثُّ عنصراً رئيسياً للتخفيف من المواجهة والصدامات ، بل يلغى الحروب أحياناً ، لأنَّ نتائج المعركة غير مضمونة إذا قامت ضدَّ دولة قوية ومساحة ، في حين يسهل اجتياح الدولة الضعيفة التي لا تقدر على الدفاع ، لأنَّها تخليت عن الإعداد والتَّهيؤ<sup>(١٢)</sup> .

استعمل الجندي العربي المسلم الدُّرع ، وهي إماً من صفائح من الحديد ، فتسْمى عند ذلك (لامة) ، وإماً أن تكون من زرد الحديد ، فتدعى (الزَّرْد) . ولبس الخوذة ، وهي بيضة الحديد التي تغطي الرأس ، والترس للوقاية من ضربات السيف .

١٤ ومن الأسلحة الفردية : السيف والرمح ، والدبُّوس ، والطَّبر<sup>(١٤)</sup> ، والفالس ، والخجر .. والقوس والسيف .

قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه لعمرو بن معدیكرب : أخبرني عن السلاح ،

قال : سُلْ عَمَّا شئت منه ، قال : الرمح ؟ قال : أخوك وريباً خانك ، قال : النبل ؟

قال : منايا تخطيم وتصيب ، قال : الترس ؟ قال : ذاك المجنون عليه تدور الدوائر ،

٢٠ والطاقة النوروية اليوم ، شأن بين وجودها بيد المعتمي الظالم ، وبين وجودها بيد الرادع المسالم .

(١٣) الطَّبر ، أو الطَّبريزين : سلاح يشبه الفأس أو البلطة ، برأس نصف مستدير :

قال : الْدُّرْع ؟ قال : مَثْقِلَة لِلرَّاجِل ، مَتْبِعَة لِلْفَارَس ، وَإِنَّهَا لِحَصْنِ حَصَنٍ ، قال : السَّيْف ؟ قال : هَنَالِك <sup>(١٥)</sup> .

أَمَّا الأَسْلَحَةُ الْجَمَاعِيَّةُ ، فَنَهَا : الْقَسِيُّ التَّقْلِيلَةُ ، وَالْمَجَانِيقُ ، وَالدَّبَابَاتُ ، وَسَلَامٌ وَأَبْرَاجُ الْحَصَارِ ، وَالْحَسَكُ الشَّائِك .. وَكَانَتِ الْمَجَانِيقُ أَعْظَمُ الْآلاتِ الْمَرْبِيَّةِ الْمَجَومِيَّةِ ، وَأَشَدُّهَا تَأثيرًا وَلَا سِيَّمًا فِي الْحَصَارِ ، إِذْ هِي بِثَابَةِ مَدْفِعَيِّ التَّدْمِيرِ فِي عَصْرِنَا الْحَاضِرِ <sup>(١٦)</sup> ، وَمِنْهَا مَجَانِيقُ قَذْفِ الْحَجَارَةِ ، وَتَعْمَلُ عَلَى مِبْدَأِ الزَّيَارِ ، أَوِ التَّقْلِيلِ الْمَعَاكِسِ ، أَوْ عَلَى مِبْدَأِ الْمَقْلَعِ ، لَقَدْ صَنَعَ سَلَامُنَ الْفَارَسِيُّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَثْنَاءَ حَصَارِ الطَّائِفِ مِنْجَنِيقًا ، وَعَنِيْ عَمَرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ بِصَنَاعَةِ الْمَجَانِيقِ ، حَتَّى كَانَ لِدِي الْجَيْشِ الْإِسْلَامِيِّ الَّذِي فَتَحَ فَارِسَ عَشْرَوْنَ مِنْجَنِيقًا ، وَكَذَلِكَ جَيْشُ خَالِدٍ وَأَبِي عَبِيدَةِ الَّذِي فَتَحَ الشَّامَ ، كَانَ مَزْوَدًا بِالْمَجَانِيقِ ، وَصَنَعَ جَيْشُ عُمَرٍ بْنِ الْعَاصِيِّ الْمَجَانِيقَ بَعْدَ نَزْولِهِ فِي الْفَسْطَاطِ مِنْ أَرْضِ مصر .

وَاهْمَ الْأُمَوَّيُونَ بِصَنَاعَةِ الْمَجَانِيقِ ، حَتَّى اسْتَطَاعَ الْمَجَاجُ بْنُ يَوسُفَ التَّقْفِيَ صَنَعَ مِنْجَنِيقَيِّ أَسَمَّاهُ (الْعَرْوَسُ) يَحْتَاجُ إِلَى خَمْسِ مِئَةِ رَجُلٍ لِخَدْمَتِهِ وَالْعَمَلِ عَلَيْهِ ، وَقَدْ سُلِّمَ عَدَدًا مِنْ هَذِهِ الْمَنْجَنِيقَاتِ إِلَى أَبْنَ عَمِّهِ مُحَمَّدٍ بْنِ الْقَاسِمِ التَّقْفِيِّ ، فَفَتَحَ بَهَا مَدِينَةَ الدَّيْمَلِ <sup>(١٧)</sup> (كَرَاتِشِيُّ حَالِيًّا) سَنَةَ ٨٩ هـ = ٧٠٧ م ، وَعَدَّهُ مَدِينَةً فِي وَادِيِّ السِّنْدِ .

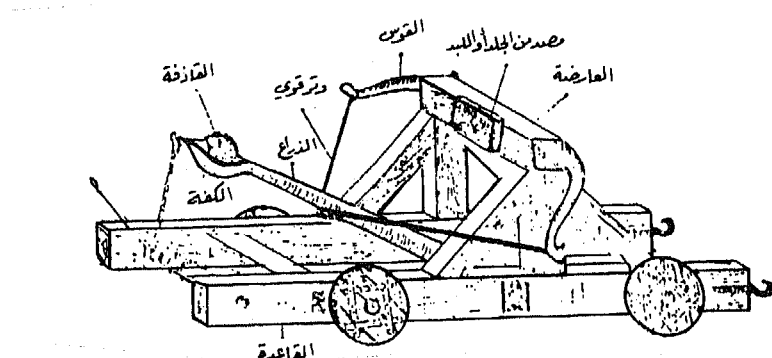
وَمَا إِنْ بَدَا الْقَرْنُ الثَّانِي الْمُهْجَرِيُّ ، حَتَّى أَصْبَحَ الْمَنْجَنِيقُ شَائِعًا لِالْعُتَمَالِ عِنْدَ الْسَّلَمِينِ ، وَخُصُوصًا فِي حَصَارِ الْمَدَنِ ، ثُمَّ صَارَ فِي نِهايَةِ الْأَمْرِ سَلَاحًا عَادِيًّا لِدِي الْعَبَاسِيِّينَ ، الَّذِينَ اسْتَخْدَمُوهُ فِي أَغْلَبِ مَعَارِكِهِمْ ، وَخُصُوصًا (عُمُورِيَّة) سَنَةَ ٢٢٣ هـ = ٨٣٧ م .

وَكَانَ الْجَنْدُ الْمُسْلِمُونَ يَكْبِرُونَ وَيَتَلَوُنَ الْأَيَّاتُ الْكَرِيمَةُ أَثْنَاءَ رَمِيمِ الْمَجَانِيقِ ، فَإِذَا

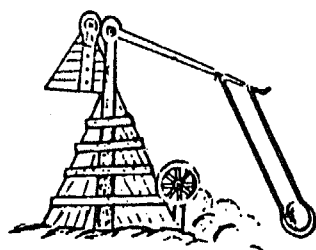
(١٥) عَيْنُ الْأَخْبَارِ ١٢٩١ ، وَهَنَالِكَ : أَيْ هَنَالِكَ السَّلَاحُ الَّذِي يَحْارِبُ بِهِ .

(١٦) لِلتَّوْسُعِ (الْحَيَاةُ الْعَسْكَرِيَّةُ عِنْدَ الْعَرَبِ) ، د . إِحْسَانُ الْمُهَنْدِي ، طَبْعُ وَزَارَةِ الْقُوَّاتِ الْمَلَكيَّةِ ، دَمْشِقُ ١٩٦٤ م .

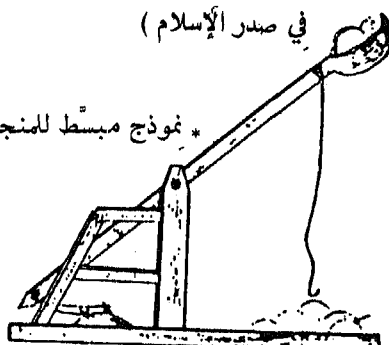
(١٧) الْفَتوَحَاتُ الْإِسْلَامِيَّةُ بَعْدَ مُضِيِّ الْفَتوَحَاتِ النَّبُوَّيَّةِ ، أَحْدَنَ زَيْنِيِّ ذَخْلَانَ ، طَبْعَةُ الْمَطْبَعَةِ الْحَسِينِيَّةِ فِي مصر .



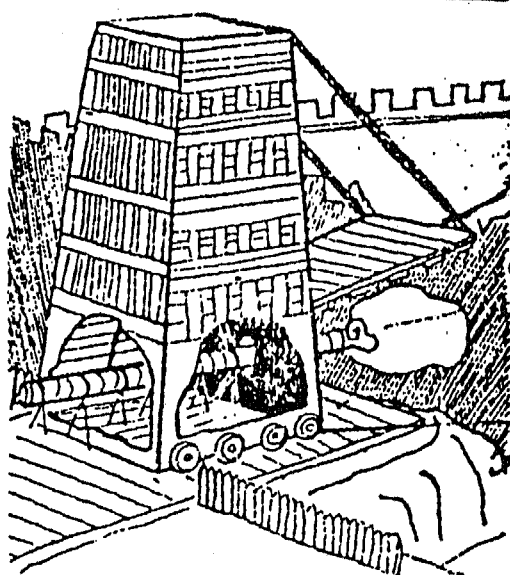
\* منجنيق لقذف الحجارة يعمل على مبدأ (الزيار) ، (عن كتاب : الفن الحربي في صدر الإسلام )



\* نموذج مبسط لمنجنيق



\* رمي الأحجار بالمنجنيق ( مقتبس عن جامع التواريخ لرشيد الدين ) ، الجانبي المقلاعية ، و يمكنها الدوران ٥٦٠ ( أي دورة كاملة ) قبل رمي المقذوف



\* الدّبابة العربيّة ( عن السلاح في الإسلام ) لاحظ الكُشْ المعلق داخل الدّبابة

كان المنجنيق يقذف الحجارة ، قالوا : ﴿ وَمُطْرِنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِنْ سِجِيلٍ مُنْضُودٍ ، مَسْوَمَةً عِنْدَ رَبِّكَ وَمَا هِيَ مِنَ الظَّالِمِينَ بِيَعْيِدُ ﴾ [هود : ٨٢/١١] ، وإذا كان المنجنيق يقذف النَّفْطَ وَالنَّارَ ، قالوا : ﴿ وَأَعْتَذْنَا لَهُمْ عَذَابَ السَّعِيرِ ﴾ [الثُّلُك : ٥/٦٧] ، ﴿ فَاعْتَرَفُوا بِذَنْبِهِمْ فَسَخَّقَ أَصْحَابَ السَّعِيرِ ﴾ [الثُّلُك : ١١/٦٧] .

٥ وليس المنجنيق هو السلاح الوحيد الذي صنعه وطوره المسلمين ، فالدبابة أيضاً ، والتي هي برج من الخشب الصلب مغلف باللبوود والجلود المنقوعة في الخل لكي لا تحرق ، وثبتت على قاعدة خشبية لها عجلات ، فإذا أراد المغاربون العمل بها ، وضعوها أمامهم متخددين منها درعاً يقييم سهام الأعداء وحجاراتهم ، أو جلسوا في جوفها ودفعوها لهم بداخلها حتى يصلوا إلى جدار الحصن لينقبوه بما يحملونه من أدوات ، بينما يقييم سقفها مما يرشقهم به الأعداء .

وزادوا حجمها حتى اتسعت لأكثر من عشرة رجال ، وقووا سقفها وجوانبها الأكثر تعرضاً لنبل العدو وحجارته بالخشب السميك ، والجديد والرصاص ، وجعلوا لها باباً متفصلاً يمكن إذا فتح أن ينسد إلى حافة السور ، ويشكل قنطرة يرعن عليها الجنود الذين كانوا مختبئين في جوف الدبابة إلى داخل السور ، خلال الفتحة التي نقبوها .

١٥ كما جعلوا في الدبابات سلام معرضة ، تنتهي في أعلىها إلى شرفات تقارب السور في الارتفاع ، حتى إذا اقتربت الدبابة من السور ، ولم يستطع سدتها خرقه ، صعدوا إلى الشرفات ، ومددوا السلام والقناطر التي توصلهم إلى داخل القلعة باستثناء السور .

وكانوا يهدون بالرمي بالجانيق ، ثم تقدم الدبابات للاقتحام ، وفطن المسلمين إلى أهمية (سلاح المهندسين) فرافق الدبابات عدد من الجندي الفقلة ، حيث كان هؤلاء يكثرون بردم الخنادق ، وإزالة الحواجز التي تعيق سير الدبابات قبل وصولها إلى السور<sup>(١٨)</sup> .

= (١٨) ألم معركة إسلامية استخدمت فيها الدبابات استخداماً جيداً ، هي معركة عمورية ، حيث أمر العثماني

وعلق المسلمون (الكبش<sup>(١٩)</sup>) بوساطة سلاسل قوية تجري على بكر بسقف الدبابة أو البرج المخصص لحمله ، فإذا أراد الجندي هدم سور قلعة أو بها ، فربوا رأس الكبش منه ، ثم أخذوا في أرجحته إلى الأمام والخلف بالقوة كلها ، حتى تنهار بعض حجارة السور من تأثير اصطدام رأس الكبش بها ، وعندما يعمدون إلى توسيع هذا الخرق ودعنه لكي لا ينهاي على المجاهدين عند مرورهم من خلاله .

وعرف المسلمون الأبراج وسلام المصار ، والحسك الشائك ، وهو قطع من الحديد أو الخشب ، لها عددة شعب يبقى منها سن - أو أكثر - مرتفع كييفما وقعت على الأرض ، وهي تطرح حول المعسكرات لعرقلة خيل العدو حين تقدمها أو تسللها ليلاً ، وأول من استعمل الحسك الشائك في الإسلام رسول الله عليه السلام عندما حاصر الطائف<sup>(٢٠)</sup> .

وصنع العرب المسلمون المكاحل (المدافع) ، وهي أنابيب ترسل فيها المقذوفات بفعل ضغط البارود المشتعل ، والبارود اختراع صيني اتبشه العرب منذ أيام الرشيد ، وبلغت دقة الصنْع والاستخدام لهذا السلاح أقصاها زمن الملاليك .

رتبة الجيش : كان على كل عشرة من الجندي عريف ، وعلى كل عشرة من العرفاء تقىب ، وعلى كل عشرة من التقباء قائد ، وعلى كل عشرة من القادة أمير ، ثم القائد الأعلى للجندي ، وكان رسول الله عليه السلام القائد الأعلى للجندي في غزواته ، وربما أُسندت القيادة إلى غيره في سراياه وبعوته ، وعندما اتسعت رقعة الدولة اختار الخلفاء القواد

---

= بصنع عدد كبير من الدبابات تتسع كل منها لعشرة رجال ، يدخلونها فوق الجلوود باتجاه السور ، وأمر مفارز الفوج بأن ترمي الخندق الحيط بسور عموريته يجعلون الغنم الملعونة تربأ ، كي يمكن الدبابات من الوصول إليه ، وكف مفارز الرجال بحماية من في الدبابة وحاجتها الفعلة أيضاً .

(١٩) الكبش : عود مستدير من الخشب يطول يقارب عشرة أمتار ، يحمل في مقدمته رأساً من الحديد ، أو الفولاد ، على شكل رأس الكبش تتربياً ، ولنا سمي بهذا الاسم .

(٢٠) إمداد الأسماع المcriزي ٤٨٧١

٥٠ من عرّفوا بالشجاعة والقدرة والإقدام وحسن التدبير ، فلمع اسماء خالد بن الوليد ، وعكرمة بن أبي جهل ، والهاجر بن أبي أمية ، وعرفجة بن حارثة البارقي .. في سماء حروب الردة ، ولعّت اسماء المثنى بن حارثة الشيباني ، وسعد بن أبي وقاص ، والنعيم بن مقرن المزني في سماء العراق وفارس ، وأبي عبيدة بن الجراح ، وشرحبيل بن حسنة في سماء بلاد الشام ، وأسماء عمرو بن العاص ، وعبد الله بن سعد بن أبي سرح ، وعقبة بن نافع في سماء الشمال الإفريقي ، وطارق بن زياد وموسى بن نصير ، والسبح بن مالك الخولاني ، وعبد الرحمن الغافقي في سماء إسبانيا وفرنسا ، ومحمد بن القاسم الثقي في سماء السندي ، وقتيبة بن مسلم الباهلي في ما وراء النهر ، وفي قلب الصين .

١٠ طرق القتال : كان نظام القتال عند العرب في الجاهلية ( الكر والفر ) ، فكلما كروا وتكسّرت هجماتهم فروا ليجتمعوا ثانية ، ويعاودوا الكر ..

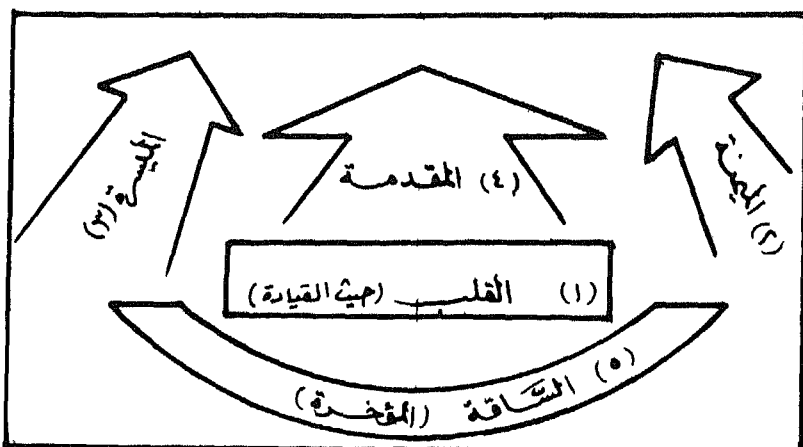
وفي معركة بدر الكبرى ، فوجئت قريش بنظام الصّف : ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الظَّلَّيْنَ يَقَاتَلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفَّا كَانُهُمْ بَئْيَانٌ مَرْضُوصٌ﴾ ، [ الصّف : ٤٦ ] .

١٥ وخاض خالد بن الوليد معركة اليرموك بنظام الكراديس<sup>(٢١)</sup> ، وقسم الجيش إلى : قلب فيه القيادة ، وميّمتة ، وميّسرا ، ومقدمة ، وساقفة<sup>(٢٢)</sup> ( مؤخرة ) ، ومن هنا جاء اسم ( الخيس ) للجيش ، أي خس قطع<sup>(٢٣)</sup> .

(٢١) الكراديس : القطعة من الخيال العظيمة ، والكراديس : الفرق منها ، وكرايس القائد خيله أي جعلها كتبة كتبة ، ( اللسان : كرس ) .

(٢٢) في اللسان ( سوق ) : وفي صفة مشيته عليه ، كان يسوق أصحابه أي يقدمهم ويشي خلفهم تواضعًا ، ولا يدع أحدًا يشي خلفه ، وساق الجيش : مؤخره .

(٢٣) وفي رأي : كان يأخذ الأمير خس الغنية ، فسي خيسا .



\* تنظيمات التجسس \*

وما يذكر ، أن نظام استطلاع أخبار العدو وأحواله وروحه المعنوية كان معروفا ، فأرسلت العيون مثلاً إلى بيزنطة متذمرين في ثياب التجار أو الأطباء ، فرصدوا تحركات العدو من قرب ، واستطلعوا على بيته .

كما عرف جيش المسلمين (كلمة الليل ) ، أي كلمة السر للتعرف ليلاً ، وغالباً ما كان الصحابي محمد بن مسلمة الأوسي الأنباري ، أيام رسول الله عليه السلام صاحب الحرس الليلي ، والمشرف على أمن معسكر المسلمين ليلاً .

**صُنْفَ جَنْوِدِ الْجَيْشِ وَالْخَصَاصَاتِمِ :** نجد في الجيوش البربرية : المشاة (الرجالات ) ، يحملون السيف والرماح والحراب والقسي والسهام ، ويرتدون الدروع والخوذ ، ولعب المشاة دوراً بارزاً وهاماً في فتوح الشام والعراق ، والخيالة : الفرسان على خيولهم ، واعتنى عمر بن الخطاب رضي الله عنه عنابة فائقة بخيول الجيش ، حتى راقب تريناتها في حمى الخيل القريب من المدينة المنورة ، وعلى كاهل الفرسان كان الاستطلاع ، والإغارة ، واستئثار النصر ، والنشابة : وهم رماة السهام ، ومن واجباتهم الدفاع عن المراكز الإيجارية الهامة ، والتمهيد للقتال ، والحماية .

وكان مع الذين يعملون على الدبابات الفقلة الذين يعملون مع سلاح المهدسين ،  
وهم الذين كانوا ينشرون حسك الحديد ، مع تحديد دروب خاصة يتركوها دون  
فرش ، لاستخدامها عند القيام بهجمات معاكسة إذا سمحت لهم الظروف بذلك<sup>(٢٤)</sup> ،  
ورماة المجنح : ومهمتهم التمهيد بالرميات التدميرية أو المحرقة ، والعيارون : وهم  
رماة الحجارة ، أو قطع الحديد والرصاص من المقاليع ، والنفاطون : الذين يرمون  
النفط على معدات العدو ، والأطباء والمتصدون والنقالون : للاعتناء برجال الجيش  
ورواحله ، فمنذ أيام رسول الله ﷺ عرف المشفى الميداني ، فكانت خيمة رفيدة  
الأسلامية<sup>(٢٥)</sup> مكاناً لمعالجة الجرحى ، وإصلاح شؤونهم .

☆ ☆ ☆

## ١٠ الأسطول :

اهتم الينيون بالتجارة البحرية ، فوصلت سفنهم إلى بلدان جنوب شرق آسية ،  
وإلى الشواطئ الشرقية للقاره الإفريقية ، ولم تهم الأجزاء الأخرى من شبه جزيرة  
العرب في الماحلية بالبحرية لبدايتها .

ولما ولـي معاوية بن أبي سفيان الشام ، ألح عمر بن الخطاب رضي الله عنه في غزو  
البحر ، وذلك لقرب الروم من السواحل العربية ، فكتب عمر إلى عمرو بن العاص  
والـيـه على مصر : « صـفـ لـيـ الـبـحـرـ وـرـاكـبـهـ ، فـإـنـ نـفـسيـ تـنـازـعـنـ عـلـيـهـ » ، فـكـتبـ  
عمـروـ بـنـ الـعـاصـ مـجـيـباـ : « إـنـيـ رـأـيـتـ خـلـقـ كـبـيرـاـ ، يـرـكـبـهـ خـلـقـ صـغـيرـ ، لـيـسـ إـلـاـ السـماءـ

(٢٤) الجيش العربي في عصر الفتوحات ، د . إحسان الهندي ، ص ١٤٩ وما بعدها .

(٢٥) رفيدة الأسلامية الأنـصارـيـةـ ، عن ابن إسحاق قال : وكان رسول الله ﷺ حين أصاب سـعـداـ - بن مـعـاذـ السـهـمـ بالـخـنـدقـ قالـ لـقـوـمـهـ : اـجـعـلـوهـ فـيـ خـيـمةـ رـفـيدـةـ حتـىـ أـعـودـ مـنـ قـرـيبـ » ، وكانت امرأة من قبيلة أسلم في مسجده ، وكانت تداوي الجرحى ، وتحتسب بنفسها على خيـمةـ مـئـنـ كانتـ بـهـ ضـيـفةـ منـ المـسـلـمـينـ ، (أسـدـ الـقاـبةـ : ١١٠٧ و ١١١ ) .

والماء ، إن ركد خرق القلوب ، وإن تحرك أزاغ العقول ، يزداد فيه اليقين - بالتجاهة -  
قلة ، والشك كثرة ، هم فيه كدود على عود ، إن مال غرق ، وإن نجا برق »<sup>(٢٦)</sup> .

قرأ عمر بن الخطاب رضي الله عنه كتاب عمرو بن العاص ، فأرسل قراره إلى  
معاوية واليه على الشام قائلاً : « والذى بعث محمدًا عليه بالحق لا أحمل فيه مسماً أبداً ،  
وبالله لسلم واحد أحب إليني مما حوت الرؤوم » .

لم يقف عمر بن الخطاب لهذا الموقف بسبب وصول رسالة عمرو بن العاص من  
مصر ، لقد وقف رضي الله عنه موقفه لأسباب منها : خوفه على أرواح المسلمين ،  
حيث إنهم ما عهدوا ركوب البحر مقاتلين فيه ، وأسطولهم فتى حديث ، ودولة الروم  
البيزنطية عريقة في علوم البحار وفنونه ، تسيطر بأسطولها القوي على مياه البحر  
المتوسط ، وغزا العلاء بن الحضرمي<sup>(٢٧)</sup> أمير البحرين ، أيام عمر في البحر ، وقد نهاد  
عن ذلك ، فأصيب المسلمون على ساحل فارس المقابل للبحرين ، فصار عمر لا يأذن  
لأخذ في ركوب البحر غازياً مجاهداً ، كما أرسل عمر عقبة بن مجزز المدجبي<sup>(٢٨)</sup> في  
البحر الأحمر في نفري من المسلمين ، ليرد غزوة حبشية ، فأصيب القوم ، فأخذ على نفسه  
عهداً ألا يحمل في البحر أحداً للغزو .

هذا .. ولم يكتفى بناء أسطول الدولة العربية الإسلامية ، والغزو في البحر يحتاج  
إلى استعدادات لإيجاد أسطول قوي .

هذه الأسباب مجتمعة كانت غير مشجعة ، ولكن عمر بن الخطاب معارض في بناء  
أسطول حربي ، بدئ إنشاؤه في عكا ومصر ، لقد أراد الترسيث وحبنده ، ليتحقق النصر

(٢٦) تاريخ الخلفاء ، ص ١٥٥ ، وفي اللسان برق وأبرق : هدد وتوعد .

(٢٧) ولاه رسول الله عليه البحرين ، وتوفي عليه وهو عليها ، فأقره أبو بكر الصديق خلافته كلها ، ثم أقره  
عمر بن الخطاب ، أسد الغابة ٧٤/٣ ، الكامل في التاريخ ٢٤٩/٢

(٢٨) أسد الغابة ٨٧/٢

بأقلٍ خسائر ممكنة ، خصوصاً وعشرات الآيات في كتاب الله المجيد ، تذكر السفن والمنشآت الحاريات في البحر كالأعلام<sup>(٢٩)</sup> :

﴿ وَسَخْرَ لَكُمُ الْفَلَكَ لِتَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ ﴾ ، [إبراهيم : ٣٢/١٤] .

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ وَالْفَلَكَ تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ ﴾ ،

٠ [المتحف : ٦٥/٢٢] .

﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ الْجَوَارُ فِي الْبَحْرِ كَالْأَعْلَامِ ﴾ ، [الشُورى : ٣٢/٤٢] .

﴿ إِنَّ اللَّهَ الَّذِي سَخَّرَ لَكُمُ الْبَحْرَ لِتَجْرِيَ الْفَلَكَ فِيهِ بِأَمْرِهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ ، [الجاثية : ١٢/٤٥] .

وعمر رضي الله عنه أدرى بهذه الآيات الكريمة ، ولكن المهم عنده توفير أسباب النصر ، وسيجيئ موعد انطلاق المسلمين في البحر ، ولكل أجل كتاب<sup>(٣٠)</sup> ١٠ .

ولما ولي عثمان بن عفان الخلافة ، استأنفه معاوية في الغزو في البحر ، فوافق عثمان واشرط عليه : « لا تنتخب الناس ، ولا تقرع بينهم ، خيرهم ، فمن اختيار الغزو طائعاً فاحمله وأعنة ». ١٠

استعمل معاوية على البحر عبد الله بن قيس الجاسي ، وفتحت قبرص سنة ٢٧ هـ ، ثم حقق الأسطول الإسلامي نصراً حاسماً سنة ٣١ هـ ، في معركة ذات الصواري (اليروموك البحرية) ، بقيادة عبد الله بن سعد بن أبي سرح . ١٥

(٢٩) وردت كلمة (بحر) ومشتقاتها أكثر من أربعين مره في القرآن الكريم ، ووردت كلمة (يم) في عددة مواضع أيضاً .

(٣٠) انظر: حصن باليون وذات الصواري بقيادة عبد الله بن سعد بن أبي سرح ، ص ٥١ وما بعدها .



- \* البرص : فتحت سنة ٢٧ هـ / ٦٤٧ م عندما استعمل معاوية على البحر عبد الله بن قيس الجاسي .
- \* رودس : فتحها جنادة بن أبي أمية سنة ٥٢ هـ / ٦٧٠ م .
- \* أثريطش (كريت) : وصلها جنادة بن أبي أمية الأزدي سنة ٥٥ هـ / ٦٧٣ م أيام معاوية ، ففتح بعض أجزائها ، وفتحت أجزاء أخرى أيام الوليد ، وفتح الجزء الأكبر منها حميد بن معروف الهمداني أيام الرشيد ، وأتم الفتح أبو حفص عمر بن عيسى الأندلسي أيام المأمون .
- ٥ \* مالطة : فتحت سنة ٢٥٦ هـ / ٨٧٠ م أيام عبد الله محمد الأغلي ، وجاء فتحها مكملاً لفتح صقلية .
- \* قوصرة : فتحها سنة ٨٨ هـ / ٧٠٧ م عبد الله بن قطن الفهري ، خلال ولاية موسى بن نصير لشالي إفرقيبة .
- \* صيقلية : أول غزو لها كان أيام عثمان بن عفان سنة ٣٦ هـ / ٥٦٦ م ، وذلك على يد معاوية بن حدیج الكندي الذي انطلق من شواطئ بلاد الشام بسفينة ، وتتابع عبد الله بن قيس الفنزاري قيادة الأسطول ، ثم غزاها عباس بن أخيل (من رجال موسى بن نصير) ، ثم عبد الرحمن بن حبيب الفهري أيام المنصور العباسى ، وتكرر الغزو سنة ١٤٦ هـ / ٧٦٢ م ، والفتح الأكبر كان أيام زيادة الله بن الأغلب بقيادة أسد بن الفرات سنة ٢١٢ هـ / ٨٢٧ م .
- ١٠ \* كورسيكا ومردينية : أول غزو لها كان سنة ٩٢ هـ / ٧١٠ م ، وتم الفتح سنة ٢٢٧ هـ / ٨٤٩ م أيام عبد الرحمن بن الحكم ، وسنة ٤٠٦ هـ / ١٠١٥ م غزاها مجاهد العامری ، واتخذ المسلمين من قوتهم لمردينية قاعدة انطلاق لهاجة إيطالية وجنوب فرنسة .
- \* جزر البالياز : أول من غزاها موسى بن نصير عندما أرسل ابنه عبد الله فغزا ميورقة ، وتكرر غزوها بعد ذلك ، منها أيام الحكم بن هشام سنة ١٨٢ هـ / ٧٩٨ م ، وسنة ٢٠٠ هـ / ٨١٥ م ، وفي سنة ٢٩٠ هـ أرسل عبد الله بن محمد الأموي الأندلسي [٢٧٥ - ٢٠٠ هـ - ٨٨٧ - ٩١٢ م] أسطولاً بقيادة عاصم الخوارني فأعاد فتح ميورقة ومينورقة .

وانطلق المسلمون في عرض البحر المتوسط فاتحين : أقيطش (كريت) ،  
وروودس ، وكورسيكة وسردينية ، وصقلية ، وقورص ، ومالطة ، وجزر البالياز<sup>(٣١)</sup> ..  
وتقن الأسطول الأندلسي من الوصول إلى روما بقيادة مجاهد العامری<sup>(٣٢)</sup> .

**صناعة السفن القربيّة :** بعث عبد الملك بن مروان إلى عامله على إفريقية  
حسان بن النعمان يأمره بإنشاء دار لصناعة السفن في تونس ، فكانت هذه أول (دار  
صناعة) متخصصة في الإسلام ، وتتابع الأمويون بناء دور الصناعة في شتى الأمصار  
العربيّة ، وأهمها تلك التي أنشئت في جزيرة الروضة بمصر سنة ٥٤ هـ ٦٧٣ م ، وأخرى  
في بيروت ، وثالثة في صور<sup>(٣٣)</sup> ..

واهتم العباسيون بإنشاء دور الصناعة في أحواض المتوسط ، والمحيط الهندي .  
١٠ وزاد إنتاج دور الصناعة القدية في عهد الفاطميين ، وأنشئت دور جديدة في كل  
من القاهرة ، ودمياط ، والإسكندرية ، وطرابلس الغرب ، وسوسة .

كما تولى الأمويون في الأندلس إنشاء دور لصناعة السفن في كل من الموانئ  
التالية : الجزيرة الخضراء ، دانية ، سبتة .. فقوى الأسطول الأندلسي بشكل ملحوظ ،  
وخصوصاً في عهد الخليفة عبد الرحمن الناصر<sup>(٣٤)</sup> ، حيث قارب عدد سفنه مئتي سفينة ،  
١٥ وأشهر قادة الأسطول الأندلسي أيام الموحدين أحمد الصقلي ، الذي انتهت أساطيل  
المسلمين في أيامه إلى مالم تبلغه قبله ولا بعده ، وذلك بتوجيهه من السلطان يوسف بن  
عبد المؤمن المويسي .

وأنشأ صلاح الدين الأيوبي أسطولاً لخاتمة الصليبيين ، وخصص له ديواناً كبيراً ،

(٣١) جزر البالياز شرق الشاطئ الأندلسي في البحر المتوسط ، وهي : منورقة ، وميورقة ، وياپسة .

(٣٢) انظر مصوّر حوض البحر المتوسط ، ص ٢٧١ :

الجيش العربي في عصر الفتوحات ، د. إحسان الهندي ، ص ١٦٤ وما بعدها .

(٣٤) عبد الرحمن الناصر : ٣٠٠ - ٩٦١ هـ ٢٥٠ م .

عِرْف باسم ( ديوان الأسطول ) ، وأيام الظاهر بيبرس ، أشرف بنفسه في جزيرة الرُّوْضَة على صناعة قطع الأسطول .

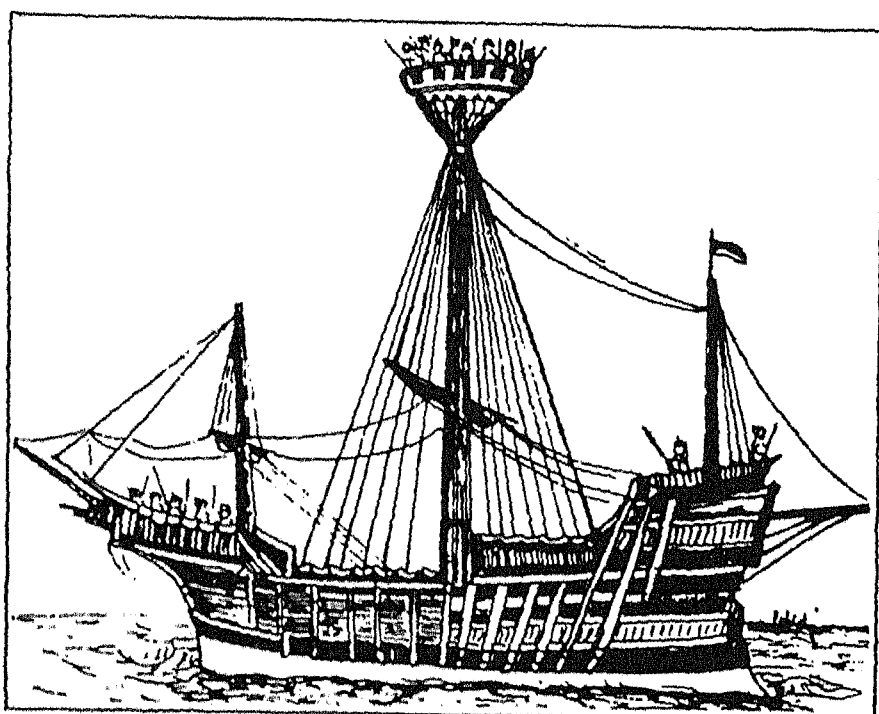
ولقد صنع العرب المسلمون سفناً خاصةً بالعمل في البحر المتوسط ، اتصفـت بخصامتها ، صنعت من خشب الأرز ، الذي حـمل إلى دور الصنـاعة من جـبال لبنان ، أو من الأنـاضـول ، واعـتمـدت هذه السـفنـ المـسامـيرـ في تـثـبـيتـ الواحـهاـ .  
٥

كـاـ صـنـعواـ سـفـنـاـ خـاصـةـ بـالـعـمـلـ فـيـ الـبـحـرـ الـأـحـمـرـ (ـ بـحـرـ القـلـزمـ ) ، وـالـخـيـطـ الـهـنـدـيـ ، وـهـيـ أـقـلـ حـجـماـ مـنـ السـفـنـ الـعـامـلـةـ فـيـ الـبـحـرـ الـمـوـسـطـ ، اـسـتـقـدـمـ خـشـبـهاـ مـنـ صـعـيدـ مـصـرـ ، اـعـتـمـدـتـ الـغـرـاءـ فـيـ تـثـبـيتـ الواحـهاـ ، وـقـطـعـتـ أـشـجـارـ مـنـ عـمـانـ ، وـجـبـالـ فـارـسـ ، لـصـنـاعـةـ السـفـنـ الـعـامـلـةـ فـيـ الـخـيـطـ الـهـنـدـيـ .

أـنـوـاعـ السـفـنـ : بـلـغـتـ أـنـوـاعـ السـفـنـ أـكـثـرـ مـنـ ثـلـاثـينـ نـوـعـاـ ، حـسـبـ حاجـتهاـ وـطـرـيـقـةـ عـلـهـاـ ، مـنـهـاـ : الـبـوـصـيـ ، الـبـارـجـةـ ، الـبـطـسـةـ (ـ وـكـانـ تـحـمـلـ مـنـجـنيـقاـ ) ، الـجـلاـسـةـ ، الـحـرـاقـةـ (ـ وـكـانـ فـيـهـاـ أـسـلـحـةـ نـارـيـةـ وـمـجـانـيـقـ ) ، الـحـمـالـةـ (ـ وـكـانـ تـحـمـلـ الـأـزوـادـ لـلـرـجـالـ ) ، الـخـلـيـةـ ، الـزـوـرـقـ ، السـفـيـنـةـ ، السـنـبـوـكـ ، السـمـيرـيـةـ ، الشـوـنـةـ ، الشـلـنـدـيـ ، الشـبـاكـ ، الشـذـنةـ ، الطـرـادـ أوـ الطـرـيـدةـ ، العـدـوـلـيـةـ ، العـشـارـيـ ، العـكـريـ ، العـهـارـةـ ، الغـرـابـ ، القـارـبـ ، القرـقـورـ ، القـبـقـ ، المـاعـونـةـ ، المـسـطـحـ وـهـوـ مـنـ أـكـبـرـ سـفـنـ الـأـسـطـولـ ١٥ـ الإـسـلـامـيـ ، وـغـيرـهـاـ كـثـيرـ جـداـ .

وـكـانـ لـكـلـ سـفـيـنـ قـائـدـ (ـ مـقـدـمـ ) لـهـ الـقـيـادـةـ فـيـ كـلـ مـاـ يـخـتـصـ فـيـ الـبـحـرـ فـيـ سـفـيـنـتـهـ ، وـكـانـ الـقـائـدـ الـعـامـ لـلـأـسـطـولـ يـدـعـىـ (ـ أمـيرـ الـبـحـرـ ) ، وـمـنـهـ اـشـتـقـ لـفـظـ (ـ أـدمـيرـالـ ) الأـجـنبـيـةـ : Admiral .





\* حَرَافَةُ عَزَّبَيَّة \*

## النَّشَاطُاتُ الْاِقْتِصَادِيَّةُ

﴿ لَقَدْ كَانَ لِسَبَابًا فِي مَسْكَنِهِمْ آيَةٌ  
جَنَّشَانَ عَنْ يَمِينٍ وَشِمَاءِلَى كُلُّوا مِنْ  
رِزْقِ رَبِّكُمْ وَأَشْكُرُوا لَهُ بِلْذَةَ طَيِّبَةَ  
وَرَبُّ غَفُورٍ ﴾ .

[ سَبَابًا : ١٥/٣٤ ]

« مَنْ أَحْيَا أَرْضًا مِيَةً فَهِيَ لَهُ ». .

[ رسول الله ﷺ ]

### الزَّرَاعَةُ :

عرف عرب الين قبل الإسلام أسلوبًا متقدماً في الرّي ، فبنوا السُّدود التي كان ١٠  
أشهرها سد مأرب ، الذي بُني في منطقة جافة لا تزيد أمطارها على مئة ميليتراً ، وهو  
سد تخزيني توزيعي ، تأتيه السيول فيارتفاع مستوى المياه خلف السد ، حيث توزع  
الفتحات والقنوات المياه إلى أراضٍ قدرت مساحتها بستة آلاف هكتار ، وهي كافية  
لحياة تجمّع سكني جيد .

ولقد هدم هذا السد لتجمع الطمي خلفه بكميات كبيرة ، ولتلح الأرض التي ١٥  
رواهـا لعدم تنظيم كميات المياه في الرّي ، ولعدم إيجاد مصرف في الوادي الطبيعي  
لصرف كميات المياه الزائدة ، وبسبب هجمات القبائل التي أدت إلى إهمال ترميم جسم  
السد ، وبسبب الرياح الموسمية التي تأتي بسيول هائلة ، كسيـل العـرـم<sup>(١)</sup> .

لم يؤخر اهتمام المسلمين بنشر الإسلام الزراعة وتقديمها ، قال رسول الله ﷺ :

(١) من محاضرة للدكتور محمد نذير سنكري ، معهد التراث العلمي العربي ، حلب : ١٩٨٦/٧/١١ م .

« مَنْ أَحْيَا أَرْضًا مَوَاتًا فَهِيَ لَهُ »<sup>(١)</sup> ، وروى البخاري حديثاً نصه : « ما بالمدينة أهل بيت هجرة إلّا يزرعون على الثُّلث أو الرُّبُع » ، وأعمّر عليه أرض خير بالنصف ، ولما رأى عليه يدأ خشنة من أثر المَرْ والمِسْحَة<sup>(٢)</sup> قال : « هذه يَدَ يَحْبُّهَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ »<sup>(٤)</sup> .

وشجع عمر بن الخطاب رضي الله عنه الزراعة في سواد العراق ، لكنه منعها عن الصّحابة ، لسلامة مسيرة الفتوح والجهاد في سبيل الله .<sup>٥</sup>

« وفي زمن الخلفاء الرّاشدين مسحت الأراضي ، واحتفظت الحكومة بسجلاتها ، وأنشأت عدداً كبيراً من الطُّرُق وعنيت بصيانتها ، وأقيمت الجسور حول الأنهر لمنع فيضانها ، وكان كثيراً من أرض فلسطين قبيل الفتح رملًا وحجارة ، فأصبحت خصبة غنية عامرة بالسكنان »<sup>(٥)</sup> .

#### ١٠ الزراعة أيام الأمويين :

أمر معاوية بن أبي سفيان باصلاح الأراضي البدور ، واهتمّ الأمويون بتجفيف المستنقعات بين البصرة والكوفة ، وبنوا السُّدود في جبال عسير ، كسدّ عبد الله بن معاوية قرب الطائف ، ونهر يزيد بن معاوية يسقي في مدينة دمشق أراضي مرتفعة واسعة يشهد على عنایة الأمويين بزيادة الأرض المزروعة<sup>(٦)</sup> ، وكتب عمر بن عبد العزيز إلى ولاته : انظر إلى من قبلك من الأرض فأعطوها بالزارعة على

(٢) البخاري ( حديث ١٥ ) ، الترمذى ( أحكام ٢٨ ) .

(٣) المسْحَة : هي المحرفة من الحديث ، (الإسان : مسح) .

(٤) رواه أنس ، أسد الغابة ٢٦٩/٢

(٥) قصة الحضارة ١٥٠/١٣

(٦) وشقّوا قنوات كثيرة ، وما يعرف اليوم في البلاد العربية ( بالقنوات الرومانية ) ، لم تكن نظاماً رومانياً قطّ ، نشأ نظام الأفلاج في الجزيرة العربية وفي إيران حوالي سنة ٢٥٠٠ ق.م ، ولقد كان التّركيز الروماني ضمن خط معين هو ٥٠٠ ملم .

النصف ، وإلا فعلى الثالث ، حتى تبلغ العشر ، فإن لم يزرعها أحد فامنحها ، وإنما  
فأنفق عليها من مال المسلمين ، ولا تُبيَّن قبلك أرضاً .

« كتب عمر بن عبد العزيز إلى عبد الحميد بن عبد الرحمن<sup>(٧)</sup> أن انظر الأرض ولا  
تحمل خراباً على عامر ، ولا عامراً على خراب ، وانظر الخراب فإن أطاق شيئاً ، فخذ  
منه ما أطاق وأصلحه حتى يعمر ، ولا تأخذ من عامر لا يعقل شيئاً ، وما أجدب من  
العامر من الخراج فخذه في رفق وتسكين لأهل الأرض .. »<sup>(٨)</sup> .

### الزراعة أيام العباسيين :

وجه العباسيون عناء خاصة لأرض السواد ، فقدت الدولة المحافظة على شقّ  
القنوات وتجديدها من أعمال الدولة ، فوصلت مياه دجلة بالفرات ، وبقيت هذه  
الأقنية يستفاد منها حتى أيامنا هذه .

١٠

« كانت الحكومة - العباسية - تشرف على قنوات الرئيسيّة وتعهد بها  
بالصيانة والتطهير ، فأوصلت ماء الفرات إلى أرض الجزيرة ، وماء دجلة إلى أرض  
فارس ، وشقّت قناة كبيرة بين النهرين التوأمّين عند بغداد ، وكان خلفاء الدولة  
العباسية الأوّلون يشجّعون الأعمال الخاصة بتحجيف المستنقعات ، وتعمير القرى الخربة  
والضياع التي هجرها سكانها ، وكان الإقليم المحصور بين بخاري وسرقدن يُعدُّ في أثناء  
القرن العاشر (إحدى الجنات الأرضية الأربع) ، وكانت الثلاث الأخرى هي جنوبي  
فارس ، وجنوبي العراق ، والإقليم المحيط بدمشق في بلاد الشام »<sup>(٩)</sup> .

لقد حضّ أبو يوسف القاضي هارون الرشيد<sup>(١٠)</sup> على تشييد الجداول الجديدة على

(٧) أبو عمر عبد الحميد بن عبد الرحمن بن زيد بن الخطاب المدوي ، وإليه من أهل المدينة ، ثقة في الحديث ، استعمله عمر بن عبد العزيز على الكوفة ، توفي بجزان نحو ١١٥ هـ / نحو ٢٨٦ م ، (الأعلام ٢٨٦/٣) .

(٨) الخراج ، ص ٩٣

(٩) قصة الحضارة ١٠٧/١٣

(١٠) « فكر هارون الرشيد في حفر قناة تربط البحرين المتوسط والأحمر في موقع قناة السويس ،

نفقة الدولة الخاصة ، بغية تحسين الزراعة وتوسيعها ، مع تنظيف الجداول الموجودة وترميمها ، كاً أوصى بتشكيل شرطة نهرية ذات كفاءة ممتازة<sup>(١١)</sup> ، لذلك أنشأ العباسيون ديواناً خاصاً لهذه الأمور ، عرف ( بديوان الماء ) بلغ عدد المشتغلين فيه عدّة آلاف .

قال وليم ويلكوكس المهندس الذي زار العراق إبان الانتداب البريطاني : « إنَّ  
٥ عمل الخلفاء في رِيِّ الفرات ، يشبه أعمال الرِّيِّ في مصر والولايات المتحدة الأمريكية وأسترالية في هذا العصر<sup>(١٢)</sup> .

كما خفّضوا مبلغ الخرَاج على الفلاحين بين آونة وأخرى تشجيعاً لهم ، وزيادة في  
دخلهم ورفاهيتهم .  
و « حرروا رقيق الأرض من عبودية الإقطاع »<sup>(١٣)</sup> .

١٠ ومن المناطق الزراعية الهامة خراسان وبلاد ما وراء النَّهْر ، ففي بخارى مثلاً : إذا  
علوت مرتفعاتها لم يقع بصرك من جميع النُّواحي إلَّا على مغارس تتصل خضرتها بلون  
السماء ، وكأن السماء مكبة زرقاء على بساط أخضر .

### الزراعَةُ في الأندلسِ :

عاش سُكَّان الأندلس في طيَّانية بعد الفتح الإسلامي ، « لم تنعم الأندلس طوال  
١٥ تاريخها بحكم رحيم وعادل ، كاً نعمت به في أيام الفاتحين العرب<sup>(١٤)</sup> ، وكانت الحكومة تقوم بإحصاء عام للسُّكَّان والأملاك في فترات منتظمة ، وكانت الضَّرائب معقولة إذا

---

وطُلِّطُوها ، ولكن يجيء البعضي لم يشجّعه على حفراً لأسباب لا نعرفها ، ولعلها أسباب مالية » ، قصة  
المضمار ١٠٩/١٢

(١١) انظر فصل ( في الجزائر في مجلة الفرات والغروب ) ، الخراج ، ص ٩٩

(١٢) الإسلام في حضارته ونظمها ، أنور الرفاعي ، ص ٢٨٠

(١٣) قصة الحضارة ٢٩٣/١٢

(١٤) القول لستانلي لين بول .

قورنت بما كانت تفرضه عليهم روما وبيزنطة<sup>(١٥)</sup> ، لذلك نشطت الزراعة وازدهرت ، لقد جعل المسلمون جبال الأنجلس مدرجات صالحة للزراعة ، وجعلوا مياه التلوج مستودعات ضخمة للري ، وعما يذكر أن صقر قريش ( عبد الرحمن الداخل ) ، أدخل أول شجرة نخيل إلى أوربة ، وأدخل المسلمين إلى أوربة أيضاً : الأرز ، والحنطة السوداء ، والوز ، والبرتقال والليمون ، والسفرجل ، والقطن ، وقصب السكر ، والفسق الحلبي ..

وكانت زراعة الكروم من الأعمال الكبرى في بلاد الأنجلس ، وأحالت حدائق الخضر ، وغياض الزيتون ، وبساتين الفواكه مساحات من الأنجلس - وخصوصاً حول قرطبة وغرناطة وبلنسية - جنات على الأرض ، كما استحالت جزيرة ميورقة التي فتحها العرب المسلمين في القرن الثامن الميلادي بفضل علمهم بالزراعة ، وعنائهم بها ، فرسوساً مليئاً بالفاكهه والأزهار ، تشرف عليها أشجار النخيل التي سميت الجزيرة باسمها فيما بعد .

ومن الكلمات العربية الزراعية التي دخلت الإسبانية واللغات الأوروبية :

١٥ حب المسك ، Acebibe : الزبيب ، Aceite : الزيت ، Abelmosco : الزيونة ، Acequia : الساقية ، Alazan : الحصان ، Alhabaca : الحبة ، Zucker : السكر ، Karaffe : الغرافـة ، Limonade : عصير الليمون ، Aprikosen : البرقوق (المشمش) ، Bananen : بنان الموز ، Orange : التـارنج ، Sorbett : الشربة ، Artischocken : الأرضي شويـ، Reis : الأرز ، Spinat : السبانخ ، Koffer : القـفة ، Kattun : القـطن ..





\* خزان ماء بني في القرن التاسع الميلادي قرب القيروان

### الصناعة :

كانت الصناعة في الجاهلية بسيطة ، تركت للعبيد ، وازدهر منها في العين صناعة الرماح والسيوف والمجانق<sup>(١٦)</sup> .

وحضّ رسول الله ﷺ على تصنيع السلاح بأيدي وطنية عربية ، عن علي رضي الله عنه ، قال : كانت يد رسول الله ﷺ قوسًّا عربية ، فرأى رجلاً يده قوس فارسية ، فقال : « ما هذه ؟ ألقها ، وعليك بهذه وأشباهها ، ورماح القنا ، فيها يزيد الله لكم في الدين ، وي يكن لكم في البلاد »<sup>(١٧)</sup> ، لقد خصَّ القوس العربية ، لأنَّ رقعة الدولة العربية الإسلامية كانت جزيرة العرب فقط ، فروح الحديث الشريف تحضُّ على تصنيع السلاح بأيدي وطنية ، ورفض المستورد منه ، والمهم تصنيعه في أرض الإسلام ، وعدم الإعجاب والتعظيم ، والاعتماد على الأجنبي المستورد .

(١٦) جاء في كتب التاريخ : « لم يشهد حنيناً ولا حصار الطائف عروة بن مسعود ، ولا غيلان بن سلمة ، كانوا يجرش - وهي مدينة عظيمة في العين - يتعلّن صنعة الدبابات والمجانق والضببور ، والضببور : الدبابات التي تقرب إلى الحصون لتنقب من تحتها ، ( السيرة النبوية لابن كثير ٦٥٢/٣ ) .

(١٧) ابن ماجه ، الجهاد ٢٨١٠ ، ص ٩٣٩

لقد تم تصنيع أول منجنيق في الإسلام ، أثناء حصار الطائف ، وعُني عمر بن الخطاب رضي الله عنه بالتصنيع الحربي ، الذي جهز به جيوش الفتوح في بلاد الشام ، ومصر ، وال伊拉克 .

وتقديم التحسين الحربي أيام العباسيين ، فحسّنوا المجنحات والدبابات .. وتقديمت صناعة السفن وتعذر أنواعها ، واستخرجوا المعادن كالذهب والفضة من مناجم هـ المغرب ومصر والسودان والنجاشي وكرمان وما وراء النهر وخراسان ، والحاديدين من مناجم الشام وفارس وكerman ، واللؤلؤ من مياه الخليج العربي ، والعقيق من الين ، والكثير من غور فلسطين وفارس ، والنفط والرصاص من فارس ، والرُّبْق والفحى الحجري من مناجم ما وراء النهر .

١٠

### أهم الصناعات :

**الصناعات النسيجية :** الحريرية منها : في فارس وال伊拉克 والشام ، ومنه (الخر) وهو النسيج الحريري الناعم ، و(الديباج) وهو الحرير الملوث بالقصب .

وكان التجار الأوروبيون يقدرون منسوجات الدولة الفاطمية تقديرًا يفوق سائر المنسوجات ، ويتحدون وهم مذهلون عن منسوجات القاهرة والإسكندرية ، التي تبلغ من الرقة درجة يستطيع معها أن تمر في خاتم الإصبع .

١٥

**والكتانية :** في مصر وفارس .

**والصوفية :** في كل أرجاء الدولة ، ولكن فارس امتازت بتصنيع السجادات الفاخرة ، وشتهرت أرمينية وبخارى بأنواع مميزة من البساط .

ومن الصناعات المعدنية تكفيت المعادن<sup>(١٨)</sup> ، البرونز أو النحاس بالذهب أو

(١٨) التسمية هنا : التطعيم .

الفضة ، واشتهرت الموصل بصناعة الأدوات النحاسية للموائد ، واحتلّت مدينة حرّان  
صناعة أدوات القياس الدقيقة ، كالموازين والأسطربلات .

ومن الصناعات الغذائية : السُّكُر في الأهواز وبِلَاد الشَّام ، وماء الورد ،  
والعطور ..

واشتهرت بلاد الشَّام ومصر بصناعة الزُّجاج ، الذي احتفظ بكلٌّ ما كان له من  
جال في العهود القديمة ، وازداد دقة وبراعة ، ونواخذ المساجد الملوءة بالزُّجاج الملؤن  
شواهد على هذه الصناعة الجليلة ، واحتلّت فارس ومصر بالفخار والخزف ، والمغرب  
العربي وبِلَاد الشَّام والعراق بصناعة الجلود .

وفي الأندلس : استخرج العرب المسلمون الحديد والذهب والفضة والرصاص  
والقصدير والنحاس والكيريت والياقوت والزُّجاج والإثمد ( الكحْل ) ، وأقاموا في  
غرناطة طليطلة معامل الحديد والصلب ، وكان الفولاذ الأندلسي ذا شهرة عالمية ، كما  
اشتهرت طليطلة بالسيوف ، وقرطبة بالدرُّوع ، وأنشئت في الأندلس أيضاً معامل  
البسط والحرير<sup>(١٩)</sup> ، والفخار والزُّجاج والفسفيه ، ودباغة الجلود والصياغة ، وصناعة  
البارود والسُّكُر والورق ..

لقد قدم المسلمون إلى العالم الورق الرّخيص ، واحتلّ ابن يونس المصري الرّقاص  
بندول الساعة - ووصف ابن جبير ساعة المسجد الأموي وصفاً دقيقاً في أحداث رحلته  
المشهورة<sup>(٢٠)</sup> .

إنَّ الصناعة العربية الإسلامية في العصور الوسطى - كما تقول زيفريد هونكه -  
كانت موضع فخر الأوروبي واعتزازه ، فعندما يرى بين يديه سلعة كتبَ عليها إنَّها من

(١٩) كان في قرطبة وحدها ( ١٣٠٠ ) سُّاج .

(٢٠) انظر الصُّورة ص : ٥٣٦

صنع دمشق أو بغداد ، أو القاهرة أو قرطبة .. تراه يفاخر بها مَنْ حوله ، لأنّها صناعة عربية .

☆ ☆ ☆

### التجارة :

ازدهرت التجارة وبلغت أوجها في العصر العباسي ، لاتساع رقعة الدولة العربية والإسلامية ، ولتنوع المنتجات لتنوع الأقاليم واختلاف سلعها ، كما سهلت وحدة النقد المتداول التعامل التجاري ، وسبب تدفق الثروات ارتفاع مستوى المعيشة ، ورقى الصناعة وتقدمها .

وشجع الحلفاء التجارية عندما حفروا الآبار ، وأقاموا المحطات ( الخانات ) على طول طرق القوافل ، كما أنشئوا المنائر في التغور ، وأدى وصول التجار المسلمين الأول ١٠ إلى سواحل إفريقيا الشرقية ، والهند ، وسرنديب ( سيلان ) ، والملايو ، والصين<sup>(٢١)</sup> .. إلى تنوع السلع في أسواق المدن الكبرى ، وإلى انتشار الإسلام حيث وصلت قدم التاجر المسلم .

استورد المسلمون من :

الهند : الذهب والقصدير ، والتّوابل ، والعاج ، والآنية ، وبعض أنواع الشّباب ١٥ القطنية .

الصّين : العود والمسك ، والسروج ، والحرير .

سرنديب : الياقوت والماس .

أرمينية : البسط ، والوسائل الفاخرة ، والجلود .

روسية وما وراء النّهر : الفراء ، وجلد العمالب ، والورق .

---

(٢١) ازدهرت التجارة في المحيط الهندي ، وبقيت في البحر المتوسط علاقات ذات صبغة حرية مع الأوريين .

الحبشة : العقيق واللّاعج ، والجلود المدبوعة ، واللآلئ من شواطئ البحر الأحمر الغربيّة .  
وصدّروا : الشعير والخنطة والأرز ، والفاكهة ، والسُّكّر ، والزجاج ، والحرير  
النسوج ، والأقمشة الصوفية والكتانية والحريرية ، والزيت والعطصور كاء الورد ،  
وزيت البنفسج ..

هـ واذدهرت تجارة الأندلس مع أوروپة والمغرب العربي ، فصدّرت الذهب والفضة  
والحرير والسُّكّر .

واذدهرت تجارة المغرب مع حوض النِّيجر ، حيث تجارة الملح واللّاعج والمعادن  
الثمينة ..

☆ ☆ ☆

#### ١٠ طرق المواصلات :

لقد جابت قوافل المسلمين البلاد ، وخررت سفنهم عباب البحار ، فوصلوا الصين ،  
والدائرة القطبية الشماليّة ، وعوازل الصحراء الكبرى .

وبإضافة إلى طرق البحريّة التي كانت تربط موانئ الجزيرة العربيّة ببلاد الشّام  
ومصر والعراق ، أصبحت الطريق الرئيسيّة تبدأ من بغداد ، وتتجه شرقاً إلى خراسان  
فالبنجاب ، ومنها إماً جنوباً إلى الهند ، وإماً أن تتبع شرقاً حتى الصين . ومن بغداد  
إلى بلاد الشّام غرباً ف مصر ، ومنها على طول شواطئ المتوسط حتى المغرب ، تتفرّع عنها  
طرق باتّجاه مدن الشمال الإفريقييّة الهامة .

وكانت على طول هذه الطرق البريّة - وهي غالباً طرق البريد أيضاً - خانات  
للمسافرين ، لتأمين حاجاتهم من طعام ونوم ، والعناية بدواهم وبصائرهم ، وأهم هذه  
الخانات ما كان عند ملتقى الطرق ، حيث يجد التجار فيها ( الكاتب بالعدل ) مثلاً ،  
ليحرّر عقود البيع والإيجار .

أما الطرق البحريّة فقد كانت عبر البحر المتوسط ، والبحر الأحمر ، والمحيط الهندي .

لقد كانت السُّفن تقطع البحر المتوسط من ميناء أنطاكية إلى مضيق جبل طارق في ستة وثلاثين يوماً، ووصلت سفن المسلمين منذ القرن الأول الهجري إلى الصين، وفتحت كانتون ميناءها لهم منذ سنة ٨٢ هـ.

وفي الخليج العربي ، اتّخذ المسلمون ميناء سيراف مرسى لسفنهم التي كانت محملة بالسلع الواردة من البصرة والأبلة وعمان وغيرها ، وتنقل تجارة العرب والفرس إلى الصين ، واستطاع المسلمون منذ أواخر القرن الثاني للهجرة أن يستقرُّوا في ميناء خانفو إلى الجنوب من شنغهاي حالياً ، وكان لهم قاضٍ مسلم يحكم بينهم وفق أحكام الشريعة الإسلامية ، ويؤمّهم في صلاتهم ، وكانت الرحلة من سواحل الخليج العربي ، إلى سواحل الهند ، تستغرق مدة تتراوح بين شهرٍ وثلاثة أشهر ، وقد تستغرق شهراً واحداً إذا ساعدت الرياح الموسمية .

وكان الملاحة النهرية نشطة في نهر النيل ، ونهر دجلة والفرات .

وفي الأندلس ، كانت قرطبة عقدة مواصلات برية ، تتجه منها الطرق إلى المتوسط والأطلسي ، وتتجه شمالاً عبر جبال البرانس إلى فرنسة ، وكانت سفنهم تتنقل ما بين مالقة والمرية وللوانع المغربيّة ، وكانت السُّفن النَّهرية دائمة الحركة في نهر الوادي الكبير .

☆ ☆ ☆

النقد

قرر عبد الملك بن مروان سك<sup>(٢٢)</sup> عملة عربية إسلامية ، بدلاً من العملة البيزنطية والفارسية ، فبني داراً لضرب النقود بدمشق ، وأمر بجمع العملة المستعملة في جميع أنحاء السكة في الاصطلاح الشائع يقصد بها العملة المضروبة - أي المسكوكة - من معدن ، اشتق هذا المفهوم للسكة من معناها الأصيل ، وهو القالب الذي تضرب به العملة باستخدام الطبع أو الضغط ، ويكون عادة بوساطة معدن شديد الصلابة كالحديد ، كما قد ينصرف اسم السكة إلى النقوش التي تطبعها هذه القوالب على سبيكة العملة من رسوم أو كتابات ، يقول ابن خلدون : « السكة هي الحتم على الثنائي =

الدولة ، وضرب بدها عملة جديدة من الذهب والفضة ، عليها بعض الآيات الكريمة ، وجعل وزنها ٣٪ زيادة عن العملات المعروفة آنذاك كالبيزنطية مثلاً ، مما جعلها نقداً مطلوباً موثقاً به .

جاء في ( فتوح البلدان ) : « كان عبد الملك أول من أحدث الكتاب الذي يكتب في رؤوس الطوامير من ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ وغيرها ، من ذكر الله ، فكتب إليه ملك الروم أنكم أحدثتم في قراطيسكم كتاباً نكرهه ، فإن تركته وإلاً أتاك في الدينار من ذكر نبيكم ما تكرهونه ، فكبر ذلك في صدر عبد الملك ، فكره أن يدع سنة حسنة سنها ، فأرسل إلى خالد بن يزيد بن معاوية ، فقال له : يا أبو هاشم ، إحدى بنات طبق<sup>(٢٣)</sup> ، وأخبره الخبر ، فقال : افرخ روعك يا أمير المؤمنين ، حرم دنانيرهم فلا يتعامل بها ، واضرب للناس سكناً ، ولا تعف هؤلاء الكفارة مما كرهوها في الطوامير ، فقال عبد الملك : فرجتها عن فرج الله عنك وضرب الدينار .. »<sup>(٢٤)</sup> .

وفي الصبح الأعشى : « أول من ضرب الدينار والدرهم في الإسلام عبد الملك بن مروان ، وكان الناس قبل ذلك يتعاملون بدرام الفرس والروم ، ولما ضربها عبد الملك كتب إلى الحجاج بالعراق بإقامة رسم ذلك ، فاضرب الدرهم وت نقش عليها : ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ إلى آخر السورة ، فسميت الدرهم الأحادية ، وكرهها الناس لنقش القرآن عليها ، مع أنه قد يحملها المحدث ، فسميت المكرورة .. »<sup>(٢٥)</sup> .

= الدرهم المعامل بها بين الناس بطبع حديد ت نقش فيه صور أو كلمات مقلوبة ، ويضرب بها على الدينار والدرهم فتخرج رسوم تلك التقوش عليها ظاهرة مستقيمة ، ولفظ السكة كان اسماً للطبع وهي الجديدة المتخصصة لذلك ، ثم تنقل إلى أثراها وهي التقوش المائلة على الدينار والدرهم ، ثم تنقل إلى القيام على ذلك .. » ، القاموس الإسلامي ٣٩٩/٣

(٢٣) بنات طبق : الدواهي ، ويقال للذاهية : إحدى بنات طبق ، ( اللسان : طبق ) .

(٢٤) فتوح البلدان ، ص ٤٢١

(٢٥) صبح الأعشى ٤٢٤/١

« ولقد غيَّرَ أوائلُ أباطرة المغول عنادِية كبيرة بمشكلة العملة المستقرة ، وكانت للسکة المغولية علاوة على قيمتها الأصلية مظهرها الفني أيضاً ، وقد استخدموها غاذجها من فارس .. وكان للإمبراطور أكبر نحو سبعين من دور الضرب تقوم كلها بسك العملة من الذهب والفضة والنحاس ، وكانت الروبيه هي وحدة النقود .

وحافظ ابنه وخليفته جهانكير على معيار السکة ، وأمر بإصدار قطع أخرى ه بديعة مدهشة لم تفقها أخرى من عدّة نواح .. وكان أول من أجاز من المغول نقش صورته على السکة ، وكان أول وأخر حاكم للهند ضم اسم زوجته الإمبراطورة نورجيها ن العظيبة إلى اسمه على قطع السکة المستعملة في أنحاء مملكته .

وأهم ما تمتاز به العملة التي سُكت في عهد خلفه شاه جيهان قطع من النقود الذهبية كبيرة الحجم ، وكانت نسبة الفضة إلى الذهب فيها كنسبة ١٥ إلى ١٥ ، وقد ١٠ أدخلت إلى الهند من فارس قطعة جليلة تعرف باسم موهور ( Mohour ) في القرن السادس عشر ، وظلت تصدر حتى بعد سقوط دولة المغول في الهند ، تصدرها دور الضرب البريطانية لأغراض خاصة .. »<sup>(٢٦)</sup> .

وفي سنة ٤٦٤ هـ « صنع الأمير يوسف بن تاشفين دار السکة بمراكبش ، وضرب فيها السکة بدرابم مدوّرة ، زنة الدرّهم منها درهم وربع ، سکة من حساب عشرين درهماً للأوقية ، وهو الدرّهم الجوهري المعروف في وقتنا هذا ، وضرب الدينار الذهبي باسم الأمير أبي بكر بن عمر<sup>(٢٧)</sup> في هذا العام »<sup>(٢٨)</sup> .

كانت الدنانير ذهبية ، والدرابم من الفضة ، والدوانق من النحاس<sup>(٢٩)</sup> .

(٢٦) تاريخ العالم ٦٠١/٦

(٢٧) أبو بكر زكرياء بن عمر أمير المرابطين بعد وفاة عبد الله بن ياسين سنة ٤٥١ هـ ١٠٥٩ م ، وهو ابن عم يوسف ، بن تاشفين ، ( الزلاقة ، ص ٢٥ ) .

(٢٨) البيان المفرّب ٢٢/٤

(٢٩) يذكر ابن بطوطة في رحلته ( ص ٦١٨ ) أنَّ الصين عرفت العملة الورقية : « وأهل الصين لا يتباينون

**دُورُ الضُّربِ** (٣٠) : أو (صناعة السكّة) ، ويقصد بها فنُ ضرب العملة ، وتعرف دار السك بدار الضرب ، وهو الاسم الأكثر شيوعاً ، وكان يتولى عليها رئيس مسؤول يعرف باسم (متولي دار الضرب) ، ولكن لأهمية العملة في إشاعة الثقة في المعاملات ، كان الإشراف الأعلى على دار الضرب للقاضي ، والسبب هو ضمان شرعية الدينار والدرّاهم التي تصدر على دار السك بأسمائهم (أي أسماء السلاطين والحكام) سواء من حيث جواز العيار أو الوزن .

أمّا من الناحية الفنية ، فيضطلع بالعمل في دار الضرب أربع فئات تمثل كل فئة ناحية فنية في صناعة السك ، كما يمثل كل فئة شخص واحد أو أكثر حسب أهمية دار الضرب ، وهؤلاء هم :

- ١٠ ١ - المقدّم ، وهو الذي يتولى حفظ الأعيرة للتحقّق من أوزانها .
- ٢ - النّقاش ، وهو الذي يتولى حفر القوالب .
- ٣ - السبّاك ، ومهمته إعداد السبيكة ، بالنسبة المقررة رسميّاً لكل عملة .
- ٤ - الضّراب ، ومهمته الضرب ، أو الختم على السبيكة بعد إعداد القضايا المعدنية من السبائك المشهورة .

وكانت دور الضرب تتناول ١٪ عن كثيّة الأموال التي تضرّبها ، كأجرة للعمل وتن الوقود ، فدار واحدة في القرن الرابع الهجري بلغ دخلها ٢٠٠,٠٠٠ دينار في العام .

---

= بدينار ولا درهم ، وجميع ما يحصل بيلادهم من ذلك يسكنونه قطعاً كاذكرناه ، وإنما يبعهم وشراؤهم بقطع كاغد ، كل قطعة منها بقدر الكتف مطبوعة بطباع السلطان ، وتسمى الخمس والعشرون قطعة منها بالشت وهي بعفي الدينار عندنا ، وإذا تزّقت تلك الكواغد في يد إنسان ، حملها إلى دار كدار السكّة عندنا فأخذ عوضاً جديداً ودفع تلك ، ولا يُعطي على ذلك أجرة ولا سواها ، لأنّ الذين يتولون عملها لهم الأرزاق الحاربة من قبل السلطان » .

(٣٠) القاموس الإسلامي ٤٠٠/٣

وما يذكر ، أن الدينار المغربي أصبح النقد الدولي بسبب سمعة المغاربيين المتّازة في العالم كله ، ولاقتصاده المتين ، ولرفاهية دولتهم .

**بعض وحدات الوزن والكيل والقياس :**

وحدات الوزن : الأُوقية الشرعية لوزن الفضة = ١١٩ غراماً .

**الأوقيّة الشرعيّة لوزن الذهب = ٢٩,٧٥ غراماً**

الحبة الشرعية من الدينار الشرعي = ٠٥٩ غراماً

الحبة الشرعية من المثقال الشرعي = ٦٢،٠ غراماً

الدّانق الشرعي من درهم الكيل الشرعي = ٥٢٨ ،٠ غراماً

الدرهم الشرعي لوزن النُّقد الفضة = ٢,٩٧٥ غراماً

الدرهم الشرعي لوزن الكيل أو الوزن المجرد = ٢,١٧١ غراماً

الدينار الشرعي لوزن النقد ( مثقال النقد ) = ٤,٢٥ غراماً

**الرطل الشرعي لوزن الكيل أو الوزن المجرد (البغدادي) = ٤٠٨ غراماً**

الرطل الشرعي لوزن النقد الفضة = ١٤٢٨ غراماً

المثال الشّرعي لوزن الكيل أو الوزن المجرّد = ٤,٥٣ غراماً<sup>(٢١)</sup>

**وَحدَاتُ الْكَيْلِ وَمَا يَعْدُهَا فِي النُّظَامِ الْمُتَزَوِّيِ :**

**الوحدة :** ما يعادلها باللغة من الماء **ما يعادلها بالغرام**

**المقطّر في درجةٍ مئويةٍ:** من القمح<sup>(٣٢)</sup>:

الاردب المصرى في زمن الفاروق ٦٦ ٥٢١٤٠

ר ר

رضي الله عنه

(٣١) انظر : (كتاب الإيضاح والتبيين في معرفة المكيال والميزان ) لأبي العباس نجم الدين بن الرفعه الأنصارى ، المتوفى ٧٦٠ هـ / ١٢١٠ م ، حققه وقلم له الدكتور محمد أحمد إسماعيل الخاروف ، جامعة

الملك عبد العزيز ، ١٤٠٠ هـ / ١٩٨٠ م ، الصفحات : ٨٦ ، ٨٧ ، ٨٨ ، ٨٩

(٣٢) «إن نسبة وزن القمح من الماء ٧٩ % تقريباً»، المرجع السابق، ص ٨٨

|        |         |                                                              |
|--------|---------|--------------------------------------------------------------|
| ١٥٦٤٢٠ | ١٩٨     | الأُرْدُبُ المَصْرِيُّ (الأسِيَوطِيُّ) الرَّسْمِيُّ          |
| ١٠٤٤٨  | ١٣٢,٢١٣ | الجَرِيبُ الْفَارَسِيُّ الْعَرَقِيُّ فِي زَمْنِ              |
| ٣٢٩٦   | ٤,١٢٧   | الْفَارُوقَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ                            |
| ٢١٧٥   | ٢,٧٥    | الصَّاعُ النَّبُوِيُّ (الشَّرْعِيُّ) عِنْدَ الْحَنْفِيَّةِ   |
| ٢١٦١١٢ | ٣٣,٠٥٣  | الصَّاعُ النَّبُوِيُّ (الشَّرْعِيُّ) عِنْدَ الْمَدْعُوِيَّةِ |
| -      | ٣٠٧     | الْقَلْتَانُ الشَّرِيعَيْتَانُ (بِالثَّقْرِيبِ)              |
| ٨٢٤,٢  | ١,٠٤٣   | الْمَدْعُوِيُّ عِنْدَ الْحَنْفِيَّةِ                         |
| ٥٤٣,٤  | ١,٠٤٣   | الْمَدْعُوِيُّ عِنْدَ الشَّافِعِيَّةِ وَالْخَنَابَلَةِ       |
| ١٨٣٦٠  | ٢٣,٢٤٠  | وَالْمَالِكِيَّةِ                                            |
|        |         | الْمَدْعُوِيُّ الشَّرْعِيُّ                                  |

### وَحدَاتُ الْقِيَاسِ وَمَا يُعَادُ لَهَا فِي النَّظَامِ الْمُتَريِّ :

|           |                          |                                            |
|-----------|--------------------------|--------------------------------------------|
| ١,٩٢٥     | سَمَ ( سانتِيُّتر ) طُول | الإصبع الشَّرْعِيُّ                        |
| ٤٦,٢      | سَم طُول                 | الذِّرَاعُ الشَّرْعِيُّ                    |
| ٧٦,٣٧     | سَم طُول                 | الذِّرَاعُ الْعُمَرِيَّةِ                  |
| ٢٢,١٧٦    | كِيلُومُتر طُول          | البَرِيدُ الشَّرْعِيُّ                     |
| ١٣٦٦,٠٤١٦ | مِتْرًا مَرْبُعًا        | الجَرِيبُ الشَّرْعِيُّ (العُمُرِيُّ)       |
| ٤٦,٢      | سَم                      | الخطوة الشَّرْعِيَّةِ                      |
| ٠,٠٥٣٤    | سَم                      | شُرْعَةُ الْبَغْلِ                         |
| ٠,٣٢٠     | سَم                      | الشَّعِيرَةُ الشَّرْعِيَّةُ                |
| ٨٨,٧٠٤    | كِيلُومُتر طُول          | مسافَةُ الْقَصْرِ الشَّرْعِيَّةِ = ٤ بُرْد |
| ١٨٤٨٠٠    | سَم طُول                 | الْمِيلُ الشَّرْعِيُّ                      |
| ٥٥٤٤٠٠    | سَم طُول                 | الْفَرْسَخُ الشَّرْعِيُّ                   |
| ١٥,٤      | سَم طُول                 | الْقَدْمُ الشَّرْعِيَّةُ                   |

أَمَّا المَرْحَلَةُ ، فِي (اللِّسَانِ) : الْمَنْزَلَةُ يُرْتَحَلُ مِنْهَا ، وَمَا بَيْنَ الْمَنْزَلَتَيْنِ  
(مَرْحَلَة) ، وَالْمَرْحَلَةُ مَسِيرَةُ يَوْمٍ ، وَتَقْدِيرُهُ بِنحوِ ٩٠ كِيلُومِترًا .



\* دينار من الذهب ، (سورية : القرن ١٧ م)



## المجتمع

﴿ وَآخْرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الْأَرْضِ  
يَبْتَغُونَ مِنْ قَضْلِ اللَّهِ وَآخْرُونَ  
يُقْاتَلُونَ فِي سَبِيلِهِ ﴾

[المزمَّل : ٢٠٧٣]

٥

تهييد :

جعل الإسلام غاية وجود الإنسان عمران الأرض ، وعد هذا العمران عبادة ، فنظرته إلى الإنسان نظرة التكريم ، ويؤيد هذا التكريم النظرة الإيجابية للحياةمنذ علم الله آدم - وبصورة مباشرة - الأسماء كلها ، فالإنسان في المجتمع الإسلامي مخلوق رائع ، أودعه به مواهب مدهشة ، وطاقات عظيمة ، مع تتنعم بحرية الاختيار .

في هذا المجتمع ، ألغى الإسلام رابطة العصبية القبلية المفرقة ، التي كانت في المجتمع الجاهلي ، وأحل محلها رابطة العقيدة : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَى  
وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتُقَاتَّكُمْ ﴾ ، [الحجرات : ١٢/٤٩] .

وسوى أبو بكر بين الناس في القسم ، فقيل لعمر في ذلك فقال : لا أجعل من قاتل رسول الله كمن قاتل معه ، فكان يقدم الأقرب فالأقرب من رسول الله عليه السلام فإذا استروا في القرابة ، قدم أهل السابقة ، حتى انتهى إلى الأنصار ، فقالوا : بن نبدأ ؟ قال : ابدعوا برهط سعد بن معاذ ثم الأقرب فالأقرب إليه<sup>(١)</sup> .

وحضر بباب عمر بن الخطاب رضي الله عنه جماعة ، منهم سهيل بن عمرو ، وعبيدة بن محسن ، والأقرع بن حابس ، فخرج الإذن فقال : أين صهيب ؟ أين

(١) طبقات ابن سعد : ٢١٢/١ ، الطبرى : ١٦٢/٤

عَمَّار ؟ أين سلمان ؟ فتَعْرَتْ وجوهِ الْقَوْم ، فَقَالَ وَاحِدٌ مِنْهُمْ : لَمْ تَعْرَ وجوهُكُم ؟ دَعَا وَدَعَيْنَا ، فَأَسْرَعُوا وَأَبْطَأْنَا ، وَلَئِنْ حَسِدْتُمُوهُمْ عَلَى بَابِ عَمْر ، لَمَّا أَعْدَ اللَّهُ لَهُمْ فِي الجَنَّةِ أَكْثَر<sup>(٢)</sup> .

بدأ التَّمْيِيزُ بَيْنَ الْمُسْلِمِ الْعَرَبِيِّ ، وَالْمُسْلِمِ الْأَعْجَمِيِّ أَيَّامَ الْأُمُوَّيَّنِ ، وَعَادَتِ الْعَصَبَيَّةُ ، وَعَادَ مَعَهَا النِّزَاعُ الْقَبَليُّ مَا بَيْنَ يَنِيَّنِ ( قَحْطَانِيَّنِ ) ، وَقَيْسَيَّنِ ( عَدْنَانِيَّنِ ) ، وَأَصْبَحَ هُوَ الْجَمَعُ الْعَرَبِيِّ أَيَّامَ الْأُمُوَّيَّنِ يَتَأَلَّفُ مِنْ :

الْعَرَبُ : وَهُوَ أَصْحَابُ الْحُكْمِ وَالْقِيَادَةِ ، وَلَكُنُّهُمْ مُنْقَسِّمُونَ إِلَى يَنِيَّنِ وَقَيْسَيَّنِ .

الْمَوَالِيُّ : وَهُوَ الْمُسْلِمُونَ الْأَعْاجِمُ ، وَجَلُّهُمْ مِنَ الْفَرِسِ ، الَّذِينَ أَظْهَرُوا بَعْضَهُمْ شَعْوَيَّةً ، أَرَادُوا مِنْهَا الْمَسَاوَةَ حَسْبَ تَعَالَمِ الْإِسْلَامِ ، وَاتَّجَهَ بَعْضُهُمْ إِلَى الثُّورَةِ وَالسِّيفِ ، فَتَلَقَّفُهُمُ الدُّعَوةُ الْعَبَّاسِيَّةُ .  
١٠

وَالرَّقِيقُ : وَمُصْدَرُهُ أَسِيرُ الْحَرْبِ مُعَالَمَةُ بِالْمِثْلِ ، لَأَنَّ الْإِسْلَامَ شَرِيعَ الْعَتْقِ ، وَحَرَمَ نَظَامُ الرَّقِيقِ بِأَنْوَاعِهِ ، وَلَمْ يَبْعِدْ مِنْهُ إِلَّا مَا هُوَ مَبَاحٌ الْيَوْمَ فِي نَظَامِ الْأَسْرَى ، وَتَسْخِيرُهُمْ فِي أَعْمَالٍ جَسْدِيَّةٍ مَعَ وَصِيَّةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « اسْتَوْصُوا بِالْأَسْرَى خَيْرًا » ، رَيْثًا يَتَحَرَّرُوا بِتَبَادُلِ الْأَسْرَى ، أَوْ الْمَنْ عَلَى الْأَسْرَى مِنْ غَيْرِ مُقَابِلٍ ، أَوْ بِالْعَتْقِ ، أَوْ بِالْمَكَاتِبَ<sup>(٣)</sup> ، أَوْ التَّدْبِيرِ<sup>(٤)</sup> .  
١٥

وَالرَّقِيقُ يَتَصلُّ بِالْعَمَلِ الْجَسَمَانِيِّ فَقَطْ ، وَلَا صَلَةَ لَهُ بِالْعَقْلِ أَوِ الْفَكْرِ ، لَذَلِكَ مِنْ

(٢) عيون الأخبار : ٨٥/١

(٣) المكاتبة : عقد بين السيد والعبد لإعادة الحرية نظير دفعه مالاً لسيده ، ويرى بعض الفقهاء أن المكاتبة واجبة ، إذا طلبها العبد ، استناداً لقول الله عز وجل : ﴿ وَالَّذِينَ يَتَّغَرَّبُونَ الْكِتَابَ مِمَّا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْرًا ﴾ ، [النور : ٢٤/٢٢] ، وبعد المكاتبة يعطى العبد حق التجارة والعمل وحق التسلك ، وحق العمل لنفسه .

(٤) التدبير : من قال له سيدنه : « أنتَ دبر حياتي حرّ » .

آداب الإسلام ألا يقال للرّقيق عبد ، بل يكرّم بقول ( فتى ) ، و « مَنْ لَطَمَ ملوكه أو ضربه فكفارته عتقه ». .

**وأهـل الذمـة :** وـهـم غير المـسـلمـين الـذـيـن تـقـعـوا بـحـرـيـة تـامـة ، مع حـماـيـة لـأـنـسـهـمـ وـمـعـابـدـهـ<sup>(٥)</sup> .

وَفِي زَمْنِ الْعَبَاسِيِّينَ عَادَ التَّوازُنُ بَيْنَ الْعَرَبِ وَالْفَرَسِ اجْتَمَاعِيًّا ، وَلَكِنَ ظَهُورُ الْأَتْرَاكِ مِنْذِ أَيَّامِ الْمُعْتَصِمِ أَوْجَدَ مُنَافِسًا سَيِطِرَ عَلَى الْخِلَافَةِ وَالْحُكْمِ .

وُرِفَ المجتمع الأندلسي صراعاً بين قيسية وينية، وبين عرب وبربر، وعُرِفت فيه شريحة من الإسبان الذين أسلموا.

☆ ☆ ☆

المرأة : هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيُسْكِنَ إِلَيْهَا .. ﴿١﴾ ، [الأعراف : ١٨٩٧] .

قرر الإسلام المساواة بين الرجل والمرأة في كل شيء : ﴿ هُنَّ لِيَسَ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِيَبْسُ أَهْنَ ﴾ ، [البقرة : ١٨٧/٢] ، ﴿ وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَلِلرَّجَالِ عَلَيْهِنَّ ذَرَجَةٌ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ ، [البقرة : ٢٢٨/٢] ، وهذه الدرجة إنما درجة النبوة ، وإنما درجة صبره عليها إن غضبت ، وأرجح الأقوال : درجة المسؤولية عن أسرة وحياتها والإنفاق عليها ، فالقوامة وظيفة داخل كيان الأسرة لإدارة هذه المؤسسة الخطيرة . وجود القائم في مؤسسة ما ، لا يلغى وجود حقوق الشركاء فيها ، والعاملين في وظائفها ، ولقد حدد الإسلام صفة قوامة الرجل ، وما يصاحبها من لطف ورعاية وصيانة وحماية ، مع تكاليف في نفسه وماله ، وأداب في سلوكه مع زوجه وعياله ، فالسلمة المسيطرة على هذه المؤسسة الصغيرة ، هي سمة المؤيدة : ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ ٢٠

<sup>(٥)</sup> انظر (الإسلام في قفص الاتهام) : الذميون والجزية .

لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْواجًا لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ هُنَّ [الرُّوم : ٢١/٣٠] ، ولمرأة حق اختيار زوجها ، فهي بذلك تختار القيمة عليها .

ويشرع الإسلام تشعياً مثالياً ، كا يشرع لمن لا يقوون على الوصول لهذه الغاية المثلث ، فالزوجة الواحدة هي الأصل في الإسلام ، وجعل الزوجة الثانية لأسباب ، منها : القُمْ ، والمرض المزمن ، والحروب .. فالإسلام أباح التَّعْدُد ، ولم يأمر به ، أباحه لضرورات ، ولم يجعله فرضاً .

والطلاق أبغض الحلال إلى الله ، لأنَّ الزَّواجِ كا في سورة البقرة : ٢٨٢/٢ ميشاق  
غليظ ، فلا يقع الطلاق إلَّا إذا استحالت الحياة الزُّوجيَّة بين الزُّوجيْن ، والإيمان  
عاصم ، والعقيدة ملزمة لدى كُلٌّ من الطرفيْن ، وهي السُّبُيل إلى مراعاة حدود الله ،  
وأحكام الشرع ، فلا يصحُّ الالتجاء إلى الطلاق لأسباب يمكن أن تتغير في المستقبل .

والطلاق أبغض الحال إلى الله : « تزوجوا ولا تطلقوا فإن الطلاق يهزله العرش » ، « لعن الله كل مزواجه مطلق » ، ولكن الإسلام يعترف بالأمر الواقع إن لم يتم الوفاق بين الزوجين : ﴿ فِإِمَّا كُلَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيْخٍ بِإِحْسَانٍ ﴾ [البقرة : ٢٢٩/٢] ، إن الطلاق دواء من المذاق ، ولكن مرض الشقاقي أكثر مرارة ١٥ وقوسية ، والطلاق خير من الموقف الذي يحصل كثيراً في الغرب ، عندما تسوء العلاقة بين الزوج وزوجته ، ولا طريق للتفريق بينهما ، فيأخذ كل منها خديناً له ، لأنَّ الطلاق غير مباح لأيٍّ منها ، ويصعب الحصول عليه ، فلتكن الخداناً الأثيمة هي الحلُّ ، وأدركت بعض الدول الغريبة خطورة الأمر ، فسررت الحصول على الطلاق ، وكانت آخر هذه الدول إيطالية ، حيث أباخته عام ١٩٧١ م ، وما إن أقرَّ حتى قدم إلى المحاكم أكثر من مليون طلب طلاق ، وعلينا أن نتصور حياة مليون أسرة كانت تعيش حياة الشقاقي والنكاد داخل البيت ، يفرُّ منها الزوجان إلى العلاقات غير الشرعية ليقوم

بذلك نظام غير شرعى هو نظام الخليلات ، وهو ما تعانى منه المجتمعات الأوروبية<sup>(١)</sup> .  
 وأعطى الإسلام المرأة نصيباً من الإرث ، مع أنها مغفاة من الإنفاق منه قبل الزواج وبعده .

ويكفي المرأة فخرأً أن أول قلب خفق بالإسلام ، وتألق بنوره ، قلب امرأة ، إنه قلب خديجة بنت خويلد ، فهياأت للإسلام الكثير من أسباب نجاحه ، وأول شهاده الإسلام امرأة ، إنها سميرة بنت خبطة (أم عمار بن ياسر) ، ودور أسماء بنت أبي بكر (ذات النطافتين) يذكر لها في المجرة ، وأحببت صفية بنت عبد المطلب في غزوة الخندق تسللاً واستطلاعاً يهودياً ، وفي خيبر ، أم سليم ، وأم عطية الأنصارية سارتا مع نساء آخريات ، وقالوا لرسول الله ﷺ : « نعين المسلمين ما استطعنا ، نناول السهام ، ونسقي السوق<sup>(٢)</sup> ، ونداوي البرحى ، وننزل الشعر ، ونعن في سبيل الله » ، وفي حين سهلة بنت ملحن التي تزوجت أبي طلحة (زيد بن سهيل) بهر هو إسلامه ، حملت خجراً دون رسول الله ﷺ ، وجعلت ابنها أنها خادماً لرسول الله ﷺ ، ويرزق اسم خولة بنت الأزور في اليرموك ، وفي القادسية موقف النساء لا ينسى .

(١) نشرت الأسبوع العربي ، العدد ٦٨١ ، ص ٦٥ : « بدأت صناعة التهنة المختلفة ، تتجه إلى قضايا الطلاق ، بعدها أمراً واقعاً ، ظهرت في بعض أسواق الدول الغربية بطاقات خاصة للأشخاص الذين أنهوا علاقتهم الزوجية ، وللأشخاص الذين يودون تهنتهم بذلك ، فقد حوت بعض البطاقات عبارات مثل : « تهانينا لطلاقكم » ، « نحسدكم على حررتكم » ، « وما أجمل ما صنعتم .. حظاً سعيداً » ، كما أن في الأسواق أيضاً بطاقات مزدوجة متوجة بكلمة (انقسام) ، وهي خاصة بالأزواج المطلقين ، بحيث يكتب الزوج المطلق اسمه وعنوانه ورقم هاتفه على جهة ، وتكتب الزوجة المطلقة كل ذلك على الجهة الأخرى ، والسوق الأمريكية هي التي يجري فيها حالياً تصريف بطاقات الطلاق أكثر من الأسواق الأخرى ، إذ إن معتدل الطلاق في أمريكا قد ارتفع ٣٣% في المئة خلال الأعوام العشرة الماضية » .

(٢) السوق : طعام يُؤخذ من الخنطة والشمير ، [السان : سوق] .

## مكانة العمل في المجتمع الإسلامي :

﴿ وَآخْرُونَ يُضْرِبُونَ فِي الْأَرْضِ مِنْ فَضْلِ اللَّهِ وَآخْرُونَ يَقَاوِلُونَ فِي سَبِيلِهِ ﴾ ، [الرَّمَلٌ : ٢٠/٧٣]

احترم الإسلام العمل ، والمسلم يعلم أنَّ نبِيَّ الله داود كان حَدَّاداً ، وإدريس كان خَيَاطاً ، وزكرياء كان نَجَّاراً ، وموسى رعى الغنم ، لقد قال رسول الله ﷺ : « من أَمْسَى كَالَّا مِنْ عَمَلٍ يَدِهِ مَغْفُورًا لَهُ » ، فَعَمِلَ الصَّحَابَةُ ، فَكَانَ أَبُو بَكْر الصَّدِيقُ رضي الله عنه تاجر قماش ، وسقى علي رضي الله عنه بالدِّلاء ، وكان الزَّبِيرُ بن العوَامَّ خَيَاطاً ، وسعد بن أبي وقاص كان يَرِي النَّبِيلَ ، وعمرو بن العاص كان جَزَّاراً .

وأطلق على ولادة الأمصار لقب ( عامل ) ، ودخل بعض الصحابة على معاوية بن أبي سفيان وهو خليفة ، فحيّوه بقولهم : السلام عليك أيها الأجير .

وقدّم الإسلام مفهوم الأجر بأسلوب يسمو عن مجرد النّظر الماديّة ، عندما ربطه بالعقيدة والخير والثواب ، فجعل الأجر أجرَيْن ، أجرًا في الآخرة عن العمل الصالح ، بالإضافة إلى الأجر المادي الدينيوي : « إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ إِذَا عَمِلْتُمْ عَلَيْهِ أَنْ يَتَقَرَّبَ إِلَيْهِ ».

وكان حضُّ الإسلام على العمل ، حارب البطالة : « إنَّ السَّمَاء لَا تَنْطِرُ ذَهَبًا  
وَلَا فِضَّةً » ، ولقد شملت المساواة في الإسلام الأصل الإنساني ، فلا فضل في عنصر ١٥  
أو لون ، وشملت الإنسان تجاه أحكام الشريعة ، وفي التكاليف كلها ، الحقوق  
والواجبات ، أمّا في السعي والعمل فالجزاء على قدر الجهد الذاتي ، والمساواة هنا في  
الإنتاج والجهد والعمل غير عادلة ، ومن هنا جاء التفاوت في ثمرات السعي والرزق :  
﴿ وَلِكُلِّ ذَرَجَاتٍ مِّمَّا عَمِلُوا ﴾ [الأحقاف : ١٩٤٦] ، وعندما أثني بعض الصحابة على  
رجل منقطع إلى العبادة ، قال عليهما السلام : « فَمَنْ كَانَ يَكْفِيهِ عَلْفُ بَعِيرٍ ، وَإِصْلَاح٢٠  
طَعَامَهُ ؟ » ، قالوا : كُلُّنا ، فقال عليهما السلام : « كُلُّكُمْ خَيْرٌ مِّنْهُ » <sup>(٨)</sup> .

(٨) فالعمل واجب على قدر طاقة الإنسان ، لا على قدر حاجته ، فلو عمل كلّ على قدر حاجته ، فلن =

وتحريم الربا تأكيد على أنَّ الجزاء على قدر الجهد الذاتي ، وأنَّ المال في نظر الإسلام لا يلد المال ، وفيه استغلال أصحاب رؤوس الأموال لجهد العاملين ، سواء أصابوا ربماً أم أصيروا بخسارة ، فالعمل هو أساس الكسب وتوزيع الثروة : ﴿ وَلَا تُجْزِئُنَّ إِلَّا مَا كَنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ، [يس ٥٤:٣٦] .

٥ المرأة والعمل : ليس من معنى الحجاب احتباس المرأة في البيت والخلولة بينها وبين العمل ، ففهم الحجاب الاحتشام والعفة ، مع ستر مواضع الفتنة ، وتجنب التبرج ومواطن الريبة<sup>(١)</sup> ، واستقلال المرأة في مالها يستلزم حرية العمل ، على ألا تستهين بأقدس أمانة في عنقها ، ألا وهي : ( الأسرة : زوجاً وأولاداً ) .

٦ المرأة آثمة إذا تسببت في تخلف مجتمعها ، وفي وسعها النهوض به ، على أن يكون عملها في جوْنقي طاهر ، ففي الإسلام : « إنَّ النِّسَاء شَاقِقَ الرِّجَال » ، [ الإمام أحمد ، والترمذني ، وأبو داود ] ، وفي القرآن الكريم وردت كلمة رجل مفردة ٢٤ مرّة ، ووردت كلمة امرأة مفردة ٢٤ مرّة أيضاً ، فـ المساواة .

٧ وحديث : « يا معاشر النِّسَاء ، ما رأيت من ناقصات عقل ودين أذهب للبِّ الرجل الخازم من إحداكم » ، [ متفق عليه ] ، قيل يوم عيد ، فلا يعقل من رسول الله صاحبُ الْخُلُقِ الْعَظِيمِ أَنْ ينقص من شأن النِّسَاء ، أو يحطُّ من كرامتهنَّ في مناسبة

لا يستطيع العمل لعلة ؟ وأين نظرة التكافل الاجتماعي .

(١) في عالم التجميل عند المرأة ، ولكل المناسبات ، وفي جميع الأوقات ، يُتصحّب بها يلي : « لكي تكوني أكثر جمالاً وجاذبية ، أنصحك بالآتي : اجعلي غضًّا البصر كحل عينيك تزداداً صفاءً وبريقاً ، ضعي لمسات من الصدق على شفتيك تصبحاً أكثر جمالاً ، أمّا آخر الحذود فاستعمليه من صنف الحياة الذي يباع في مركز الإيابان ، واستخدمي صابون الاستفخار لإزالة أي ذنوب أو خطايا تشتكين منها .

أمّا شعرك فاحمي من التقصُّف بالحجاب الإسلامي الذي يمحظه من نظرات الأجانب المحرقة ، أمّا ملي ، فأنصحك بأن تضعي في أدنيك حلق الأدب ، وزيني يديك بسوار التواضع ، وأصبعك بخاتم السامح ، وقلادة العفة خير ماطرقوتين به عنقك ، وهذا ملي الجميل لا يوجد إلا في تجارة الإسلام الرابعة ، فاعتنمي الفرصة ، وبادرى في الشراء » .

بهيجة ، فليست صيغة الحديث صيغة تقرير ، ولا قاعدة عامة أو حكماً عاماً ، إنها صيغة تعجب من التناقض القائم في ظاهرة النساء الانصاريات ، اللواتي فيهن رقة ونعومة ، وعلى الرغم من ذلك كلامهن هي العليا عند الرجال ذوي الحزم ، أي كلُّ ما في الأمر التعجب من حكمة الله ، كيف وضع القوَّة حيث مظنة الضعف ، وأخرج الضعف من مظنة القوَّة<sup>(١٠)</sup> .

٥

والمرأة في الإسلام (المُحْصَنَة) ، منارة العفة والفضيلة ، فتح أمامها مجال التعليم ، وأُسيغ عليها مكاناً اجتماعياً كريماً في مختلف مراحل حياتها ، تنوِّي الكراهة بنوِّسِنْها ، من طفلة إلى زوجة إلى أم ، حيث تكون في سنِّ الشِّيخوخة التي تحتاج معها إلى مزيد من الحبِّ والحنان والإكرام .

المرأة نصف المجتمع ، وترعى نصفه الآخر بحكم موقعها المؤثر في زوجها وأولادها ١  
ومحيطها .

« قضية المرأة هي قضية كلّ أب ، وكلّ ابن ، وما دام في الدُّنيا آباء وأبناء ، ففي الدُّنيا احترام عميق لكرامة النساء ، والذين لا يفرقون بين الكرامة والابتزاز ، هم غارقون في الأوهام والأوحال<sup>(١١)</sup> ، انطلاقتها في الحياة لاشك فيها ، ولكن دون مجال لاستغلال أنوثتها بما يرهقها ، ويؤدي إلى شقائصها ، رجاء ألا تقع فيها وقعت فيه ١٥ أخيتها في الغرب بما ضجَّ منه عقلاء القوم ومفكروهم الأحرار .

### الفناء والموسيقى :

لما هاجر رسول الله ﷺ إلى المدينة المنورة ، لبس الناس أحسن ملابسهم ، كان لهم في يوم عيد ، ولما وصل ﷺ ظاهر المدينة ، صاح الناس رجالهم ونسائهم جاء

(١٠) تحرير المرأة في عصر الرسالة ، عبد الحليم أبو شقة ، دار القلم - الكويت .

(١١) المرأة بين الفقه والقانون ، ص : ٢ .

رسول الله ، وجعل الإماماء والجواري ينشدن ويغنين ويضربن بالدُّفوف ، والحبشة تلعب بحراها فرحاً بقدومه عليه السلام ، وفي الصحيحين ، وجعلت النساء والصبيان والولائد ينشدن :

|                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| طَلَعَ الْبَدْرُ عَلَيْنَا<br>مِنْ ثَنَيَاتِ الْوَدَاعِ<br>مَا دَعَا اللَّهُ ذَاعِ<br>أَيْهَا الْمَبْعُوثُ فِينَا<br>جِئْتَ بِالْأَمْرِ الْمَطَاعِ<br>مَرْجَبَاً يَا خَيْرَ ذَاعِ | وَجَبَ الشُّكْرُ عَلَيْنَا<br>جِئْتَ بِالْأَمْرِ الْمَطَاعِ<br>أَيْهَا الْمَبْعُوثُ فِينَا<br>جِئْتَ شَرْفَتَ الْمَدِينَةِ |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

دخل عليه السلام المدينة ، والمسلمون يحيطون به مشاة وركباناً ، وقد تقىدوا بسيوفهم ، وتحلوا بأحسن ملابسهم ، وعلا وجوههم الزهو والبشر والابتهاج بقدمه عليه السلام ، واعترضته القبائل لينزل عندها ، وقد أخذت بزمام الناقة ، فقال عليه السلام : « خلوا سبيلها ، فإنها مأمورة » ، فخلوا سبيلها ، فانطلقت ، حتى إذا حللت دياربني عدي بن النجار ، فإذا بجواري يضربن بدقهن ويتغنين ويقلن :

نَحْنُ جَوَارٌ مِنْ بَنِي النَّجَارِ      يَا حَبْنَادَا مُحَمَّدٌ مِنْ جَارِ  
فقال رسول الله عليه السلام : « الله يعلم إني لأحبكن » . <sup>(١٢)</sup>

ولما تقررت صيغة الأذان ، أمر عليه السلام أن يتعلمه بلال ، لأنّه كان ندي الصوت <sup>(١٣)</sup> .

وكان عليه السلام يكره نكاح السر حتى يُضرب بدق <sup>(١٤)</sup> .

وعن عائشة قالت : دخل علي أبو بكر ، وعندي جاريتان من جواري الأنصار

(١٢) انظر « الرفا بأحوال المصطفى » / ٢٥٢ / ١ ، ولين ماجه ، الحديث ١٨٩٩

(١٣) عن أنس بن مالك قال : قال رسول الله عليه السلام : « لكل شيء حلية ، وحلية القرآن الصوت الحسن » .

(١٤) انظر « مجمع الزوائد ومنبع الفوائد » للحافظ نور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي ( ت ٧٠٨ هـ ) ، المجلد الثاني ، دار الكتاب العربي ، ط ٢ ، سنة ١٩٦٧ م .

تفنيان بما تقاولت به الأنصار في يوم بعاث<sup>(١٥)</sup> ، قالت : وليستا بعفنيتين - أي محترفيين - فقال أبو بكر : أبزمور الشيطان في بيت النبي ﷺ ؟ وذلك في يوم عيد الفطر ، فقال النبي ﷺ : « يا أبو بكر ، إنَّ لِكُلِّ قومٍ عيدها ، وهذا عيدهنا »<sup>(١٦)</sup> .

وعن ابن عباس ، قال : أنكحت عائشة ذات قرابة لها من الأنصار ، فجاء رسول الله ﷺ ، فقال : « أهديتم الفتاة ؟ » ، قالوا : نعم ، قال : « أرسلت معها من هم يغثّي ؟ » ، قالت : لا ، فقال رسول الله ﷺ : « فهلاً بعثتم معها من يغثّيهم ، يقول :

أَتَيْنَاكُمْ أَتَيْنَاكُمْ فَحَيِّنَاكُمْ  
أَرْمَانَا حَلَّتْ بِسَوَادِيْكُمْ  
أَرْمَانَا سَمِّنَتْ عَذَارِيْكُمْ  
أَرْمَانَا حَنْطَةَ السَّهْرَا  
فَإِنَّ الْأَنْصَارَ قَوْمٌ فِيهِمْ غَزْلٌ »<sup>(١٧)</sup> .

« والجذاء » أيام رسول الله ﷺ كان معروفاً ، ففي الطريق إلى غزوة خيبر<sup>(١٨)</sup> ، قال ﷺ لعامر بن الأكوع : « انزل فحدّثنا من هناتك<sup>(١٩)</sup> » ، انزل فحرّك بنا الرّكاب » ، فقال : يا رسول الله قد تولى قولي الشعر ، فقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه : اسع وأطبع ، فنزل عامر يرتجز :

(١٥) يوم بعاث : يوم من أيام العرب ، كان فيه حرب بين الأوس والخزرج في الجاهلية ، وبعاث : اسم حصن للأوس ، (اللسان : بعاث) .

(١٦) ابن ماجه ، الحديث ١٨٨

(١٧) ابن ماجه وابن حنبل والبيهقي والبخاري والماكم ، والبيتان الثاني والثالث في الطبراني في الأوسط .

(١٨) غزوة خيبر : المحرم ٧ هـ ، آب (أغسطس) ٦٢٨ م .

(١٩) هناتك : جمع هنة ، كناية عن كل شيء لا تعرف اسمه ، أو تعرفه ، فتكلّم عن هـ ، وأصل المنة : هنة وهنوة ، قال الشاعر : « على هنوات شأنها متتابع » ، وفي البخاري : « ألا تنزل فتعينا من هنئياتك » مسيرة بالماء ، وإنما أراد ﷺ أن يحذر بهم من أراجيده وشعره ، فالإبل تستحث بالحناء .

وَاللَّهِ لَوْلَا اللَّهُ مَا اهتَدَيْنَا  
 إِنَّا إِذَا قَوْمٌ بَغَوْا عَلَيْنَا  
 فَأَنْزَلَنَا سَكِينَةً عَلَيْنَا  
 فَاغْفِرْ فَدَاءَ لَكَ مَا اقْتَفَيْنَا<sup>(٢١)</sup>  
 إِنَّا إِذَا صَيَحْ بَنَانِيَّا<sup>(٢٢)</sup>  
 وَبِالصَّيْحَ عَوَّلَوْا عَلَيْنَا

قال له رسول الله ﷺ عند إنشاده هذه الآيات : « يرحمك الله »<sup>(٢٣)</sup> ، « يرحمك ربك »<sup>(٢٤)</sup>.

وفي عمرة القضاء ، دخل مكة المكرمة ، وعبد الله بن رواحة آخذ بخطام ناقته ، وهو يقول :

بِاسْمِ الَّذِي لَا دِينَ إِلَّا دِينُه بِاسْمِ الَّذِي مُحَمَّدٌ رَسُولُه  
 خَلُوَّا بَنِي الْكُفَّارِ عَنْ سَبِيلِه<sup>(٢٥)</sup>

وكان العباس رضي الله عنه يداعب ابنه ( قثم )<sup>(٢٦)</sup> وهو يقول منشداً :

حَبِّيْ قَوْمَ شِبَّهَ ذِي الْأَنْفِ الْأَشْمَ  
 بَنِي ذِي النَّعْمَ بِرَغْمَ مَنْ زَعَمَ<sup>(٢٧)</sup>

(٢٠) في السيرة النبوية لابن كثير ٢٤٦/٢ : « لَأَهْمَّ لَوْلَا أَنْتَ مَا اهتَدَنَا » .

(٢١) أي فاغفر ما اكتسبنا ، وأصل الاقتفاء الاتباع .

(٢٢) الآيات مجموعة من عدة مصادر : الاكتفاء ١٢٢/١ ، السيرة الحلبية ٣٧/٣ ، طبقات ابن سعد ١١١/٢ ،

الروض الأنف ٥٦/٤ و ٥٧ ، ابن هشام ٢١١/٣ ، الباءة والنهاية ١٨٢/٤ ، عيون الأثر ١٣٠/٢

(٢٣) الاكتفاء ١٢٢/١

(٢٤) السيرة الحلبية ٣٧/٣ ، البداية والنهاية ١٨٢/٤

(٢٥) السيرة النبوية لابن كثير ٤٣٢/٣

(٢٦) رجل « قثم » : إذا كان معطاه ، (السان : قثم) .

(٢٧) البداية والنهاية ٢١٦/٤ ، والسير النبوية لابن كثير ٤٠٩/٣ ، ( هكذا ورد التص ) .

وجاء قوم إلى عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، فقالوا له : إن إماماً يصلّى بنا العصر ، ثم يغُنِي بعد ذلك ، فقام معهم ، واستنشده الآيات التي يغُنِيها ، فإذا هي الآيات التالية :

عَادَةٌ فِي الْلَّذَّاتِ يَبْغِي تَعْبِي  
فِي تَمَادِيهِ فَقَدْ بَرَحَ بِي  
فَنِيَ الْعَمَرُ كَيْنَا فِي الْتَّعِيبِ  
قَبْلَ أَنْ أُدْرِكَ مِئَةً أَرْبَي  
أَتَقِيَ اللَّهُ وَخَ— سَافِي وَأَرْهَبِي

وَفَوَادِي كُلُّمَا عَاتَبَتْهُ  
لَا رَأَاهُ السَّدَّهُ إِلَّا لَاهِيَا  
يَا قَرِينَ السُّوءِ مَا هَذَا الصَّبَا  
وَشَبَابَ بَانَ مِنِي فَهُضِي  
نَفْسِي لَا كُنْتَ وَلَا كَانَ الْهَوَى

فجعل عمر يردد البيت الأخير :

نَفْسِي لَا كُنْتَ وَلَا كَانَ الْهَوَى  
وَصَارَ يَبْكِي ، ثُمَّ قَالَ : مَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَغْنِيَا ، فَلِيَغْنِ هَكُذا .

فإلإنشاد والغناء - وبلحن جميل محبّ - لأبيات تحمل معانٍ فاضلة سامية ، أمر مباح<sup>(٢٨)</sup> ، ولم يقف الإسلام في وجه كلّ غناء ، بل وقف في وجه المعاني الساقطة الماجنة ، وهي خطيرة جدًا في حياة كلّ الأُمّ و الشعوب ، ولعظيم خطر الأغنية ،

(٢٨) انظر : إيضاح الدلالات في ساع الآلات ، تأليف الشّيخ عبد الغني النابلسي ، تحقيق الأستاذ أحمد راتب حوش ، طبع دار الفكر بدمشق عام ١٩٨١ م .

« واعلم أنّ ساع الألحان بالأشعار الطيبة والنغم المستلذة ، إذا لم يعتقد المستمع محظوراً ، ولم يسمع على مننوم في الشرع ، ولم ينخرط في زمام هواه مباح في الجملة ، ولا خلاف أنّ الأشعار أنشدت بين يدي رسول الله ﷺ ، وأنه سمعها ولم ينكر عليهم في إنشادها ، فإذا جاز ساعها بغير الألحان الطيبة ، فلا يتغيّر الحكم بأنّ تسمع بالألحان .. » ص ١٠٢ ، « وكل من ورد عنهم ساع من الصحابة والتّابعين والعلماء العاملين رضي الله عنهم ، مقاصدهم في ذلك حسنة ، ونبيّاتهم صحيحة ، ومن أنكر السّاع من المقدّمين ، ومن المتأخّرين إنّا مرادهم القسم الفاسد من ذلك .. » ص ١٤٠ .

وعيق أثراها في المجتمع ، يقول دانييل أوكنل : « دَعَوْنِي أَكْتُبْ أَغَانِيَ الْأُمَّةِ ، وَلَسْتُ أَبَا يَٰ  
بعد ذلك مَنْ يَسِّنُ شَرَائِعَهَا »<sup>(٢٩)</sup> .

ولما انتشر شعراء الغزل في العصر الأموي ، أمثال : عمر بن أبي ربيعة ، وكثير  
عزّة ، وجبل بشينة ، تغنّى كثير من النّاس بأشعارهم . وكان الخلفاء الأول في هذا  
العصر ، يستمعون في أوقات فراغهم لقصائد الشعراء ، ولم يلبث الغناء أن حلّ محلّ  
الشعر . فكان الخلفاء لا يظهرون للنّدماء ، بل كان بينهم حجاب ، حتّى لا يطلع  
النّدماء على ما يفعله الخليفة إذا طرب ، فقد تأخذ نشوة الطّرب بِلَبْه ، فيقوم بحركات  
لا يطلع عليها ، إلّا خواص جواريه ، وإذا ارتفع من خلف الستارة صوت ، أو حركة  
غريبة ، صاح صاحب الستارة : « حسبك يا جارية ! كفى ! انتهى ! أفصري ! » ،  
موهأ النّدماء أنّ الفاعل لتلك الحركات هو بعض الجواري<sup>(٣٠)</sup> .

ويذكر الجاحظ أن بعض خلفاء بني أميّة ، ظهروا للنّدماء والغنين ، ولم يحفلوا  
بإتيان حركات تشيرها نشوة الطّرب في تقوسيم .

وفي عهد الوليد الثّاني كلف النّاس بالموسيقى والغناء ، وأسرفوا في ذلك . وكان  
للقيان أثر ملحوظ في تقدّم الغناء ، وكانوا من غير العرب .

ومن أشهر المغنين في هذا العصر (طَوَيْس ) ، وأبو مروان الغريض . ومن آلات  
الطّرب : الصّنج ، وبه يسمّى أعشى قيس « صنّاجة العرب » ، لجودة شعره ،  
والطنبور ، والدرّيج وله أوتار كالطنبور ، والمزمار .

أمّا العصر العبّاسي ، فقد وردت أخبار غنائه ومعنىّه في كتاب « الأغاني »  
لصاحب أبي الفرج الأصفهاني ، والأصفهاني متّهم في أمانته الأدبية والتّاريخيّة . جاء في

(٢٩) قصة المحضارة ٦٢/٤

(٣٠) تاريخ الإسلام ٥٣٢/١

« ميزان الاعتدال في نقد الرجال » للدهبي ١١٢/٣ : « إنَّ الأصفهاني في كتابه الأغاني  
كان يأتي بالأعاجيب بحذتنا وأخبرنا ». وجاء في « لسان الميزان » بشأنه : يأتي  
بأعاجيب بحذتنا وأخبرنا . فمن يقرأ الأغاني يَرَ حياة العُبَاسِيِّين<sup>(٢١)</sup> حياة هو ومحون  
وغناء كلها ، وهذا يناسب المؤلف وخياله وحياته ومن حوله ، فنشك بصحة ما كتب  
في هذا الموضوع اعتماداً على الأغاني فقط .

٥  
وما سبق لا يعني مطلقاً أنه لم يكن غناء وموسيقى في الدولة العُباسية ، بل كان ،  
ولكن ليس بالحجم الذي صوره الأصفهاني .

ولا يعني مطلقاً أنه لم يكن هناك محون وحانات ، بل كان ، ولكن ليس بالصورة  
التي صورها الأصفهاني .

فالرَّشيد كانت مجالسه فيها سر وأشعار تنشد ، ولكن في مستوى رفيع ، ومعانٍ ١٠  
فاصلة ، كقول ابن السِّمَاك ، عندما دخل على الرَّشيد وبين يديه حامة تلتقط حبَا ،  
فقال له : صِفْهَا وَأَوْجَز ، فقال : كَانَتِي المنظر من ياقوتتين ، وتلتقط بدرتين ، وتتطا  
على عققتين ، وأنشدونا لبعضهم :

|                                                           |                                                               |    |
|-----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|----|
| ١٥                                                        | ٢٠                                                            | ٣٠ |
| ذَهَبَ إِلَفْ بَيْنَ<br>وَنْ أَقْنَى الطَّرْفِينَ         | هَفْتَ هَاتَفَةَ آ<br>ذَاتُ طَوْقَ مُثْلَ عَطْفَ النَّ        |    |
| خَوْكَ مِنْ يَا قَوْتَيْنَ<br>بَيْنَ كَالْلَّؤْلَؤَتَيْنَ | وَتَرَاهَا نَاظِرَةَ<br>تَرْجِعُ الْأَنْفَاسَ مِنْ ثَقَ       |    |
| سَنْ لَهَا قَادْمَتَيْنَ<br>غَيْنَ مِنْ عَرْعَتَيْنَ      | وَتَرَى مُثْلَ الْبَسَاتِيَّةَ<br>وَلَهَا لَحِيَانَ كَالصَّدَ |    |
| وَانِ مُثْلَ الْوَرْدَتَيْنَ                              | وَلَهَا سَاقَانَ حَمَراً                                      |    |

(٢١) وخصوصاً عصر القَوْة في الدولة العُباسية ، الذي بدأه أبو العباس السفاح [ ١٣٢ هـ - ١٣٦ هـ ] ، وانتهى  
بوفاة المتوكل بن المعتصم ٢٥٢ هـ .

هَا هَا بِرْ نُوْسَتِين  
ن بِنْ سَانَ الْمُكْبِين  
أَيْكِ صَافِي الْكَتْفَين  
مِنْ تِبَارِيْحِ وَبِين  
عِجَادُ الْمُقْلَتَيْن  
هَا كَا تَصْبَعُ عَيْنَيْ<sup>(٣٢)</sup>

نَسْجَتْ فَوْقَ جَنَاحِي  
وَهِي طَاوُسِيَّةُ اللَّوْ  
تَحْتَ ظَلَّ مِنْ ظَلَالِهِ  
فَقَدَتْ إِلَفَا فَنَاحَتْ  
فَهِي تَبَكِيَهُ بِلَادِهِ  
وَهِي لَا تَصْبَعُ عَيْنَيَا

وَغَنِي لِلرُّشِيدِ مُسْكِنَ الْمَدْنِي ، الَّذِي يَعْرُفُ بِأَيِّ صَدْفَةٍ :

قَفْ بِالْمَنَازِلِ سَاعَةً فَتَأْمَلِ فَلْسُوفَ أَحْمَلَ لِلْبَلِي فِي مَحْمِلِ

وَكَانَ ابْنُ أَبِي مَرِيمَ هُوَ الَّذِي يَنَادِي الرُّشِيدَ وَيَضْحِكُهُ ، وَكَانَ عِنْدَهُ فَضْيَلَةً بِأَخْبَارِ  
الْحِجَازِ وَغَيْرِهَا ، وَكَانَ الرُّشِيدَ قَدْ أَنْزَلَهُ فِي قَصْرِهِ ، نَبَّهَهُ الرُّشِيدُ يَوْمًا إِلَى صَلَةِ الصُّبْحِ ،  
فَقَامَ فَتَوْضًا ، ثُمَّ أَدْرَكَ الرُّشِيدَ وَهُوَ يَقْرَأُ : ﴿ وَمَا لِي لَا أَعْبُدُ الَّذِي قَطَرَنِي ﴾ ، فَقَالَ  
ابْنُ أَبِي مَرِيمَ : لَا أَدْرِي وَاللَّهُ ، فَضَحَكَ الرُّشِيدُ ، وَقَطَعَ الصَّلَاةَ ، ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَيْهِ وَقَالَ :  
وَيَحْكُمُ اجْتَنَبَ الصَّلَاةَ وَالْقُرْآنَ وَقُلْ فِيهَا عَدَا ذَلِكَ<sup>(٣٣)</sup> ، وَمَنْ هَذِهِ شُرُوطُهُ مَعَ نَدِيهِ ، لَنْ  
نَجِدَ فِي كُتُبِ التَّارِيخِ الصَّحِيحةِ عَنْ مَجَالِسِهِ مَجُونًا ، كَمَا أَعْتَدْ<sup>(٣٤)</sup>.

وَغَنِي إِبْرَاهِيمَ الْمَوْصِلِي لِلرُّشِيدِ وَلِأَبْنَائِهِ الْأَمِينِ وَالْمَأْمُونِ وَالْمَعْتَصِمِ مِنْ بَعْدِهِ ، وَأَجَادَ  
ابْنُهُ إِسْحَاقُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ الْمَوْصِلِي فِي وَضْعِ الْأَلْهَانِ ، وَكَتَبَ رِسَالَةً مَطْوَلَةً فِي الغَنَاءِ ،  
صَحِحٌ فِيهَا أَنْغَامَهُ وَطَرَائِقَهُ ، وَاحْتَفَظَ بِالْغَنَاءِ الْقَدِيمِ ، وَخَالَفَ بِذَلِكَ أَبَاهُ وَمَنْ ذَهَبَ  
مَذْهَبَهُ فِي تَغْيِيرَاتِ أَصْوَاتِ الْمُتَقْدِمِينَ .

(٣٢) مَرْوِجُ الْذَّهَبِ ٢٥٩/٣

(٣٣) الْبَدَايَةُ وَالنَّهَايَةُ ٢١٤/١٠ . وَانْظُرْ : هَارُونُ الرُّشِيدُ أَمِيرُ الْخَلْفَاءِ وَأَجْلُّ مُلُوكِ الدُّنْيَا ، طَبْعُ دَارِ الْفَكْرِ بِدَمْشِقْ .

(٣٤) تَارِيخُ الْإِسْلَامِ ٢٩٩/٢

وكان الخليفة الراشق يتقن الغناء إتقاناً لم يسبق إليه خليفة ولا ابن خليفة ، وقد وضع بعض الأصوات والأنغام الجديدة<sup>(٣٥)</sup> ، يقول السيوطي : « وكان الراشق أعلم الخلفاء بالغناء ، وله أصوات وألحان عملها نحو مائة صوت ، وكان حاذقاً بضرب العود ، ورواية الأشعار والأخبار »<sup>(٣٦)</sup> .

أما في الأندلس ، فقد أولع أمويو الأندلس بالغناء والموسيقى ، وأجزلوا العطاءَ هـ للمغنيين والموسيقيين ، ففي عهد عبد الرحمن بن هشام : [ ٢٠٦ - ٢٢٨ هـ ] وفدي على الأندلس أبو الحسن علي بن رافع الملقب بزرياب<sup>(٣٧)</sup> ، تلميذ إسحاق بن إبراهيم الموصلي ، الذي قدم من بغداد إلى بلاط زيادة الله الأغلبي ، أمير القیوان ، ثم تاقت نفسه إلى الأندلس ، فلما سمعه عبد الرحمن بن هشام قدمه على جميع المغنيين<sup>(٣٨)</sup> .

زاد زرياب على العود وتراً خاصاً ، واتخذ مضرب العود من قوادم النسر بدل ١٠ الخشب ، وإليه يرجع تعلم الجواري الغناء في عصره ، علمهنَّ الغناء والعزف على العود ، ومن هؤلاء : غزلان وهنية ومنفعة ، وأثر في أذواق الناس ، في لباسهم ، وطعامهم ، وأداب المائدة وتنظيمها ، فكانوا يبدئون بالحساء ، ثم يقدّمون اللحوم والطّيور ، وينتهون بالحلوى ، كما أخذوا عنه تفضيل الأكواب الرجالية الرّفيعة على أكواب الذهب والفضة ، وابتكر أسلطة الطعام من الجلد الرّقيق بدل الكتان ، واتخذ ١٥ أمراء الأندلس وخلفاؤها وخواصهم زرياب قدوة فيما سُنّ لهم من أداب المائدة واستحسنوا من الأطعمة التي نسبت إليه<sup>(٣٩)</sup> .

(٣٥) و (٣٦) تاريخ الخلفاء : ٢٤٢ و ٢٤٣

(٣٧) أطلق عليه هذا اللقب لسواد لون بشرته ، وفصاحة لسانه ، تشبيهأ له بطائر أسود الرّيش ، حسن الصوت . يقول ليثي بروفنسال : أثبتت أنه مجده عقري ، فقد أوجد معهناً موسيقياً عالياً ، حيث طورت الموسيقى الأندلسية » ، [ المحضرارة العربية في إسبانيا ] ، ط باريس ١٩٤٨ م ] .

(٣٨) نفح الطيب ٧٥٢/٢ و ٧٥٤

(٣٩) تاريخ الإسلام ٤١٢/٢ عن نفح الطيب ٧٥١/٢ و ٧٥٢ ، بروفنسال : الشرق الإسلامي والحضارة العربية - الأندلسية ، ص ٣٠ - ٣٤

ولم تلق الموسيقى إقبال النّاس في العصر العبّاسي الثاني ، ولعل سبب ذلك مناهضة فقهاء الخانبة لأسباب اللهو ، واللّعب عامّة ، ومن بينها الموسيقى .

ولما كثُر رؤاد الحانات في العصر العبّاسي المتأخر ، قام بعض الصالحين في وجه هذا التّيار ، ويدرك ابن الأثير أنّ شخصاً أتاف آلـهـ الغناء التي تستعملها إحدى المغنيات ،<sup>٥</sup> كانت تصطحب جندياً من السلاجقة الأتراك<sup>(٤٠)</sup> ، وذكر أنّ الخليفة المقidi بأمر الله : [٤٦٧ - ٤٨٧ هـ] ، أمر بنفي المغنيات والمفسدات من النساء ، وخرّب أبراج الحمام ، ومنع اللّعب بها ، صيانة لحرم النّاس .

وفي خطط المقرizi ٢٨٧/٢ ، أنّ الخليفة الحاكم الفاطمي ، أصدر بين سنّي [٣٩٨ - ٤٠١ هـ] ، قوانين تحرم اجتماعات اللهو والطرب على شواطئ خليج القاهرة ،<sup>٦</sup> وتلّها بقوانين منع بوجبه سماع الموسيقى ، والاستمتاع بالألعاب ، ومنع آخرين من سماع المغنيات .



---

(٤٠) الكامل في التاريخ ٢٨١٠

## اللهُ واللَّعْبُ :

الحياة زمن يضي ، ولا يقبل الإسلام أن يضي زمن في حياة معتقديه غير مُنتيجٍ نافع ، لا يقدم خيراً في حياة الفرد أو المجتمع ، لذلك قال عز وجل : ﴿ لَا خَيْرٌ فِي كَثِيرٍ مِّنْ نَجْوَاهُمْ إِلَّا مَنْ أَمْرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاحٍ يَئِنَ النَّاسٌ وَمَنْ يَفْعُلُ ذَلِكَ أَتْبِعَهُ مَرْضَاتِ اللَّهِ فَسُوفَ تَنْوِيَهُ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ ، [ النساء : ١١٤/٤ ] .

٥

وهذا لا يعني ألا يليهو المسلم ، ويلعب ، فرسول الله ﷺ يقول : « إِلَهُوا وَالْعَبُوا فِي الْأَنْيَارِ أَكْرَهَ أَنْ أَرِي فِي دِينِكُمْ غَلَظَةً »<sup>(٤٨)</sup> ، فترويح النُّفوس إذا سُئلت ضرورة : « إِنَّ لِسَدِيكَ عَلَيْكَ حَقًا » .. وجلاؤها إذا ملّت باللهُ واللَّعْبِ المباح : ﴿ قَبَّلَهَا فَرَغَتْ فَانْصَبَ ☆ وَإِلَى رَبِّكَ فَأَرْغَبَ ﴾ ، [ الشرح : ٨٧/٩٤ ] .

يقول ﷺ : « خَيْرُهُمُ الْمُؤْمِنُونَ السَّبَاحَةُ ، وَخَيْرُهُمُ الْمَرْأَةُ الْغَزْلُ » ، كَا حَضَرَ ﷺ .  
على تربية الفرس والاعتناء بها أوقات الفراغ .

**واللهُ الْحَرَمُ ،** هو كلُّ هُو اقترب بالفجور والفسق وترك الفرائض والواجبات .

وهكذا .. أحلَّ الإسلام ضروب التسلية البريئة والمفيدة كالصيد وسباق الخيل ، لذلك كلف بعض الخلفاء الأمويين بالصيد ، لأنَّه تمرّن على الرُّكض والركُّ والرمي .. والفروسية عموماً ، واختيار الخيول واختبارها ، ولذلك كان سباق الخيل أهم تسلية للشعب في كل العهود الإسلامية ، تستهوي نفوس الشباب ، حيث تظهر مهاراتهم وفروسيتهم وإمكاناتهم ، حتى أصبحت حلبات السباق وامتطاء الفلمان والعسكر صهوات الجياد - وهم كثُر - بالعدد الكاملة ، والأسلحة التامة ، وما يرافق ذلك من إقامة معالم الزينة ، كل أولئك كان بثابة أعياد فيها الفرحة والبهجة .

(٤٨) رواه البيهقي وابن حجر الهيتمي في : كفت الرعاع .

ويقال إنَّ هشام بن عبد الملك كان أول من أقام حلبات السباق ، وكانت الأميرات يتدرّبن على ركوب الخيل ، ويشتركن في السباق<sup>(٤٩)</sup> .

ومن أنواع التسلية « الكرة » ، وكانوا يتدافعونها في الهواء بالعصيّ ، والقلة والملقلاة وهو عودان يلعب بها الصبيان<sup>(٥٠)</sup> .

أمّا في العصر العباسي الأوّل ، فقد قضى النّاس بعض أوقات فراغهم في سماع الحكايات المادفة ، والنّوادر المزليّة ، والأحاديث التي تجلّى فيها الفطنة والذكاء ، كما لعبوا في منازلهم الشّطرنج<sup>(٥١)</sup> ، وعرفوا النرد ، والرمي بالنّشّاب ، والصّيد .. وكان سباق الخيل من أجلّ أنواع التسلية وأرقها عند الخلفاء والأمراء وكبار رجال الدولة .

وعرف هذا العصر « التّنس » ، ويسمُّونها لعبة « القراح » ، وكان النساء يمارسن الرّمي بالسّهام .

واستمرَّ اللّعب بالشّطرنج في العصر العباسي الثاني ، مع النرد وسباق الخيل ، وانتشرت في أوقات الفراغ مجالس الاستئناس إلى الغناء أو الموسيقى . كما انتشرت مجالس الوعظ ، حيث أدّت المساجد مهمّة الوعظ ، وعالجت مسائل الدين والدنيا ، وكان لها أثر ملحوظ في حفظ القيم الإسلاميّة ، ولا سيّما ما يتعلّق بالمثل العليا .

واستهوت مجالس القصص العامّة ، فعقدت في الطُّرقوت ، وفي المنازل ، وفي المساجد انطوت القصص على أهداف كالشجاعة ، والتّجددة ، والكرم ، والوقفاء ، والعفة ، والشهامة ..

(٤٩) مروج الذهب ١٨٨/٣ و ١٨٩

(٥٠) يرمي الصّيّ بالقلة في الهواء ثم يضرّها بقلة في يده ، وهي خشبة طولها ذراع ، فتسתר القلة في حركتها ، وإذا وقعت كان طرفاها مجانبين للأرض ، فيضرب الصّيّ أحد طرفيها فتسقط وترتفع ، ثم يعترضها بالملقلاة فيضرّها في الهواء ، فتسתר ماضية .

(٥١) وفي أواخر القرن الثالث عشر الميلادي ، عرفوا نوعاً من الشّطرنج يسمّى « الجوارحية » ، أو اللّعب =

ويقول الدّميري في حياة الحيوان الكبّرى : ولعب بعض النّاس بتربية الحمّام ، هوايَةً ومحبَّةً ، وشارك بتربية شرائح مختلفة من المجتمع ، ولكن السُّلطات عملت على محاربة هذه الهوايَة ، لأنَّ فيها انتهاك حرمات الجيران ، وإلقاء راحتهم ، وما يستتبع ذلك من الصِّياح ، ورمي الحجارة وتساقطها على سطوح المنازل المجاورة<sup>(٥٢)</sup> .

واعتنى الخلفاء الفاطميُّون بعرض الخيل ، وتسخيرها في مواكب يحضرها الخليفة . ٥

☆ ☆ ☆

### الأعياد :

أعياد المسلمين اثنان : عيد الفطر بعد شهر الصَّوم ، وعيد الأضحى بعد موسم الحجّ ، وكان الخلفاء يحتفلون بها احتفالاً دينياً مهيباً ، فيؤمُّون الناس في الصَّلاة ، ويلقون عليهم خطبة العيد ، وكانت الأنوار تسطع في أرجاء المدن الإسلاميَّة في ليالي العيد ، وتتجاوز أصوات المسلمين بالتهليل والتكبير ، وتضرب الطُّبول ، وتدقُّ الأبواق ، وترفع الأعلام والرايات ذات الألوان الزاهية<sup>(٥٣)</sup> .

واحتفَلَ في الدُّولَة العُبَاسِيَّة بأعياد الفُرس ، كالنُّوروز ، وهو أول أيام السنة عندهم ، ويقع في ابتداء فصل الرَّبيع ، وكان المسلمون قد أبطلوا الاحتفال بهذا العيد في

= بالجوارح ، تعمل فيه كل حاسة من حواس الإنسان وتتنافس غيرها من المosas ، تاريخ الإسلام ٤٢٠/٢ ، عن متز : « الحضارة الإسلامية » ٢١٢/٢ و ٢١٤

(٥٢) روى ابن ماجه « الحديث ٣٧٦٤ و ٣٧٦٥ و ٣٧٦٦ » ، عن عائشة رضي الله عنها ، آنَّ الْيَتَمَّ نَظَرَ إِلَى إِنْسَانٍ يَتَبع طَائِرًا - حَامَة - .. فَقَالَ : « شَيْطَانٌ يَتَبع شَيْطَانَةً » .

(٥٣) وكان الاحتفال بهذه العيدين يبلغ منتهى روعته وأبهاته في التَّغور - كما يقول ابن حوقل - مثل طرسوس حيث يرابط المجاهدون القادمون من مختلف بقاع العالم الإسلامي ، فكان لهذه الاحتفالات أثر كبير في إظهار عظمّة الإسلام وأفراحه ، حتى أصبح عيد الفطر وعيد الأضحى في هذه الشّعور من الأيام البدعة الجميلة المشهودة .

بلاد فارس ، غير أنه عاد في العصر العباسي الأول ، وكانوا يتهادون فيه بالهدايا ، ومنها السُّكُر والملابس ، ويلبس الجندي ملابس الربيع والصيف .

كما احتفلوا بالمهرجان أول الشتاء ، ويسمونه « روزمهر » ، ومعناه « محبة الروح » ، وكان الفرس يتذدون المهرجان دليلاً على نهاية العالم ، والنوروز دليلاً على بدايته ، وكان اليوم الخامس من المهرجان ، من أعظم أيام الفرس ، ويسمونه « رام روز » ، وهو المهرجان العظيم .

وأولى الفاطميين عيد الفطر عناء خاصة ، فكانت الحيرات تعم الناس ، حيث توزع الفطرة ، والكسوة ، ويعمل السمات ، ويركب الخليفة لصلاة العيد . كل ذلك ، بعدما أخذوا من غرة رمضان المبارك من المواسم الدينية البهيج ، حيث تعم المساجد بتلاوة القرآن الكريم ، وبصلاة التراويح .

وكان عندهم نوروز خاص يسمى « النوروز القبطي » ، وهو أول السنة القبطية ، توقد فيه النيران ، ويرش الماء ، ولقد اهتم الفاطميين بالاحتفال بهذا العيد ، وأعادوا الاحتفال بوفاء النيل .

واحتفل الفاطميين بولد الرسول الكريم ﷺ ، وبيوم عاشوراء ، وبولد علي رضي الله عنه .. وكان معز الدولة بن بوئه أول من احتفل بعيد الغدير ، وذلك سنة ١٥ هـ .

ومن الاحتفالات ، الاحتفالات بالانتصارات الحربية ، كما حدث سنة ٤٦٣ هـ ، عندما انتصر السلطان ألب أرسلان على البيزنطيين في موقعة ملاذ كرد .

وما يذكر أن الاحتفالات بعيد المولد النبوي الشريف بلغت أوجها أيام الماليك ، وعممت العالم الإسلامي كله .



**الملابس والأزياء** : لم يتأنق المسلمين الأوّلون في ملابسهم ، لقد عرفوا ببساطة اللباس ، فلبس أبو بكر الصديق رضي الله عنه الشمّلة والعباءة ، وعرف عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه لبسه خشن الملبس ، وكثيراً ما راقع ثوبه ، قال علي رضي الله عنه : رأيت لعمر بن الخطاب إزاراً فيه إحدى وعشرون رقة من أدم - أي جلد - .  
 ٥ وخطب مرّة النّاس وعليه إزار فيه اثنتا عشرة رقة<sup>(٥٤)</sup> .

وقال أنس : لقد رأيت في قميص عمر أربع رقاع بين كتفيه . وأبطأ جمعة في الصّلاة ، ثم خرج ، فلما صعد المنبر اعتذر إلى النّاس فقال : إنّها حبسني قميصي هذا ، لم يكن لي قميص غيره .

وعن عبد الله بن عباس قال : خرجت أريد عمر بن الخطاب فلقيته راكباً حماراً وقد ارتسنه بحبل أسود - أي جعله رساناً له - في رجليه نعلان مخصوصتان ، وعليه إزارٌ ١٠ وقميص صغير ، وقد انكشفت منه رجلاه إلى ركبتيه ، فمشيت إلى جانبه ، وجعلت أجذب الإزار وأسوّيه عليه ، كلّما سترت جانباً انكشف جانب . فيضحك ويقول : إنّه لا يطيعك ، حتّى جئنا العالية فصلينا ، ثم قدم بعض القوم إلينا طعاماً من خبز ولحم ، فإذا عمر صائم ، فجعل يقدم إلى طيب اللحم ، ويقول : كُلْ لي ولك ، ثم دخلنا حائطاً فألقى إلى رداءه ، وقال : اكتفيه ، وألقى قميصه بين يديه وجعل ١٥ يغسله ، وأنا أغسل رداءه ، ثم جففناه وصلينا العصر ومشينا .

وكان سلمان الفارسي رضي الله عنه عامل عمر على المدائن ، يلبس الصوف ، ويركب الحمار بيرذنته بغير إكاف ، ويأكل خبز الشعير . وكان أبو عبيدة بن الجراح يلبس الصوف الجافي ، فلاموه على ذلك ، وقالوا له : إنك بالشام ، وحولنا الأudeاء ، فغيّر في زيّك ، وأصلاح من شارتكم ، فقال : ما كنت بالذّي أترك ما كنت عليه في ٢٠ عصر الرسول صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ<sup>(٥٥)</sup> .

(٥٤) تاريخ أبي الفداء ١٧٤/١ ، والخلية ٥٣١ ، وابن الجوزي ١١٩

(٥٥) المسعودي ٤١٨/١

أَمَّا الْلِّبَاسُ - وَخُصُوصًا فِي الْبَادِيَةِ - فَقَدْ كَانَ يَتَأَلَّفُ مِنْ قِبَاءٍ طَوِيلٍ مَشْقُوقٍ  
الْوَسْطُ ، وَمَتَدِلٌ عَلَى الْعَقْبِ ، مَرْبُوطٌ فِي الْوَسْطِ بِحَزَامٍ مِنْ جَلْدٍ ، كَمَا ارْتَدُوا الْعِبَاءَ فَوْقَ  
الْقِبَاءِ ، وَهِيَ مَصْنُوعَةٌ مِنْ وَبَرِ الْجَمَلِ . وَكَانَ لِبَاسُ الرَّأْسِ الْعَمَامَةُ .

وَفِي الْحَرْبِ لَبِسُوا أَرْدِيَّةً خَاصَّةً ، كَالْسِرْوَالِ وَالرَّدَاءِ الْقَصِيرِ ، بَدَلًا مِنَ الثِّيَابِ  
فِي الْفَضَّاضَةِ الْمَتَدَلِّيَّةِ . ٥

وَفِي عَهْدِ سَلِيمَانَ بْنِ عَبْدِ الْمَلِكِ شَاعَ الْوَشِيِّ<sup>(٥٦)</sup> - كَمَا يَقُولُ الْمَسْعُودِيُّ - الَّذِي كَانَ  
يَجْلِبُ مِنَ الْيَنِ وَالْكَوْفَةِ وَالإِسْكَنْدَرِيَّةِ ، وَاتَّخَذَ النَّاسُ مِنْهُ جَلَابِيبَ وَأَرْدِيَّةَ وَسِرَاوِيلَ  
وَعِمَامَةَ .

أَمَّا فِي الْعَصْرِ الْعَبَّاسِيِّ فَقَدْ ظَهَرَ التَّأْثِيرُ الْفَارَسِيُّ فِي الْأَزِيَاءِ ، فَلَبِسَ أَبُو جَعْفَرَ  
الْمُنْصُورَ الْقَلَانِسَ ، وَهِيَ الْقَبَّعَاتُ السُّودُ الطَّوِيلَةُ الْخَرْوَطِيَّةُ الشُّكْلُ . وَأَصْبَحَ لِبَاسُ عَلَيْهَا  
الْقَوْمُ يَشْتَمِلُ عَلَى « سِرْوَالَةَ » فِي الْفَضَّاضَةِ ، وَقِيسِ وَقِبَاءِ وَقَلْنِسُوَةِ ، وَلَبِسَ الْعَامَّةَ إِذَا رَأَاهَا  
وَقِيسًاً وَدَرَاعَةً وَسَرَةً طَوِيلَةً وَحَزَامًاً ، وَانْتَلَعُوا الْأَحْذِيَّةَ ، وَلَبِسُوا الْجَوَارِبَ وَسَمَوْهَا  
« مَوْزَاجَ » .

وَأَبُو يُوسُفَ قَاضِي هَارُونَ الرَّشِيدِ - كَمَا فِي وَفَيَاتِ الْأَعْيَانِ - أَوَّلُ مَنْ غَيَّرَ لِبَاسَ  
الْعُلَمَاءِ إِلَى هَذِهِ الْمَهِيَّةِ الَّتِي هُمْ عَلَيْهَا فِي زَمَانِنَا هَذَا . ١٥

وَفِي الْأَنْدَلُسِ ، تَحْكَمَ زَرِيَّابُ فِي ابْتِدَاعِ الْأَزِيَاءِ ، وَحَثَّ النَّاسُ عَلَى تَغْيِيرِ الْمَلَابِسِ  
لِتَكُونَ مَنْاسِبَةً لِلْفَصُولِ ، وَعَلَّمُهُمْ أَنْ يَلْبِسُوا مَلَابِسَ بِيَضَاءِ فِي الصَّيفِ ، وَمَلَابِسَ  
حَرِيرَيَّةَ خَفِيفَةَ فِي الرَّبِيعِ ذَاتِ الْأَوَانِ زَاهِيَّةَ ، وَأَنَّ الشَّتَاءَ فَصْلَ الْفَرَاءِ وَالْمَلَابِسِ التَّقِيلَةِ .

وَفِي عَهْدِ الْفَاطِمِيِّينَ فِي مِصْرَ ، كَانَتِ الْقَاهِرَةُ مِنْ أَهْمَّ مَرَاكِزِ النَّسِيجِ ، وَاشْتَهَرَتْ  
بِأَنْوَاعِ خَاصَّةٍ مِنَ الثِّيَابِ الْحَرِيرَيَّةِ وَالْقَطْنِيَّةِ وَالْكَتَانِيَّةِ وَالصُّوفِيَّةِ ، وَفِي دَارِ الْكَسُوَةِ الَّتِي ٢٠

(٥٦) الْوَشِيِّ - فِي الْلُّسَانِ - نَوْعٌ مِنَ الثِّيَابِ مَعْرُوفٌ ، وَهُوَ يَكُونُ مِنْ كُلِّ لَوْنٍ ، خَلْطٌ لَوْنٍ بِلَوْنٍ .

بناها الخليفة المعز لدين الله الفاطمي في القاهرة ، كانت تفصل الثياب لل الخليفة والأمراء والوزراء وسائر موظفي الدولة ، على اختلاف مراتبهم ، والخلع التي كانت تمنح بسعة للوزراء والأمراء والأسراف في عيد الفطر حتى سمى « عيد الحُلّ » .

أما ثياب المرأة فقد اشترط بها الحشمة ، وعدم إظهار مفاتن الجسم ، لذلك كانت ملائتها طويلة تغطي جسمها ، كما لفت المرأة رأسها بمنديل ربطته فوق جيدها . وفي العصر العباسي تطور لباس المرأة ، فاتخذت وجهات المجتمع غطاء للرأس مرصعاً بالجواهر ، ومحلى بسلسلة ذهبية مطعمه بالأحجار الكريمة ، ويعزى هذا الابتكار إلى علية بنت المهدى أخت الرشيد .

اما نساء عامة الناس ، فكن يزيّنْ رؤوسهن بحلية مسطحة من الذهب ، ويلففن حولها عصابة منضدة باللؤلؤ والزمرد ، ولم يجعل جميعهنَّ فن التجميل الذي أخذنه من الفارسيات .

☆ ☆ ☆

### الطعام :

كان الطعام في صدر الإسلام في غاية البساطة ، واكتفى بالقليل منه ، وضمت المائدة العامرة لوناً أو لونين على الأكثر ، وخير الأدم اللحم ، مع مراعاة القواعد الصحيحة ، فلا إدخال طعام على طعام ، وغسل الأيدي قبل الطعام وبعده .

وأفضل أطعمة العرب التّرير ، وهو الخبز يفتُّ ويلٌ بالمرق ، ويوضع فوقه اللحم ، ومنه اللّمزة وهو الخبز يكسر عليه السّمّن ، والكوتان وهو الأرز والسمك ، والأطريه وهو طعام فيه خيوط من الدقيق ، والرّبيكة وهي شيء يطبخ من بُرٍ وقرن يعجن بالسمّن ، والجشيش وهو دقيق مجروش يوضع في قدر ويلقى عليه لحم أو قرنيه ، والعكّة وهو طعام يتّخذ من دقيق يعجن سمن ثم يشوى ، والقديد وهو اللحم

يُشَرِّحُ ويقدِّدُ ، والصَّفيفُ إِذَا شَرَحَ اللَّحْمَ عَرَاضًا ، وَالشَّوَاءُ ، وَالبَسِيَّةُ وَهِيَ الدَّقِيقُ ، وَالسَّوِيقُ وَيَتَخَذُ مِنَ الْمَنْطَةِ وَالشَّعِيرِ ، وَالخَزِيرُ وَهِيَ الْحَسَاءُ مِنَ الدُّسْمِ وَالدَّقِيقِ ، وَالخَزِيرَةُ أَيْضًا أَنْ تَنْصَبُ الْقَدْرُ بِلَحْمٍ يَقْطَعُ صَفَارًا عَلَى مَاءِ كَثِيرٍ ، فَإِذَا نَضَجَ ذُرْعَلِيهِ الدَّقِيقِ ، فَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِيهَا لَحْمٌ فَهِيَ عَصِيَّةٌ ، وَلَا تَكُونُ الْخَزِيرَةُ إِلَّا  
وَفِيهَا لَحْمٌ<sup>(٥٧)</sup> .

وَيُتَضَّحُ مَا سَبَقُ قَلْلَةُ اسْتِعْمَالِ الْعَرَبِ لِلخَضْرَوَاتِ فِي طَعَامِهِمْ ، وَلَعِلَّ السَّبِبُ أَنَّ  
بِلَادَهُمْ لَيْسَ زَرَاعِيَّةً<sup>(٥٨)</sup> .

هَذَا .. وَبَدَئَ بِاسْتِعْمَالِ الْمَلَاعِقِ الَّتِي صُنِّعَتْ مِنَ الْخَشْبِ أَوِ الْفَخَّارِ زَمْنَ الْأُمَوَيَّيْنِ ،  
وَيُذَكِّرُ الْإِمَامُ أَحْمَدُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كَانَ يَسْتَعْمِلُ السَّكِينَ فِي قَطْعِ الْلَّحْمِ .

وَبَدَأَ النَّاسُ يَجِلسُونَ عَلَى مَوَائِدِ حَوْلَهَا الْكَرَاسِيَّ زَمْنَ الْأُمَوَيَّيْنِ<sup>(٥٩)</sup> ، وَرُوِيَّ عَنْ  
مَعَاوِيَةَ وَسَلِيمَانَ بْنَ عَبْدِ الْمَلَكِ حَبَّبَهَا لِلطَّعَامِ وَتَفَنَّنُهَا فِي اخْتِيَارِ الْوَانِهِ .

وَنَوْعُ الْعَبَاسِيُّونَ طَعَامُهُمْ مِنْذَ أَيَّامِ أَبِي جَعْفَرِ الْمُنْصُورِ ، وَتَفَنَّنَ أَهْلُ بَغْدَادِ فِي  
طَعَامِهِمْ مِنْ صَيْدٍ وَفَاكِهَةٍ وَخَضْرَوَاتٍ ، وَشَرِبُوا «النَّبِيَّذ» الَّذِي أَحْلَهُ أَبُو حَنِيفَةُ ، وَهُوَ  
طَبِيعًا غَيْرَ نَبِيَّذ هَذَا الْعَصْرِ ، وَإِنْ اتَّقَتْ التَّسْمِيَّةُ . جَاءَ فِي كِتَابِ «بَدَائِعِ الصَّنَائِعِ» فِي  
تَرْتِيبِ الشَّرَائِعِ لِلْإِمَامِ عَلَاءِ الدِّينِ الْكَاشَانِيِّ ، الْمَلْقُبُ بِمَلِكِ الْعُلَمَاءِ : «وَمَا يَتَخَذُ مِنْ  
الرَّزِيبِ شَيْئًا : نَقِيعٌ وَنَبِيَّذٌ ، فَالنَّقِيعُ أَنْ يَنْقِعَ الرَّزِيبُ فِي الْمَاءِ أَيَّامًا حَتَّى تَخْرُجَ  
حَلَاوَتُهُ إِلَى الْمَاءِ ، ثُمَّ يَطْبَخُ أَدْنَى طَبِيخٍ ، فَمَا دَامَ حَلَوًا يَجْلِلُ شَرِبَهُ ، وَإِذَا غَلَّا وَاشْتَدَّ  
وَقْدَفَ بِالرَّزِيبِ يَحْرُمُ - لَأَنَّهُ تَخْمَرُ - ، وَأَمَّا النَّبِيَّذُ فَهُوَ الَّذِي يُؤْخَذُ مِنْ مَاءِ الرَّزِيبِ إِذَا

(٥٧) تاريخ الإسلام ١٤٨ / ٥٤٢ و ٥٤٣ عن ابن سيده «الخصص» ٤/١٢٠ - ١٤٨.

(٥٨) وَلَكِنَّهُمْ عَرَفُوا بِالْكَرَمِ ، يَجِدُونَ بِطَعَامِهِمْ وَلَا سِيَّا فِي الْبَوَادِي ، حَتَّى كَانُوا يَوْقِدُونَ النَّارَ لِيَلْأَيْهُتَدِي  
بِهَا الضَّيْفَانَ الْغَرَبَاءَ ، يَقُولُ شَاعِرُهُ :

وَإِنِّي لَعَطَرِ ما وَجَدْتُ وَقَائِلٌ لِمَوْقِدِ نَارِي : لِلَّيْلَةِ الْرَّيْحُ لَوْقِدٌ

(٥٩) بَيْنَا كَانُوا يَبْسِطُونَ سَاطِا عَلَى الْأَرْضِ ، ثُمَّ يَجِلسُونَ صَفَّيْنِ مِنْ حَوْلِهِ .

طبخ أولى طبخ ، يحل شربه مادام حلوا ، فإذا غلاً واشتدَّ وقدف بالزَّيد يحل شربه ما دون السُّكر عند أبي حنيفة وأبي يوسف ، وعند محمد والشافعي لا يحل شربه » ، كا يحل عند أبي حنيفة وأبي يوسف شرب نبيذ التمر مادام حلوا .. ويحرم إذا أسكر ، فكذلك الشراب المتخذ من حل العسل بالماء دون تخمر ، وكذلك الأشربة المتخذة من الشعير والدُّخن والذرّة والتين والسُّكر .. لذلك ، شرب هارون الرشيد - مثلاً - النبيذ <sup>١٠</sup> يعرف زمانهم ، لأنبيذ هذا الزَّمان ، ولقد تنبأ إلى ذلك ابن خلدون فقال : لم يعاصر الرشيد المهر لأنَّه كان يصحب العلماء والأولياء ، ويحافظ على الصَّلوات والعبادات ، ويصلِّي الصُّبح في وقته ، ويغزو عاماً ويحج عاماً ، وإنما كان الرشيد يشرب نبيذ التمر على مذهب أهل العراق ، وفتاويمهم فيه معروفة ، وأمما المهر الصرف فلا سبيل إلى اتهامه بها ، ولا تقليد الأخبار الواهية بها ، فلم يكن الرجل بحث يُواضع محظياً من أكبر الكبار عند أهل الملة <sup>(١٠)</sup> .

ونقل زرياب إلى الأندلس ، أرق أنواع الطهي البغدادي ، وقرر أناطًا جديدة في تنظيم المائدة ، فكانوا يبدؤون بالحساء ، ثم يقدّمون اللحوم والطيور ، وينتهون بالحلوى .

وفي مصر أيام الطولونيين <sup>١٥</sup> ، تعددت ألوان الطعام ، كالدجاج ولحوم الحدي والضأن ، والفالوذج واللوزينج والقطائف ، والعصيدة التي كانت توفر في عهد المقرizi باسم « المأمونية » ، وبلغ من وفرة هذه الأطعمة ، أنها أصبحت في متناول العامة .

(١٠) وهذا لا يعني أنَّ المهر لم تعرف ، ولكنها ليست شرطاً في حفلاتهم التي اهتموا بها اهتماماً بالغاً ، تتجلّى فيها مظاهر الرُّوعة والجلال ، كحفلة زواج الرشيد من زبيدة ، والملائكة من بوران بنت الحسن بن سهل ، وقطع الندى والمعضد العباسى ؛ وإبنة السلطان ملكشاه السُّلجوقي إلى الخليفة العُباسى المقidi .. أو عند استقبال الوفود الأجنبية ، كاستقبال المقدير سنة ٣٠٥ هـ رسولي إمبراطور الروم لطلب عقد المدنية ، واستقبال الحاكم الفاطمي لرسول إمبراطور الروم ، واستقبال الحك المستنصر في الأندلس ملك الجلاقة سنة ٣٥١ هـ . والشعب على مختلف شرائحه كان يقلد هذه الاحتفالات الرائعة ، كل حسب إمكاناته .

واعتنى الإخشيديون بتنوع الطعام واشتغاله على العناصر الضرورية للتغذية ، وأقام الفاطميون الأسمطة في الأعياد والمواسم ، طول كل ساط منها نحو ثلات مئة ذراع ، وعرضه سبع أذرع ، تنشر عليه صنوف الفطائر والحلوي الشهية . مما أعد في دار الفطرة الخليفة .

٥. وكان الخلفاء والأمراء ذوو اليسار يحصلون على بوابات الفواكه بوساطة البريد ، الذي بلغ حد الكمال في عهد بنى بُويه في المشرق ، وفي عهد الفاطميين والماليك في مصر .

وفي العصر العباسي المتأخر ألف محمد بن عبد الكريم الكاتب البغدادي كتاباً تحت اسم « الطبيخ » ، وذلك سنة ٦٢٣ هـ = ١٢٢٦ م ، وصف فيه الطعام في عصره ، وفيها سبقه من العصور العباسية ، ذكر فيه من الأطعمة : الدجاج ، يسلق ويقطع ثم تعرق بالشريح - زيت السمسم - المضاف إليه الكزبرة والمستكة والدّارصيني . والمضيرة : وهي اللحم السمين من الإلية ، يقطع ويوضع في قدر ، ثم يضاف إليه ماء وملح ، ثم يغلى ، فإذا قارب النضج أضيف البصل والكرات والكون والمستكة والدّارصيني ، فإذا نضج وجفَّ ماوه لم يبق سوى الدهن ، غرف في إناء ، وأضيف إليه اللبن واللّيون والنعناع ، ثم ترك على النار حتى يغلي قليلاً ، تضاف إليه بعدها التوابل ، ثم تسخن جوانب القدر ، ويترك وينتشر حتى يهدأ .

٦. « والسّكباج » : حيث يقطع اللحم السمين ، ويوضع في قدر ، ثم تضاف الكزبرة الخضراء ، والدّارصيني والملح ، ويظل على النار حتى يغلي ، ثم يضاف إليه الكزبرة اليابسة ، والبصل ، والكرات ، والجزر أو الباذنجان .

٧. ومن الأطعمة الشهية الشعبية السمك واللحم والباقلاء ، واهريسة من أنواع الحلوي التي تباع في الأسواق كل صباح ، والعصيدة من التمر والسكر والعسل ، والثرید من المرق واللحم والمحص ، والأرز يؤكل مع اللبن والسمن والسكر ، والكباب

والرؤوس والأكareع ، وتباع في الأسواق مطبوخة ونيئة .. ويزيد في قيمة الطعام ما يضاف إليه من المسك والعنبر والعود والزعفران والقرنفل ، واللوز والفستق والجوز والبندق ..

وتتميز المغرب العربي بألوان خاصة من الطعام ، مثل « الكفتة » ، التي تطهى بالزّيت ، ويضاف إليها كيّة كبيرة من التوابل ، وفي مدينة فاس سوق يباع فيه الخبز المقلي بالزّيت ، ويُحَلَّ بالعسل ، ويتناول الناس هذا الخبز على طعام الإفطار ، ولا سيما في أيام الأعياد ، وتؤكل هذه الفطائر مع اللحم المشوي ، أو مع العسل ، أو مع الحريرة . وفي فاس - وغيرها من المدن المغربية - يشوى اللحم في السفافيد ، ويُهْبَى كانونان ، أحدهما فوق الآخر ، وتوقد النار في الكانون الأسفل ، وعندما يحمي الكانون الغلوي يوضع فيه الحمّل كاملاً من فوهة في أعلى الكانون ، حتى لا تحرق الأيدي ، وهكذا يتم شواء اللحم ، ويأخذ لوناً جميلاً ، ونكهة لطيفة ، لأن الدخان لا يصل إلى اللحم ، وإنما يصل إليه اللهب المشتعل ، ويستمر شيء اللحم على نار خفيفة طول الليل ، وفي الصباح يبدأ بيع هذا اللحم في الأسواق .

أما أسواق المغاربة ، فقد كانت المواشي قبل أن تُحمل إلى الحوانين ، تُعرض على أمين المغاربين لفحص اللحم والتأكد من سلامته من الأمراض ، ثم تسلم لحامها ورقة يحدد فيها ثمن البيع ، بحيث يستطيع كل شخص أن يراها ، ويقرأ الثمن الذي يباع به اللحم ، ويشرف المحاسب على ذلك ، وعلى باعة السمك بصفة خاصة ، كي لا يخلط السمك الطازج والسمك الفاسد ، ومن أنواع السمك الشهيرة في المغرب « الشابل » ، وقيل : « وكفى بالشابل خاماً طریأً » .



## الحياة الفكريّة الفرق الدينيّة

﴿ وَجَاهُوا فِي اللَّهِ حَقًّا جَهَادِهِ  
هُوَ أَجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي  
الَّذِينَ مِنْ خَرْجٍ مِلْهَةً أَيِّكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ  
سَمَّا كُمُّ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلٍ وَفِي هَذَا  
لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ  
وَتَتَوَلَّوْنَا شَهِيدًا عَلَى النَّاسِ قَاتِلُوهَا  
الصَّلَاةَ وَأَتُوا الزَّكَوةَ وَاعْتَصَمُوا بِاللَّهِ  
هُوَ مَوْلَانَا فَنِعْمَ الْمَوْلَى وَنِعْمَ  
النَّصِيرُ ﴾ .

[الحج : ٢٢/٧٨]

٥

١٠

مصالحة المسلمين العليا توجب وحدة الكلمة ، وألا سُنة ولا شيعة - خصوصاً وأن القرآن الكريم بقي بنجوة من كل تحرير أو تبديل ، سليماً لم يمسسه تحريفاً - بل الجميع مسلمون مؤمنون ، كما كانت تسميتهم أيام رسول الله ﷺ ، يقول عز وجل :  
﴿ مِلْهَةً أَيِّكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّا كُمُّ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ ﴾ ، [الحج ٢٢/٧٨] .

ولكن .. صادفت دعوة عبد الله بن سبأ - لتفريق كلمة الأمة ، وإثارة الفتنة أيام عثمان - في البصرة والكوفة والشام ومصر مرتعًا خصيباً ، فراح يبذور سمومه في المجتمع الإسلامي ، فهياً العقول إلى الاعتقاد بأنّ عثمان بن عفان اغتصب الخلافة ، وأخذ يؤذّي الناس على عثمان وعلى ولاته : « إنّ عثمان أخذ الخلافة بغير حق ، وهذا على وصي الرسول ﷺ ، فانهضوا في هذا الأمر فحرّكونه ، وابدؤوا بالطعن على أمرائهم ،

وأظهروا الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر تستمرون الناس ، وادعوهم إلى هذا الأمر»<sup>(١)</sup> .

وأصبحت الحال في الأمصار حرجة ، مما اضطر عثمان إلى ندب محمد بن مسلمة الأنصاري إلى الكوفة ، وأسامة بن زيد إلى البصرة ، وعبد الله بن عمر إلى الشام ، وعمار بن ياسر إلى مصر ، ليقفوا على حقيقة الأمر ، ولكن الأمر أفلت من يد عثمان وولاته ، عندما بدأ دور العمل والتنفيذ حسب خطة رسماها ابن سبا بدقة ، عندما كاتب من مصر أشياعه من أهل البصرة والكوفة ، واتفقوا على الشخصوص إلى المدينة المنورة ، فوصلوها ، واستطاع عثمان أن يعيد وفد مصر راضياً ، إلا أن كتاباً زوره ابن سبا ، أمر فيه أن تستأصل شفاعة هذا النفر ، أعاد القوم إلى المدينة ، فأغلظ عثمان رضي الله عنه الأئمان على أنه ما كتب ، ولا أمر بكتابه هذا الكتاب ، ولا علم له به .  
ولكن أصحاب الفتنة اقتحموا داره وقتلوا في الشام من عشر من ذي الحجة سنة ٣٥ هـ / ٦٥٦ م ، وبوبع علي رضي الله عنه بالخلافة ، ونصح الذين طالبوا بدم عثمان أن يتريّشوا ، حتى إذا هدأت النفوس ، وعاد الأمن إلى نصابه ، أجري الحق مجراء ، إلا أن نصائحه لم تجدي نفعاً ، فكان خروج طلحة والزبير وعائشة إلى البصرة ، وكانت موقعة الجمل في منتصف جمادى الآخرة سنة ٣٦ هـ ، والتي انتصر فيها علي ، فبادر إلى عزل الولاة الذين ولأهم عثمان ، والذين كانوا مثار الفتنة ، فأذعنوا إلا معاوية بن أبي سفيان - والي الشام - قريب عثمان ، والمطالب بدمه ، فسار على رضي الله عنه من الكوفة إلى صفين في تسعين ألفاً ، وسار معاوية بن أبي سفيان من الشام في خمسة وثمانين ألفاً ، وكانت صفين في صفر عام ٣٧ هـ ، واستطاع عمرو بن العاص بما

(١) الطبرى ٤٤٠/٤ ، ولدراسة الفرق الإسلامية انظر :

- الفصل في الملل والأهواء والنحل ، لابن حزم الطاهري الأندلسى .
- الملل والنحل للشهرستاني .
- الفرق بين الفرق للبغدادي .
- والمصادر التاريخية المعتمدة ، كالطبرى ، والكامل في التاريخ ، والبداية والنهاية ، ومروج الذهب .

أُوتِيهِ مِنْ دَهَاءَ<sup>(٢)</sup> وَحْنَكَةَ أَنْ يَفْرُقَ بَيْنَ جَنْدِ عَلِيٍّ ، عِنْدَمَا قَالَ بِفَكْرَةِ التَّحْكِيمِ : « هَذَا كِتَابُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ بَيْنَا وَبَيْنَكُمْ » ، وَكَانَ مَا كَانَ لِلتَّحْكِيمِ مِنْ أَثْرٍ ، أَبْقَى عَلَى التَّحَامِ جَنْدَ الشَّامِ ، وَانْقَسَمَ جَنْدُ عَلِيٍّ ، الَّذِي أَرَادَ أَنْ يَحْكُمَ السَّيْفَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ مَعَاوِيَةَ ، وَلَكِنَّ الْخَوَارِجَ اعْتَزَلُوهُ ، وَسَارُوا مَتَّجِهِنَ إِلَى الْمَدَائِنِ<sup>(٣)</sup> .

☆ ☆ ☆

### الْخَوَارِجُ :

وَهُمْ أَعْدَاءُ الْأُمَوَّيِّينَ ، وَأَعْدَاءُ شِيعَةِ عَلِيٍّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، لَمْ يَدْخُلُوا الْكُوفَةَ بَعْدَ صِيفَيْنِ مَعَ عَلِيٍّ ، وَنَزَلُوا قَرِيَّةً بِظَاهِرِهَا تَسْمَى حَرْوَاءَ ، وَكَانَ عَدْهُمْ اثْنَا عَشَرَ أَلْفًا ، وَنَادَى مَنَادِيهِمْ : إِنَّ أَمِيرَ الْقِتَالِ شَبَّاثَ بْنَ رَبِيعَيِّ ، وَأَمِيرَ الصَّلَاةِ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ الْكَوَاءِ<sup>١٠</sup> الْيَشْكُرِيِّ ، وَالْأَمْرُ شُورِيَّ بَعْدَ الْفَتْحِ ، وَالْبَيْعَةُ لِلَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ، وَالْأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهْيُ عَنِ الْمُنْكَرِ . وَيُسَمَّى هُؤُلَاءِ الْخَوَارِجَ ، كَمَا يُسَمُّونَ الْحَرْوَرِيَّةَ ، وَأَمْرُهُمْ غَرِيبٌ يَدْعُونَ إِلَى الْعَجْبِ ، لَا تَهُمْ قَبِيلُوا بِالتَّحْكِيمِ ، وَعَلَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ لَمْ يَقْبِلُهُ ، إِلَّا بَعْدَ أَنْ أَكْرَهُوهُ عَلَى قَبْولِهِ ، وَهُمْ يَخْرُجُونَ عَلَى مَا أَبْرَمُوهُ بَعْدَ قَبْولِ التَّحْكِيمِ .

سَارَ الْخَوَارِجُ مِنْ أَهْلِ الْبَصْرَةِ وَالْكُوفَةِ إِلَى النَّهْرَوَانَ مُسْتَخْلِفِينَ عَلَيْهِمْ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ وَهْبِ الرَّاسِيِّ ، وَأَخْذُوا يَقْتَلُونَ كُلَّ مَنْ لَمْ يَشَاطِرُهُمْ رَأْيَهُمْ ، فَسَارُ إِلَيْهِمْ عَلِيٌّ ، وَانتَصَرَ عَلَيْهِمْ ، وَلَكِنَّ فَئَةً مِنْهُمْ اعْتَزَلَتِ الْقِتَالِ ، وَلَمْ تَعْتَزِلْ رَأْيَهَا ، فَكَانُوا أَشَدَّ الْأَحْزَابِ خَطَرًا ، إِذَا يَرَوْنَ أَنْ غَيْرَهُمْ مِنَ الْمُسْلِمِينَ كُفَّارًا ، وَأَنَّ دَمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ حَلَالٌ .<sup>١٥</sup>

(٢) قال الشُّعُبِيُّ : « دَهَاءُ الْعَرَبِ أَرْبَعَةٌ : مَعَاوِيَةُ بْنُ أَبِي سَفِيَّانَ ، وَعُمَرُو بْنُ الْعَاصِ ، وَالْمَغِيرَةُ بْنُ شَبَّةَ ، وَزَيْدَ - بْنَ أَبِيهِ - فَأَمَّا مَعَاوِيَةُ بْنُ أَبِي سَفِيَّانَ فَلِلَّاَنَّةِ وَالْحَلَمِ ، وَأَمَّا عُمَرُو بْنُ الْعَاصِ فَلِلْمَعْضَلَاتِ ، وَأَمَّا الْمَغِيرَةُ فَلِلْمَبَادَهَهُ . وَأَمَّا زَيْدَ فَلِلصَّغِيرِ وَالْكَبِيرِ » ، وَكَانَ قَيْسَ بْنُ سَعْدَ بْنُ عَبْدَةَ مِنَ الدُّهَهَةِ الشَّهُورَيْنِ ، وَكَانَ أَعْظَمُهُمْ كَرَمًا وَفَضْلًا ، (أَسْدُ الْغَابَةِ ٢٤٨/٥) .

(٣) تاريخ الإسلام ٣٦٤/١

ضعف شأن الخوارج أيام الأمويين ، عندما ولـي العراق زيـاد بن أـبيه ، لما بدأه من الشدة والقسوة والعنف في معاملتهم ، وكذلك أيام الحجاج بن يوسف الشفـفي ، الذي نـكـل بهـم على يـد المـهـلب بن أـبي صـفـرة ، ومنـذ ذـلـك الـوقـت ، وبـعـد مـقـتـل قـطـري بن الفـجـاءـة<sup>(٤)</sup> ، ضـعـفت شـوـكتـهم ، وـقـلـ عـدـدهـم ، فـلـ يـحـرـكـوا سـاـكـنـاً أيام الـولـيد وأـخـيه سـلـيـانـ بنـ عـبـدـ الـمـلـكـ ، فـلـما ولـي عـمـرـ بنـ عـبـدـ العـزـيزـ الـخـلـافـةـ ، خـرـجـ شـوـذـبـ<sup>(٥)</sup> الـيـشـكـريـ ، فـكـتـبـ عـمـرـ بنـ عـبـدـ العـزـيزـ إـلـيـهـ يـقـولـ : بـلـغـنـيـ أـنـكـ خـرـجـتـ غـضـبـاـ لـلـهـ وـلـنـيـهـ ، وـلـسـتـ أـوـلـىـ بـذـلـكـ مـنـيـ ، فـهـلـمـ أـنـاظـرـكـ ، فـإـنـ كـانـ الـحـقـ بـأـيـدـيـنـاـ دـخـلـتـ فـيـاـ دـخـلـ فـيـهـ النـاسـ ، وـإـنـ كـانـ فـيـ يـدـكـ نـظـرـنـاـ فـيـ أـمـرـنـاـ ، فـأـجـابـ شـوـذـبـ عـمـرـ قـائـلـاـ : « لـقـدـ أـنـصـفـتـ ، وـقـدـ أـرـسـلـتـ إـلـيـكـ رـجـلـيـنـ يـدـارـسـانـكـ وـيـنـاظـرـانـكـ » ، وـأـثـرـتـ سـيـاسـةـ عـمـرـ بنـ عـبـدـ العـزـيزـ فـشـهـدـ أـحـدـ الرـجـلـيـنـ بـأـنـ عـمـرـ عـلـىـ صـوابـ : « مـاـ سـمـعـتـ كـالـيـوـمـ قـطـ<sup>(٦)</sup> حـجـةـ أـئـيـنـ وـأـقـرـبـ مـاـخـدـاـ مـنـ حـجـتـكـ ، أـمـاـ أـنـاـ فـأـشـهـدـ أـنـكـ عـلـىـ حـقـ » ، وـأـنـاـ بـرـيـءـ مـنـ بـرـئـ منـكـ<sup>(٧)</sup> ، فـنـصـبـ الخـوارـجـ أـنـفـسـهـمـ فـيـ الـعـرـاقـ وـأـرـضـ الـجـزـيرـةـ حـمـةـ لـلـضـعـفـاءـ وـالـمـضـطـهـدـيـنـ .

(٤) قـطـريـ بنـ الفـجـاءـةـ بنـ مـازـنـ بنـ يـزـيدـ الـكـنـافـيـ الـلـامـيـ ، مـنـ رـؤـسـاءـ الـأـزـارـقـةـ الـخـوارـجـ وـأـبـطـالـمـ ، بـقـيـ ثـلـاثـ عـشـرـ سـنـةـ يـقـاتـلـ وـيـسـلـمـ عـلـيـهـ بـالـخـلـافـةـ وـإـمـارـةـ الـمـؤـمـنـينـ ، وـالـحـجـاجـ يـسـيـرـ إـلـيـهـ جـيشـاـ بـعـدـ جـيشـ وـهـوـ يـرـدـهـ وـيـظـهـرـ عـلـيـهـمـ ، وـكـانـ كـنـيـتـهـ فـيـ الـحـربـ أـبـاـ نـعـامـةـ ( وـنـعـامـةـ فـرـسـهـ ) ، وـفـيـ السـلـمـ أـبـاـ مـحـمـدـ ، كـانـ طـاـمـةـ كـبـرـىـ ، وـصـاعـقـةـ مـنـ صـوـاعـقـ الدـيـنـاـ فـيـ الشـجـاعـةـ وـالـقـوـةـ ، اـخـتـالـفـ لـلـؤـرـخـونـ فـيـ مـقـتـلـهـ سـنـةـ ٦٩٧ـ هـ / ٢٠٠٥ـ مـ ، فـقـيلـ عـثـرـ بـهـ فـرـسـهـ فـانـدـقـتـ فـخـذـهـ فـاتـ ، وـقـيـلـ تـوـجـهـ إـلـيـهـ سـفـيـانـ بنـ الـأـبـرـدـ الـكـلـيـ فـقـاتـلـهـ وـقـتـلـ فـيـ الـمـعرـكـةـ بـالـرـيـ أوـ بـطـبـرـيـانـ ، ( الـأـعـلـامـ ٢٠٠٥ ) .

(٥) بـسـطـامـ الـيـشـكـريـ الـمـرـعـوـفـ بـشـوـذـبـ ، ثـائـرـ جـبارـ ، كـانـ أـصـحـابـهـ ٨٠ـ رـجـلـ ، حـارـبـهـ أـهـلـ الـكـوـفـةـ فـمـ يـفـلـحـوـ ، سـيـرـ إـلـيـهـ يـزـيدـ بنـ عـبـدـ الـمـلـكـ ثـلـاثـةـ جـيـوشـ ، كـلـ جـيـشـ فـيـ أـلـفـيـنـ ، فـانـهـزـمـتـ الـجـيـوشـ ، فـجـهـرـ مـسـلـمـةـ بنـ عـبـدـ الـمـلـكـ جـيشـاـ فـيـ عـشـرـةـ لـآـفـ مـقـاتـلـ بـقـيـادـةـ سـعـيدـ بنـ عـمـرـوـ الـحـرـشـيـ ، فـأـحـاطـوـاـ بـشـوـذـبـ ثـمـ قـتـلـوـهـ سـنـةـ ١٠١ـ هـ / ٧٢٠ـ مـ ، ( الـأـعـلـامـ ٥١٢ ) .

(٦) مـرـوجـ الـذـهـبـ ١٣٠٢

وفي أواخر الدولة الأموية ظهر أبو حمزة الخارجي<sup>(٧)</sup> ، الذي بايع عبد الله بن يحيى المعروف بطالب الحق سنة ١٢٨ هـ على الخلافة ، ودعا إلى قتال مروان بن محمد ، ولكن مروان بن محمد سار إليه ، فالتقى بالخوارج في وادي القرى ، فقتل أبو حمزة وكثيراً من معه ، ثم سار مروان بن محمد إلى اليمين ، وهزم عبد الله بن يحيى ( طالب الحق ) وقتله مع كثير من أتباعه ، وكانت ثورة أبي حمزة آخر ثورات الخوارج ، وإلى مروان بن محمد يرجع الفضل في القضاء عليهم .

ولمع فكرة عندهم نظرتهم بالخلافة ، ورأيهم إن كان لا بد منها ، فأصلاح الناس لها أحق بها ، فرشياً كان أم غير قرشي ، عريضاً كان أم غير عربي ، وليس عندهم نظام وراثة ، أو تفويض لمن يليها ، لذلك بقوا مصوugin بصبغة النزاع مع السلطة ، كثيري التفرق ، محدودي النظر ، ومع ذلك جعوا شجاعة وصراحة وبساطة ، أسهل شيء عليهم بيع أنفسهم لعقيدتهم ، فيقتل مثلاً عبد الرحمن بن ملجم علياً رضي الله عنه ، ويظل يقرأ القرآن ، ويرى أنه تقرب إلى الله ، وعندما أريد قطع لسانه ، جزع لكرهه أن لا يذكر الله به .

وقطع عبيد الله بن زياد أوصال خارجية ، وقال : كيف ترين ؟ فأجبت : إنْ في فكري من هول المطلع لشغلاً عن حديدكم هذه . وأقسمت غرالة الحرورية لتصلين<sup>(٩)</sup> في مسجد الكوفة ركعتين ، تقرأ في الأولى سورة البقرة ، وفي الثانية سورة آل عمران ، والكوفة معقل الحجاج ، ودار إمارته ، وبررت غرالة بقسيها ، وأرجح الحجاج عليه باب بيته .

### ومن فرق الخوارج : الأزرقة : أصحاب نافع بن الأزرق<sup>(٨)</sup> ، الذي كفر كل

(٧) الخطار بن عوف الأزدي التليبي البصري ( أبو حمزة الخارجي ) ثائر فتاك من الخطباء القيادة ، انهزم بوادي القرى سنة ١٣٠ هـ ، فللحظه عبد الملك بن محمد بن عطيّة السعدي ، فكانت بينهما وقعة انتهت بقتل أبي حمزة سنة ١٣٠ هـ / ٧٤٨ م ، ( الأعلام ١٩٢٧ ) .

(٨) صاحب نافع عبد الله بن عباس ، وكان هو وأصحابه من أنصار الثورة على عثمان ، ووالواعلياً ، =

المسلمين ، والنجدية أصحاب نجدة بن عامر<sup>(٩)</sup> ، والبيهسيّة أصحاب أبي ييّهس بن جابر<sup>(١٠)</sup> ، والإباضية أصحاب عبد الله بن إباض التميمي<sup>(١١)</sup> ، الذين لم يغلو في الحكم على مخالفיהם ، وهم إلى المسالمة أميل ، والصفرية أصحاب زياد بن الأصرف<sup>(١٢)</sup> .. وكل هذه الفرق الخارجية اشتغلت في الحكم على مخالفיהם ، وعاملوهم معاملة الكافر عابد الوثن .

٥



### الشيعة :

أنصار علي بن أبي طالب رضي الله عنه ، ويرون أنه أحق بالخلافة من أبي بكر وعمر وعثمان ، وعليه فالواجب المترتب عليهم ، رد الحق إلى صاحبه سرّاً وجهاً .

= وبعد التحكيم خرجوا عليه ، ولما علموا بثورة عبد الله بن الزبير على الأمويين بملة توجهوا إليه ، وقاتلوا عسكراً الشام في جيش ابن الزبير إلى أن مات يزيد بن معاوية سنة ٦٤ هـ ، وانصرف الشاميون ، وبوبع ابن الزبير بالخلافة ، ولمّا علم نافع برأي عبد الله بن الزبير بعثمان : « أنا ولابن عثمان وعنت لأعدائه » ، لم يرضه ذلك ، فانصرف وأصحابه إلى البصرة ، وخرج بثلاث مئة ، قاتله المهلب بن أبي صفرة ، ولقي الأهوال في حربه ، قتل نافع يوم ( دولاب ) على مقربة من الأهواز سنة ٦٥ هـ / ٦٨٥ م ، ( الأعلام ٢٥٢٧ ) .

(٩) نجدة بن عامر المزوري ، من بني حنيفة ، رأس الفرقة النجدية نسبة إليه ، كان أول أمره مع نافع بن الأزرق ، ثم استقل باليامنة سنة ٦٦ هـ ، وتسنمى بأمير المؤمنين ، وجّه إليه مصعب بن الربيبر خيلاً بعد خيل ، قتل سنة ٦٩ هـ / ٦٨٨ م ، ( الأعلام ١٠٨ ) .

(١٠) أبو ييّهس هيّضم بن جابر ، كفر نافع بن الأزرق وعبد الله بن إباض في بعض ماذهباً إليه ، وتبعته جماعة ، طلبه الحجاج ، واستطاع عثمان بن حيّان المري والمدينة المنورة اعتقاله ، وصلب بالمدينة سنة ٩٤ هـ / ٧١٣ م .

(١١) عبد الله بن إباض ( ت ٨٦ هـ / ٧٠٥ م ) ، لا يزال مذهبه منتشرًا في الجزائر ( وادي ميزاب ) ، وفي سلطنة عُمان ، ( الأعلام ٦٢٤ ) .

(١٢) الصفرية الزيدية : « خالقو الأزارقة والنجدات والإباضية في أمور منها : أنهم لم يكفروا القعدة عن القتال إذا كانوا موافقين في الدين والاعتقاد ، ولم يحکموا بقتل أطفال المشركين وتکفیرهم وتخلیدهم في النار .. » ، ( الملل والنحل ١٣٧/١ ) .

خفت جذوة التشيع في نفوس أهل العراق ، بعد نزول الحسن بن علي رضي الله عنه عن حقه في الخلافة لمعاوية بن أبي سفيان ، ومجادرته العراق إلى المدينة المنورة ، ولكن سبّ علي رضي الله عنه والبيت على المنابر ، أثار حنق الشيعة ، وبعد مقتل حجر بن عدي<sup>(١٢)</sup> أيام معاوية ، هداً أمر الشيعة ، وأصبح التشيع أمراً نظرياً .

وأيام يزيد بن معاوية ، وبعد استشهاد الحسين رضي الله عنه في أرض كربلاء ، وحد الشيعة صفوهم ، وزاد حنقهم على بني أمية ولادتهم ، ظهر (التوأبون) أيام مروان بن الحكم سنة ٦٥ هـ ، الذين نصبوا سليمان بن ضرداً<sup>(١٤)</sup> ، ودعوا الناس للأخذ بثأر الحسين ، ولكن عبيد الله بن زياد ، ألحق بهم هزيمة ، وقتل ابن ضرداً .

ولما انضم المختار بن أبي عبيد التقى إلى الشيعة ، مؤسساً (الكيسانية)<sup>(١٥)</sup> ، وانتصر على ابن زياد ، استفحلا أمره ، فعمل عبد الله بن الرزير - المعتصم في مكة المكرمة - على الإيقاع به ، فأرسل إليه جيشاً بقيادة أخيه مصعب ، بعد أن ولأه العراق ، فانتصر قرب الكوفة سنة ٦٧ هـ ، وقتل المختار .

(١٢) سنة ٥١ هـ / ٦٧١ م ، ويسمى حجر الخير ، صحابي شجاع شهد القادسية ، من أصحاب علي ، قُتل في مرج غذاء - قرب دمشق - مع أصحاب له ، (الأعلام ١٦٩/٢) .

(١٤) سليمان بن ضرداً [٢٨ ق. هـ - ٦٤ م = ٥٩٥] ، صحابي ، شهد الجل وصفيين مع علي ، كان من كاتب الحسين وتختلف عنه ، وخرج بعد ذلك مطالباً بدمه ، فترأس (التوأبين) ، ونشبت معركة بين سليمان وعبيد الله بن زياد ، فقتل سليمان بعين الوردة ، قتلته يزيد بن الحسين ، (الأعلام ١٢٧/٣) .

(١٥) لم يلق المختار عطف محمد بن الحنفية وتأييده ، لأنّه لم يكن يثق بأهل الكوفة الذين خذلوا آباء وأخويه من قبل ، والكيسانية نسبة إلى كيسان مولى علي رضي الله عنه ، والكيسانية تغالي في وجوب طاعة الإمام وإنفراده بتأويل الشريعة ، ويعتقدون بالترجمة ، أي بترجمة محمد بن الحنفية ، كما يعتقدون بنبوة علي والحسن وابن الحنفية ، ويقول الشهريستاني : « إنَّ جميع الكيسانية يعتقدون أنَّ الدين طاعة رجل ، وأنَّ طاعتهم ذلك الرجل تبطل ضرورة التمسك بقواعد الإسلام كالصلة والصوم والحج وهكذا » ، (الملل والنحل ١٩٦/١) .

وظل عبد الملك بن مروان يرقب الأحداث ، وينتظر ضعف كل الأطراف، المتحاربة ، فلم يكدر مصعب يفرغ من قتال الختار ، حتى خرج إليه عبد الملك بحاربه ، وراسل قواد مصعب وأعيان الكوفة ، ومناهم الأماني حتى أفسدهم عليه ، إلا إبراهيم بن الأشقر ، فصفا الجو لعبد الملك في العراق ، ولم يبق أمامه إلا بلاد الحجاز ، فسَيَّرَ الحجاج بن يوسف الثقفي للقضاء على عبد الله بن الزبير<sup>(١٦)</sup> .

ويُكَنْ تَبَيِّنَ مذهبينَ كَبِيرَيْنَ باقِيَنَ إِلَى يَوْمِنَا هَذَا : الْزَّيْدِيَّةُ ، وَالإِمَامِيَّةُ .

**الرَّيْدِيَّةُ :** خرج زيد بن علي زين العابدين بن الحسين بن علي بن أبي طالب ، في عهد هشام ، وإليه تنسب الرَّيْدِيَّةُ الَّتِي تفرَّعَتْ عنْها جماعة الرَّافِضَة<sup>(١٧)</sup> ، قُتلَ زيد سنَة ١٢٢ هـ ، وكان رحْمَهُ اللَّهُ قوياً عالماً ، نجحَ اتِّباعُه في اليمَنِ وطَبْرِسَانَ ، تَلَمَّذَ الأَصْوَلَ لِواصِلَ بْنَ عَطَاءَ ، وَمَنْ مَذَهْبُهُ جُوازُ إِمَامَةِ الْمُفْضُولِ مَعَ وُجُودِ الْأَفْضَلِ ، وَمَنْ أَجْلَ هَذَا صَحْحٌ إِمَامَةُ أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرٍ ، وَلَمْ يَتَبَرَّأْ مِنْهُمَا .

وَلَا تَقْيَةُ عِنْدِ الرَّيْدِيَّةِ ، وَلَا عَصْمَةُ لِلْأَئِمَّةِ ، وَلَا غَيْبَةُ لَهُمْ ، فَهُمْ أَقْرَبُ الْفِرَقِ إِلَى السُّنْنَةِ .

(١٦) استطاع عبد الله بن الزبير بن العوام أن يعكر صفو الأمويين ردحاً من الزمن ، ولكن عبد الملك بعد أن صفال له الجو في العراق ، سَيَّرَ الحجاج بجيش كثيف للقضاء على ثورة ابن الزبير ، فحاصر مكة المكرمة ، وأظهر ابن الزبير مع من بقي معه شجاعة نادرة ، حتى قتل في جنادي الآخرة سنة ٧٣ هـ ، وبذلك قضى على الزبيديين بعد حكم تسعة سنين (٦٤ - ٧٣ هـ) للحجاج والعراق ومصر .

(١٧) ويرجع السبب في تسميتهم (الرافضة) إلى أن زيداً لما اشتراك مع يوسف بن عمر الثقفي ، قالوا له : «إنا ننصرك على أعدائك بعد أن تخربنا برأسك في أبي بكر وعمر المذئبين ظلماً جدك علي بن أبي طالب» ، فقال زيد : «إنني لا أقول فيها إلا خيراً ، وما سمعت أبي يقول إلا خيراً ، وإنما خرجت على بي أمية لأنهم قتلوا جدي الحسين ، وأغاروا على المدينة يوم الحرة ، ثم رموا بيت الله بحجر النجنيق والنار» ، فقارقوه عند ذلك حتى قال لهم رفضتوني ، فأطلق عليهم (الرافضة) .

الإمامية : سُمِّوا بهذا الاسم لاتهامهم بالإسلام من ناحية الإمامة ، وهم يرون أنَّ  
الأئمَّة هُم علٰيٰ وأبناؤه من فاطمة حسراً ، وعلى التَّعيين واحداً واحداً<sup>(١٨)</sup> .

ومن تعاليمهم : عصمة الإمام ، وغيبة الحجَّة محمد بن الحسن العسكري ، وهو المهدى  
المتظر ، والرَّجعة ، والتَّقْيَة .

وأهم فرق الإمامية (الاثنا عشرية) ، وسميت بهذا الاسم لأنَّها تقول باثنى عشر  
إماماً على التَّرتيب من علي رضي الله عنه ، إلى محمد المهدي المتظر<sup>(١٩)</sup> .

المُرْجِحَة : نشأت هذه الفرقة في مدينة دمشق خلال النصف الثاني من القرن  
الأول الهجري ، وإذا كان أساس الاعتراض الموقف من مرتكب الكبيرة ، أيَّسَّى مؤمناً  
أم لا ، فأساس التشريع هو الإمامة ، وأساس الإرجاء هو تحديد معنى الإيمان ، وما يتبع  
ذلك من أبحاث .

والإرجاء هو التَّأخير ، ورأي أصحاب هذه الفرقة إرجاء الحكم على العصاة إلى  
يوم القيمة ، ويتحرجون عن إدانة أيٌّ مسلم منها كانت الذُّنوب التي اقترفها ، ويقولون  
ما الإيمان ؟ ويجيبون : لدينا عناصر ثلاثة : تصديق بالقلب ، وإقرار باللسان ، وقيام  
بأنواع الأعمال من صلاة وصوم وزكاة وحج ، فائيُّ هذه هو الإيمان ؟ أو هل هو كُلُّها

(١٨) وهم اثنا عشر إماماً : ١ - علي بن أبي طالب ، ٢ - الحسن ، ٣ - الحسين ، ٤ - علي بن الحسين زين العابدين ، ٥ - محمد بن علي الباقر ، ٦ - جعفر بن محمد الصادق ، ٧ - موسى بن جعفر الكاظم ، ٨ - علي بن موسى الحادى ، ٩ - محمد بن علي الجواود ، ١٠ - علي بن محمد الهادى ، ١١ - الحسن بن علي العسكري ، ١٢ - الحجَّة بن الحسن المهدي المتظر ، (سيرة الأئمَّة الاثني عشر ، ج ١ و ٢ ، دار التعارف  
بيروت ، هاشم معروف الحسني) .

(١٩) وينتسب إلى الشيعة الإمامية (الإسماعيلية) ، ومنهم : (إخوان الصفا وخَلَان الوفا) ، الذين عملوا  
بكل طاقتهم لنقويض أُسس جميع الأديان ، فيما من الباطنية الذين عدوا الفلسفة فوق الشريعة ، وهم  
يدعون إلى دين جديد ، ودولة جديدة ، وتشييعهم ستار يخونون تحته آراءهم الحقيقة ، وجعلوا للدين  
باطلاً وظاهراً ، والحقيقة في الباطن ، ومن وجد الباطن ، فهو ليس بحاجة إلى الظاهر من صلاة  
وصوم .

جِيَعاً ؟ وَعَلَى هَذَا الْبَحْث دَار الإِرْجَاء ، فَكَثِيرٌ مِنْهُمْ ظَنَّهُ تَصْدِيقاً بِالْقَلْب فَقْط ، أَوْ هُوَ مَعْرِفَةُ اللَّهِ بِالْقَلْب ، وَلَا عَبْرَةُ بِالظَّهُور ، فَإِنَّ مَنْ أَمَنْ قَلْبَهُ مُؤْمِنٌ مُسْلِمٌ ؛ وَلَيْسَ الْإِقْرَارُ بِاللِّسَان ، وَلَا الْأَعْمَالُ مِنْ صَلَةٍ وَصَوْمٍ وَنَحْوُهَا إِلَّا جَزءاً مِنِ الْإِيمَان .

وَحِجْتُهُمْ أَنَّ الْإِيمَان فِي الْلُّغَةِ هُوَ التَّصْدِيقُ ، وَمِنْهُمْ مَنْ رَأَى أَنَّ الْإِيمَان تَصْدِيقٌ بِالْقَلْب ، وَإِقْرَارٌ بِاللِّسَان .<sup>٥</sup>

بَيْنَا الْإِيمَان تَصْدِيقٌ بِالْقَلْب ، ثُمَّ إِقْرَارٌ بِاللِّسَان ، وَعَمَلٌ بِالطَّاعَاتِ ، لَأَنَّ الْصَّلَاةَ لِغَةُ الدُّعَاء ، وَفِي الشَّرْعِ هَا مَعْنَاهَا الْخَاصُ ، فَالآيَاتُ رَبِطَتْ بَيْنَ الْإِيمَانِ وَالْعَمَلِ : ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا ..﴾<sup>(٢٠)</sup>.

وَكَانَ أَشَدُّ خُصُومِهِمْ : الْمُعْتَزِلَةُ ، وَالْخَوَارِجُ ، لَأَنَّ هَاتِينِ الْفَرَقَتَيْنِ اشْتَرَطَتَا فِي الْإِيمَانِ الْعَمَلَ بِالطَّاعَاتِ ، وَاجْتِنَابَ الْمَعَاصِي .<sup>٦</sup>

وَرُوِيَ عَنِ الْمُؤْمِنِ - الْخَلِيفَةِ الْعَبَّاسِيِّ - أَنَّهُ قَالَ : «الإِرْجَاء دِينُ الْمُلُوكِ»<sup>(٢١)</sup> ، وَهَذِهِ الْجَملَةُ تَحْتَلُّ مَعْنَى عَدِيداً ، مِنْهَا أَنَّ الإِرْجَاء هُوَ الدِّينُ الَّذِي يَرْضَاهُ الْمُلُوكُ مِنْ أَتْبَاعِهِمْ ، فَلَا يُشَيِّرُونَ شَغْبًا مِهْمَا ارْتَكَبَ الْمَلِكُ مِنْ مَعَاصِيٍّ ، وَتَكَلَّلَ أَمْرُهُمْ وَعَقَابُهُمْ أَوْ إِلْعَافُهُمْ عَنْهُمُ اللَّهُ ، أَوْ إِنَّ الإِرْجَاء أَنْسَبُ الْمَذاهِبِ لِأَنَّ يَعْتَنِقُهُ كُلُّ مَلِكٍ ، لَأَنَّهُ يَحْمِلُ عَلَى أَنْ يَنْظُرَ لِأَهْلِ الْمَذاهِبِ كُلُّهُمْ مِنْ مُعْتَزِلَةٍ وَخَوَارِجٍ وَشِيعَةٍ .. نَظَرَةٌ وَاحِدَةٌ مُعْتَدِلَةٌ ،<sup>١٥</sup> فَلَا يَكْفُرُ أَحَدًا ، وَلَا يَتَعَذَّذُ إِجْرَاءَ ضَدِّهِمْ ، فَكُلُّهُمْ مُؤْمِنُونْ ، وَمِنْ عَصَى فَأَمْرَهُ إِلَى اللَّهِ ، وَهَذَا يَجْعَلُهُ فَوْقَ الْمَذاهِبِ ، فَهُوَ مَلِكُ الْجَمِيعِ ، وَلَكِنَّ الْمُؤْمِنَ كَانَ أَبْعَدُ النَّاسِ عَنِ هَذَا ،<sup>١٠</sup>

(٢٠) فِي كِتَابِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ : ﴿وَبَشِّرُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾ ، [٢٥/٢] ، ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾ ، [٨٢/٢] ، [٤١/٧] ، [١٢١] ، [٥٦/٤] وَ[٥٨/٤٠] ، [٧/٢٩] ، [٧/٣٥] وَ[٥٨/٤٠] ، [٢٢/٤٢] ، [٩٧/١٩] ، [٢٣/١١] ، [٩١٠] ، [٣٠/١٨] ، [١٠٨] وَ[٨/٣١] ، [١١/٨٥] ، [٨/٤١] ، [٧/٩٨] ، وَعَشْرَاتُ الْآيَاتِ الْأُخْرَى الَّتِي تَرْبِطُ الْإِيمَانَ بِالْعَمَلِ .

(٢١) تَارِيخُ بَغْدَادِ لَطِيفُورِ ، ص ٨٦

فقد تورّط في الاعتزال ، وحمل الناس على اعتناقه ، وأجبرهم على القول بخلق القرآن ، وأوصى المعتصم بالاعتزال .

والمرجئة رضيت بحكمبني أمية ، ما داموا نطقوا بالشهادتين ، تاركين الفصل في أمرهم إلى الله وحده ، ويسقط الدّولة الأمويّة سنة ١٣٢ هـ أفل نجم المرجئة ، ومن أعلامهم جهُم بن صفوان<sup>(٢٢)</sup> ، الذي وضع العقيدة فوق العمل ، وهذا يدفع مثل هذه العقيدة إلى طرح الفرائض العمليّة للإسلام .

☆ ☆ ☆

**المُعْتَزِلَةُ :** قامت هذه الطائفة عندما اختلف واصل بن عطاء<sup>(٢٣)</sup> مع أستاده الحسن البصري<sup>(٢٤)</sup> في مسألة المؤمن العاصي الذي ارتكب كبيراً، أيسمى مؤمناً أم لا؟ ١. ورأى واصل أن مثل هذا الشخص لا يمكن أن يسمى مؤمناً ، كما لا يسمى كافراً ، بل يجب أن يوضع في منزلة بين المنزليّن ، واتخى واصل ناحية بعيدة من المسجد ، وأخذ يشرح رأيه لزملائه من التلاميذ الذين اتبّعوه ، فكان الحسن البصري يقول للذين التفوا حوله : « إنّ واصلًا اعتزل عنّا » ، ومن هنا جاءت التسمية : ( المعتزلة ) .

« كان مبدؤهم أول أمرهم البعد عن السياسة ، والتفرغ لعبادتهم ودعوتهم ..

(٢٢) جهُم بن صفوان السُّرْقَنْدِي (أبو عرز) : [ ت ١٢٨ هـ ٧٤٥ م ] ، وهو رأس الجهميّة ، قُبض عليه نصر بن سيار وقتلته ، (الأعلام ١٤١/٢).

(٢٣) واصل بن عطاء الغزال (أبو حذيفة) : [ ٨٠ - ١٢١ هـ / ٧٠٠ - ٧٤٨ م ] ، رأس المعتزلة ، ومن أمّة البلقاء والتكلّمين ، له تصانيف منها : (أصناف المرجئة) ، و(المنزلة بين المنزليّن) ، و(معاني القرآن) ، و(طبقات أهل العلم والمجهل) ، و(السُّبُيل إلى معرفة الحق) ، و(التُّوبة) ، (الأعلام ١٠٩/٨).

(٢٤) الحسن بن يسار البصري (أبو سعيد) : [ ٦٤٢ - ٧٢٨ هـ / ١١٠ - ٢١ م ] ، تابعي كان إماماً أهل البصرة ، وحثّر الأمّة في زمانه ، وهو أحد العلماء الفقهاء الفصحاء الشجعان النُّسّاك ، ولد بالمدينة ، وشبّ في كتف علي بن أبي طالب ، (الأعلام ٢٢٧/٢).

ولكنّهم تحولوا عن هذا المبدأ بعد ذلك وانغمسو في السياسة ، وصاروا وزراءً وعُمَالاً ، وأطلق المؤمن والمعتصم والواثق أيديهم في السياسة ، فنكلوا بخصومهم ، وأذاقوا الناس العذاب إذا هم لم يقولوا بخلق القرآن .. وسي المؤرخون هذه الفترة بمحنة خلق القرآن «<sup>(٢٥)</sup> » ، وأبطل المتوكّل القول بخلق القرآن ، فهجر الناس المعتزلة ، فقلّ عددهم ، وضعف شأنهم .

٥

من أعلام المعتزلة : عمرو بن عبيد<sup>(٢٦)</sup> ، وأبو المديّل العلّاف<sup>(٢٧)</sup> ، وإبراهيم بن سيار النّظّام<sup>(٢٨)</sup> الذي تناول مسائل كثيرة عدّت من مسائل الاعتزال ، فردًّا كثيراً على شبه الملحدين ، وتكلّم في إعجاز القرآن ، وفي القياس والإجماع ، وطالب بعرض الأحاديث على العقل ، ونفي مالم يقبله العقل منها ، وجاء بعده الجاحظ<sup>(٢٩)</sup> ، وكان لسان المعتزلة في عصره ، فردًّا على المُشَبِّهَة ، وتكلّم في إعجاز القرآن ، وألف كتاب : (حجج النّبُوَّة)<sup>(٣٠)</sup> ، نصرة للرسالة واحتجاجاً لها .

(٢٥) ظهر الإسلام ٩٤

(٢٦) عمرو بن عبيدة الثّيبي بالولاء (أبو عثمان) : [١٤٤ - ٦٩٩ هـ / ٧٦١ م] ، شيخ للعتزلة في عصره ، ومفتياها ، اشتهر بزهده وعلمه ، (الأعلام ٨١٥/٥).

(٢٧) محمد بن المديّل العلّاف (أبو المديّل) : [١٣٥ - ٧٥٣ هـ / ٨٥٠ م] ، من أمّة المعتزلة ، اشتهر بعلم الكلام ، (الأعلام ٤٢١/٧).

(٢٨) إبراهيم بن سيار بن هانئ البصري (أبو إسحاق النّظّام) : [٢٣١ هـ / ٨٤٥ م] ، من أمّة المعتزلة ، تبحّر في علوم الفلسفة ، (الأعلام ٤٢١).

(٢٩) عمرو بن بحر بن محبوب الكاتبي بالولاء (أبو عثمان الجاحظ) : [١٦٣ - ٢٥٥ هـ / ٧٨٠ - ٨٦٩ م] ، كبير أمّة الأدب ، ورئيس الفرقـة الجاحظـية من المـعتـزلـة ، له تصـانـيفـ منها : (الـحيـوانـ) ، وـ(الـبـيـانـ) ، وـ(الـتـبـيـينـ) ، وـ(سـحـرـالـبـيـانـ) ، وـ(التـاجـ) ، وـ(الـبـخـلـاءـ) ، وـ(الـمـحـاسـنـ) ، وـ(الـأـضـدـادـ) .. (الأعلام ٧٤٥).

(٣٠) وصلنا منه نتف ضمن (رسائل الجاحظ) ، وما قاله الجاحظ فيه : « راح محمد ﷺ يتحداهم بالقرآن منذ أول لحظة ، ثمّ أن يأتوا بسورة واحدة من مثله ، ولم يكن القوم الذين يناظرهم محمد ﷺ قوماً عاديين ، إنّهم شيكسون خصّمون ، لا يسكنون على ضيم ، ولا ينامون على مؤجّلة .. ما السرّ في سكوت العرب عن المعارضة وقد صَرَّحَ التّحدّي أسماعهم بإلحاد وشدّة؟ إنّ القوم قد أدركوا علوًّا كعب القرآن =

انقسم المعتزلة إلى فرق ، أو إلى مدارس ، نسبة إلى رئيسيهم ، مثل : الواصليّة نسبة إلى واصل بن عطاء ، والهذلليّة نسبة إلى أبي الهذيل العلاف ، والنظاميّة نسبة إلى إبراهيم بن سيار النّظام ، والماحوظيّة نسبة إلى عمرو بن بحر الماحظ .

وتتکون عقيدة المعتزلة من خمسة أصول هي :

الْتَّوْحِيدُ<sup>(٢١)</sup> : وهي الأصل الأول ، والعدل : وهو الأصل الثاني ، ومعنىه أنَّ الله لا يحبُّ الفساد ، ولا يخلق أفعال العباد ، بل إنَّهم يفعلون ما أمرُوا به ، ونهوا عنه ، بالقدرة الّتي جعلها الله لهم ، ورَكَبُوها فيهم ، وإنَّه لم يأمر إلاً بما أراد ، ولم ينْهِ إلاً عما كره ، وإنَّه ولِي كلُّ حسنة أمر بها ، بريء من كلُّ سيئة نهى عنها . والوعيد : وهو الأصل الثالث ، ومعنىه أنَّ الله لا يغفر لمرتكب الكبائر إلاً بالتَّوبَة . وأمَّا القول بالمنزلة بين المزليَّين : وهو الأصل الرابع ، فهو أنَّ الفاسق المرتكب للكبائر ليس بهؤمن ولا بكافر ، بل يسمى فاسقاً . أمَّا القول بوجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر : وهو الأصل الخامس ، فإنَّه واجب على سائر المؤمنين على حسب استطاعتهم في ذلك ، بالسُّيفِ فما دونه ، ولا فرق بين مجاهدة الكافر والفاشق .

وقالوا يخلق القرآن<sup>(٢٢)</sup> ، وبسلطنة العقل وقدرته على معرفة الحسن والقبيح ، ولو

لم يرد بها شرع .

= الكريم في البلاغة والنُّظم ، وأحسُّوا بعجزهم التام عن الإتيان به .. فسكتوا إيشاراً للسلامة ، وحتى لا يكشف أمرهم أمام الناس » ، وأكَّد الماحظ (إعجاز القرآن) في بيانه ونظميه . (انظر مجلة الجميع : الجزء الرابع ، المجلد الثالث والستون) .

(٢١) آمن المعتزلة إيماناً عيناً بوحدانية الله عزَّ وجلَّ ، ولكنهم فلسفوا الْوَحْدَانِيَّة ، فقالوا : ليست ذاته مركبة من اجتماع أمور كثيرة ، لأنَّ كلَّ مركب مفتقر إلى غيره ، والله متنزه عن الافتقار ، إنه واحد تام الأحدية ، ثمَّ قالوا : إنَّ ذات الله وصفاته شيء واحد ، فالله حيٌّ عالم قادر بذاته ، وهذه مسألة لم تتر في الإسلام من قبل ، فلم يعرف عن الصَّحابة شيء من هذا ، فرأى السَّلف الصَّالِح أنَّه يجب أن تؤمن بصفات الله كما جاءت ، ونكفُّ عن التأويل ، لأنَّ صفة الصَّحابة والتَّابعين لم يتعرّضوا لذلك ، وأنكروا الجدل وللراء في الدين .

(٢٢) أول من قال يخلق القرآن الجعدي بن دُرُّهم [ت نحو ١١٨ هـ / نحو ٧٣٦ م] ، جاء في ترجمته : مبتدع له =

ولهم نظرة في آيات كثيرة ، مثل قوله تعالى : ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ ، [الشُّورى ١١/٤٢] . وأيات ظاهراها يدل على التجسم : ﴿ يَدُ اللهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ ، [الفتح ١٠/٤٨] ، فقالوا : نتسك بآيات التَّنْزِيه ونشرحها ونوضّحها ونخللها ، ونؤول آيات الوجه واليدين بما يتّفق مع التَّنْزِيه ، فمعنى : ( يَدُ اللهِ ) كَا وصفها اليهود إنها مغلولة ، يعني البخل ، وقوله عَزْ وجلَّ : ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَاتٍ ﴾ ، [المائدة ٦٤/٥] ، ٥ تعبير مجازي يدل على إثبات غاية السخاء ، ونفي البخل ، وفي قوله تعالى : ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾ ، [طه ٥٠/٢٠] ، قالوا : كناية عن الْمُلْك ، و ( وجه الله ) يعني ذاته ..

وهكذا ، لَا خلوص لهم دليل التَّنْزِيه على النَّحو الَّذِي فسَّروه به ، أَوْلَوا كُلَّ الآيات الدَّالَّة على الجهة ، وعلى الأعضاء ، فعلوا ذلك في جميع الآيات والأحاديث الْتِي يخالف ظاهراها أصل التَّوْحِيد بالمعنى الَّذِي شرحوه ، فنفوا الجهة ، لأنَّ إثباتها إثبات المكان ، وإثبات المكان إثبات المُجْسِيَّة ، وكانوا منطقين مع أنفسهم ، وساروا في تطبيق نظرِيَّاتهم إلى آخر حدود التَّطبيق .




---

أَخْبَارُ فِي الزِّندَقَةِ ، سُكُنُ الْجَزِيرَةِ الْفَرَاتِيَّةِ ، وَأَخْذُ عَنْهُ مُرْوَانَ بْنَ مُحَمَّداً وَلِيَ الْجَزِيرَةِ فِي أَيَّامِ هَشَامِ بْنِ عبدِ الْمَلِكِ فَنَسَبَ إِلَيْهِ ، قَالَ ابْنُ تَغْرِيْبِيْرِدِيْ فِي كَلَامِهِ عَنْ مُرْوَانَ : « كَانَ يَعْرَفُ بِالْجَعْدِيِّ نَسْبَةً إِلَى مَؤَيِّبِهِ جَعْدِ بْنِ دَرْهَمٍ » ، وَقَالَ ابْنُ الْأَثِيرِ : كَانَ مُرْوَانَ يُلْقَبُ بِالْجَعْدِيِّ لِأَنَّهُ تَعْلَمَ مِنْ جَعْدِ بْنِ دَرْهَمٍ مَذَهِبَهُ فِي القِولِ بِخَلْقِ الْقُرْآنِ وَالْقَدْرِ ، (الأَعْلَامُ ١٢٠/٢) . ثُمَّ قَالَ بِذَلِكِ الْجَهْنَمُ بْنُ صَفْوانَ ، ثُمَّ جَاءَ الْمُعْتَلَةُ وَقَالُوا بِخَلْقِهِ مَا قَالَ بِهِ الْمَجْمِيَّةُ ، وَفِي كِتَابِ (الْحَيْثَةِ) أَوِ الْمَسَاطِرِ الْكَبْرِيِّ فِي مُخْنَةِ خَلْقِ الْقُرْآنِ ، لِإِلَامِ الْمَاجِدِ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ بْنِ يَحْيَى بْنِ مُسْلِمِ الْكَنَّاَنِيِّ الْمَكِيِّ (ت : ٢٤٠ هـ) ، دَارُ الْفَتْحِ ، بِيَرُوتِ ١٩٨٣ تَفَضُّلَا لِاعْتِقَادِ الْمُعْتَلَةِ بِخَلْقِ الْقُرْآنِ .

## أهل السنة :

عُرِفَ هذا الاسم منذ أيام أبي الحسن الأشعري البصري<sup>(٣٣)</sup> ، الذي نشأ معتزلياً ، ثم عدلَ في بعض مسائل الاعتزال وصوبَ ، بعد تفكُّر وتدبُّر ، وبعد مناظرة أستاذه أبي علي الجبائي<sup>(٣٤)</sup> ، حيث رجح رأي الأشعري ، ولا ينكر أنَّ الظروف التارخية ساعدته في انتشار مذهبة ، لقد ملَّ الناس المناظرات والمحاكبات والمحن التي شهدوها أو سمعوا بها في (محنة خلق القرآن) ، وتخلَّت السُّلْطَة أيام المُتوَكِّل<sup>(٣٥)</sup> عن نصرة المعتزلة ، مما جذب نفوس الناس إلى الأشعري ، خصوصاً وقد امتلك حجَّة قويَّة لفت الأنظار ، مع صلاح وتقوى وحسن منظر<sup>(٣٦)</sup> .

كاً رَزِقَ الأشعري أتباعاً كثيرين من العلماء الأقوباء من شافعية ومالكية وحنفية وحنبلية ، كالجلويني (إمام الحرمين) ، والإسفرايني ، والباقلاني ، والشيخ أبي بكر القفال ، والحافظ البرجاني ، والشيخ أبي محمد الطبرى ، والحافظ المروي ، والخطيب البغدادي ، وأبي القاسم القشيري ، وأبي حامد الغزالى ، وابن عساكر ، وأبي طاهر السُّلَفي ، وفخر الدين الرازى ، وسيف الدين الأدمي ، وعز الدين بن عبد السلام .. وكلُّ هؤلاء نصروا الأشعريَّة ، مع علو مكانتهم ، وسعة نفوذهم ، مما آل أخيراً إلى انتشار المذهب ، وتراجع خصومهم وأفول نجمهم .

(٣٣) علي بن إساعيل بن إسحاق (أبو الحسن الأشعري) : [٢٦٠ - ٢٢٤ هـ ٩٣٦ - ٨٧٤ م] ، من نسل الصحابي أبي موسى الأشعري ، مؤسس مذهب الأشاعرة ، كان من الأئمَّة المتلَكَّلين المجتهدِين ، ولد في البصرة ، وتوفي ببغداد ، بلغت مصنفاتَه ثلاثة كتب ، منها : (إمامَة الصديق) ، و(الرُّدُّ على الجستمة) ، و(مقالات الإسلاميين) ، و(الإبانة عن أصول الديانة) .. (الأعلام ٢٦٢/٤) .

(٣٤) محمد بن عبد الوهاب بن سلام الجبائي (أبو علي) : [٢٢٥ - ٣٠٢ هـ ٩١٦ - ٨٤٩ م] ، من أئمَّة المعتزلة ، ورئيس علماء الكلام في عصره ، نسبته إلى (جي) من قرى البصرة ، اشتهر في البصرة ، ودفن بجي ، (الأعلام ٢٥٦/٦) ، وجبي في (معجم البلدان) ٩٧٢/٢ .

(٣٥) جعفر (المُتوَكِّل على الله) بن محمد (المُتَّقِّم بالله) بن هارون الرشيد (أبو الفضل) : [٢٠٦ - ٢٤٧ هـ / ٨٢١ - ٨٦١ م] ، (الأعلام ١٢٧/٢) .

(٣٦) انظر : ظهر الإسلام الجزء الرابع ، فصل أهل السنة ، والمملل والنحل ٩٤/١ بحث (الأشعرية) .

لقد خالف الأشعري المعتزلة في أصول فكرهم ، فقال بآيات الصفات لله تعالى ،  
فإياتات العلم والقدرة والإرادة له ، يدل على وجود هذه الصفات متيّزة ، لأنّه لا معنى  
لكلمة عالم إلّا أنه ذو علم ، ولا قادر إلّا أنه ذو قدرة .. إنَّ الله تعالى عالم بعلم ، قادر  
بقدرة ، حيٌّ بحياة ، مريد بإرادة ، متكلّم بكلام ، سميع بسمع ، بصير ببصر ، « وهذه  
الصفات أزلية قائمة بذاته تعالى ، لا يقال : هي هو ، ولا هي غيره ، ولا : لا هو ،<sup>٥</sup>  
ولا : لا غيره . والدليل على أنه متكلّم بكلام قديم ، ومريد بإرادة قديمة أنه قد قام  
الدليل على أنه تعالى ملك ، والملك من له الأمر والنهي ، فهو أمير ، ناهٍ . فلا يخلو إمّا  
أن يكون أمراً بأمر قديم ، أو بأمر محدث ، وإن كان محدثاً فلا يخلو : إمّا أن يحده في  
ذاته ، أو في محل أو لا في محل ، ويستحيل أن يحده في ذاته ، لأنَّه يؤدّي إلى أن يكون  
محلاً للحوادث ، وذلك محال ، ويستحيل أن يحده في محل ، لأنَّه يوجب أن يكون  
المحل به موصفاً ، ويستحيل أن يحده لا في محل ، لأنَّ ذلك غير معقول فتعينَ أنه  
قديم ، قائم به ، صفة له ، وكذلك التفسير في الإرادة والسمع والبصر»<sup>(٣٧)</sup> .

وفي مسألة خلق القرآن ، خالف المعتزلة أيضاً : إنَّ الألفاظ المنزّلة على لسان  
الملاك إلى الأنبياء دلالات على الكلام الأزلي ، والدلالات مخلوقة محدثة ، والمدلول  
قديم أزلي .<sup>١٥</sup>

وفي ( العدل ) مال الأشعريَّة إلى التُّوسُط بين الجبر والاختيار ، وأنَّ الله يوجد  
القدرة والإرادة في العبد ، وقدرة العبد وإرادته لها مدخل في فعله ، فجميع الخلوقيات  
من فعل الله ، بعضها بلا واسطة ، وبعضها بواسطة ، وكون العبد يتتوسّط ، هو  
موضوع المسؤولية والمؤاخذة ، « والعبد قادر على أفعاله إذ الإنسان يجد من نفسه تفرقة  
ضروريَّة بين حركات الرُّغْدَة والرُّغْشَة ، وبين حركات الاختيار والإرادة ، والتفرقة  
راجعة إلى أنَّ الحركات الاختياريَّة حاصلة تحت القدرة ، متوقفة على اختيار القادر » .<sup>٢٠</sup>

وفي ( الوعد والوعيد ) قالوا : يخلد الكفار في النار ، والله قادر على أن يغفر لمن يشاء ، كا قالوا بالشفاعة ، وأساس فكرتهم أنَّ الله مالِكُ خلقه ، يفعل ما يشاء ، ويحكم بما يريد .

كما قالوا بجواز رؤية الله في الآخرة : ﴿ وَجْهُهُ يَوْمَئِذٍ نَاضِرٌ ، إِلَى رَبِّهَا نَاظِرٌ ﴾ ، [القيمة ٧٥ و ٢٢ و ٢٣] ٥

أمّا خلق الأفعال التي قال عنها المعتزلة : إنَّ الإنسان يخلق أفعال نفسه ، ولذلك يسأل عنها ، فقد قال الأشاعرة عنها : إنَّ للعبد قدرة مؤثرة بإذن الله تعالى ، وإنَّ له اختياراً ، ولكنَّه مجبر على اختياره ، وقدرته ليست مؤثرة أصلاً ، فنفوا الاختيار عن العبد ، وهذا هو الذي يتفق مع أنَّ الله يخلق ما يشاء ، وبقيت أدقُّ مسائل الاختلاف بين الأشاعرة والمعتزلة تفسير الآية التي علقت المشيئة ، مثل : ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ ، [التكوير ٨١ و ٢٩] ١٠

وممَّا يذكر أنَّ أبا حامد الغزالى<sup>(٢٨)</sup> ، وفخر الدين الرازى<sup>(٢٩)</sup> ، اللذين كان لهما مقام كبير جليل عند المسلمين ، فقوياً مذهب الأشعرى بما قدّماه أيضاً من مؤلفات ، ووصل إلى نتيجة واحدة ، وهي : التقليل من قيمة علم الكلام ، قال فخر الدين الرازى في وصيَّته التي وضعها في آخر أيامه : « ولقد اختبرت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية ، ١٥

(٢٨) محمد بن محمد بن محمد الغزالى الطوسي (أبو حامد) حجَّة الإسلام : [٤٥٠ - ٥٠٥ هـ / ١١١١ - ١٠٥٨ م] ، وهو الغزالى لم نسبه إلى صناعة الغزل ، والغزالى لم نسبه إلى غزالٍ من قرى طوس ، وهو فيلسوف متصوّف ، له نحو مئتي مصنف ، من أشهرها : إحياء علوم الدين ، وتهافت الفلاسفة ، والمنقد من الضلال ، وفضائح الباطنية ، (الأعلام ٢٢٧).

(٢٩) محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التميمي البكري (أبو عبد الله) فخر الدين الرازى : [٥٤٤ - ٦٠٦ هـ / ١١٥٠ - ١٢١٠ م] ، الإمام المفسر ، أوحد زمانه في المعقول والمتقول وعلوم الأولياء ، وهو قرشي النسب ، مولده في الرى وإليها نسبته ، وتوفيقه في هرة ، أقبل الناس على كتبه في حياته يتدارسونها ، وكان واعظاً بارعاً باللغتين العربية والفارسية ، (الأعلام ٣٢٦).

فما رأيت فيها فائدة تساوي الفائدة التي وجدتها في القرآن ، لأنَّه يسعى في تسلیم العظمة والجلال لله ، ويمنع عن التَّعمُق في إيراد المعارضات والمناقضات ، وما ذاك إلا للعلم بأنَّ العقول البشرية تتلاشى في تلك المضايق العميقَة ، والمناهج الخفية ٠

وأيَّام أبي منصور الماتريدي<sup>(٤٠)</sup> - الحنفي المذهب - ظهرت خلافات جزئية مع الأشعري - الشافعِي المذهب - ترجع إلى خلافات قليلة بين المذهبين ، لذلك انتصر هـ للماتريديَّة علماء الحنفية ، مثل فخر الإسلام البُرْذُوِي ، والتفتازاني والنَّسْفِي .. ولكنهم لم يبلغوا مبلغ الأشاعرة ، فرجحت كفة الأشاعرة .

سُمِّي الأشعري وأتباعه ، والماتريدي وأتباعه بأهل السُّنَّة ، والشُّعُّونَة هنا بمعنى الطَّرِيقَة ، أي أنَّ أهل السُّنَّة اتبَّعوا طرِيقَة الصَّحَّابة والتَّابِعِين في تسليهم بالمتَّشَابِهات من غير خوض دقيق في معانِيهَا ، بل تركوا علَمَها إلى الله ، وقد يسمُّون (الأثُرِيَّة) نسبة إلى الأثر ، وهو الحديث .

واعتمدت حُكُومات قويَّة مذهب أهل السُّنَّة مثل : الدُّولَة الأيوبيَّة في مصر وبِلَاد الشَّام ، ودولَة المُوحَّدين في المغرب والأندلس ، والدُّولَة الغزنويَّة في أفغانستان والهند ، والدُّولَة العثمانيَّة التي ضَمَّت قلب القارات القدِيمَة الْثَّلَاث .

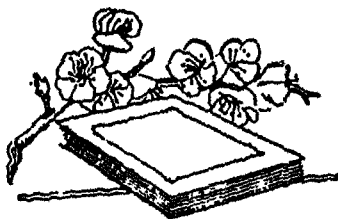
١٥ وأهل السُّنَّة يقولون إنَّه لم يأتوا بشيء جديد ، وإنَّما اتبَّعوا مذهب السَّلَف ، أي مذهب الصَّحَّابة والتَّابِعِين ، يقول أحمد أمين في ظهر الإسلام ٤٠٥/٤ :

«لَئِنْ كَانَ التَّسَامُحُ فِي زَمَانِهِمْ واجِبًا ، فَهُوَ فِي زَمَانِنَا أُوجَبُ لِسَبَّيْنِ :

الأَوَّل : أَنَّ كثِيرًا من أسباب الخلاف كان تارِيخيًّا ، وقد أصبح في ذمَّة التَّارِيخ كخلاف في أيِّ الصَّحَّابة أَفْضَل ، والخلاف فيما عمله الصَّحَّابة في حروبهم وسيرهم ، وقد انقضى كُلُّ هذا ودفن في التَّارِيخ ، فمالنا نفتح صفحة طواها الله ، ونخاكم التَّارِيخ .

(٤٠) محمد بن محمد بن محمد أبو منصور الماتريدي : [ ت ٢٣٢ هـ ٩٤٤ م ] ، نسبة إلى ماتريدي محلَّة بسِرْقَنْد ، من كتبه : التَّوْحِيد ، أوهام المعتزلة ، الرُّدُّ على القرامطة ، (الأعلام ١٩٧) .

والثاني : أنَّ المُسْلِمِينَ الْيَوْمَ مَدْعَوْنَ لِلْحُوَدَةِ امْتَشَالًا لِأَمْرِ اللَّهِ ، وَلِوقُوعِهِمْ فِي مشكلاتٍ أَمَامُ أُورُوبَةِ ، وَأَمَامُ أَقْسَمِهِمْ ، لَا يَنْقذُهُمْ مِنْهَا إِلَّا وَحْدَهُمْ ، وَلَيْسَ أَسْرَ لِعُدوِهِمْ مِنْ فِرْقَتِهِمْ ، فَإِنَّا نُسَيِّءُ إِلَى أَنفُسِنَا بِفِرْقَتِنَا وَنُفَرِّجُ الْعُدُوَّ بِشَتَّاتِنَا .. وَاللَّهُ تَعَالَى يَقُولُ : ﴿ وَأَعْتَصُمُوا بِخَيْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَنْقُرُوهُمْ وَلَا كُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءَ فَأَلْفَتُمْ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ يَنْعَمِتُهُ إِخْرَانًا ﴾ ، [آل عمران ١٠٢/٣] .



## الحياة الفكريّة

### حركة التعرّيف والترجمة والتّأليف

### العلوم الاجتماعيّة ، العلوم الكوّنيّة

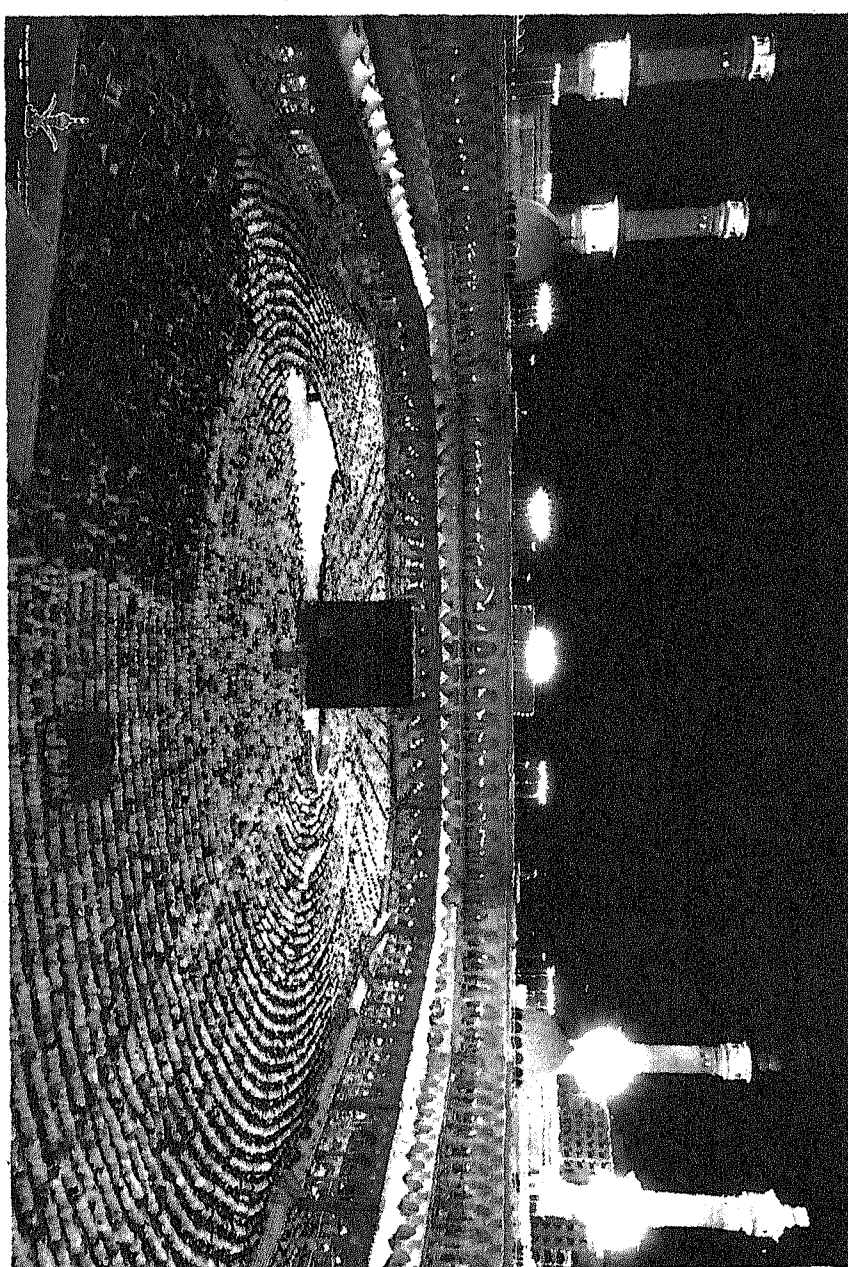
«لَمَّا ألقوا عصا التّسيار،  
واطّأّنُتْ بهم السّدّار ، لم يلبثوا أنْ ه  
نشطوا للفتح الشّانِي ، وهو الفتح  
العلمي ، فاتّسُوا في الفتحين على قصر  
المدّة بما لم يسبق له مثيل في الأمم  
السالفة ، وكان من ذلك أُنّهم ملكوا  
ناصيّة العلم كـ مملكونا ناصيّة العالم ». ١٠

أحمد تيور

[المهندسون في العصر الإسلامي : ١٠]

ما إن استقرّ الإسلام في البلدان التي فتحت ، حتّى بدأت الحركة الفكرية تنبو  
وتزدهر ، ووصلت إلى أوج عطائها زمن العباسين . والعامل الأول في ازدهار الحياة  
الفكرية في الحضارة الإسلامية ، تأكيد الإسلام على أهميّة العلم منذ أن نزلت أول كلمة ١٥  
على قلب رسول الله عليه السلام في غار حراء ، وكانت (أقرأ) ، ورفع جل شأنه من مكانة  
العلم عندما أقسم بالقلم : (نَّ وَالْقَلْمَرِ وَمَا يَسْطُرُونَ) ، [القلم ١٦٨] .

والآيات الكريمة التي تحضّ على إعمال العقل كثيرة ، حتّى على توظيف الفكر  
واستخدامه ، ومع التفكّر حضّت على التّدبر والتذكرة ، من أجل الحصول على المعرفة في  
الكون والحياة : (قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ ثُمَّ اللَّهُ يُنْشِئُ النَّشَاءَ ٢٠  
الآخرة إنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ) ، [العنكبوت ٢٠/٢٩] ، (قُلْ هُلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ



يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ ﴿١﴾ ، [الزُّمُر ٩٣] ، ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَآيَاتٍ لَّأُولَئِي الْأَلْبَابِ﴾ ، [آل عمران ١٩٠/٢] .

وقال عليه السلام : « ليس مني إلا عالم أو متعلم »<sup>(١)</sup> ، « وطلب العلم فريضة على كل مسلم »<sup>(٢)</sup> .

وجعل عليه السلام مداد العلماء أثقل في الميزان من دم الشهداء ، كاً جعل فك إسار المتعلمين من أسرى قريش في بدر الكربل ، تعلم عشرة من صبيان المسلمين القراءة والكتابة ، لأن التعليم مفتاح كل مغلق من مغاليق الحياة ، فكان عند العرب المسلمين منذ بزوغ فجر الدعوة الإسلامية جزءاً من الحضارة العربية الإسلامية ، فليس عجبًا أن يكون طلب العلم - بكل مجالاته النافعة الخيرة - عبادة وفريضة في الإسلام .

قال أبو معاوية الضَّرير - وكان من علماء الناس - : أكملت مع الرَّشيد يوماً فصبَّ على يدي الماء رجل ، فقال لي : يا أبو معاوية ! أتدري منْ صبَّ الماء على يديك ؟ فقلت : لا يا أمير المؤمنين ، قال : أنا ، فقلت : يا أمير المؤمنين أنت تفعل هذا ؟ ودعوت له ، فقال الرَّشيد : إنما أردت تعظيم العلم<sup>(٣)</sup> .

ومن عوامل ازدهار الحياة الفكرية في الحضارة الإسلامية ، التَّعرِيب الذي بدأ<sup>١٥</sup> زمن عبد الملك بن مروان ، وإطلاع المسلمين على حضارات البلاد التي فتحت ، فازدهرت حركة الترجمة ونقل المعارف ، لينتقلوا بعدها إلى الإبداع ، ومن النقل إلى الاصطفاء والنقد ، مع طرح البسائل المشفوعة بالحجج والبراهين ، وبعد اطلاعهم على

(١) روى التدارمي ، والطبراني في الكبير عن ابن مسعود : « النَّاسُ رُجُلَانِ ، عَالَمٌ وَمَتَعَلِّمٌ ، وَلَا خَيْرٌ فِي سُوَاهِمَا » .

(٢) رواه البيهقي عن أنس ، والطبراني في الأوسط .

(٣) البداية والنهاية ٢١٥/١٠ ، وتاريخ بغداد ٢٩٣/١٤ ، والفارحي في الآداب السلطانية ١٩٤

الفلسفات اليونانية والمندية والفارسية ، جاهاوا خصومهم بالمنطق ، وقارعوهم بالحجّة ، مما أدى إلى ظهور أساتذة العصور الوسطى : الغزالى ، ابن رشد ، ابن خلدون ، ابن طفيل ، جابر بن حيان ، ابن الهيثم ، البيروني ، الخوارزمي ، ابن سينا ، ابن النّفيس ..

٥ . ويحمل الدكتور عمر فروخ ( بواعت النّقل في الإسلام ) بما يلي<sup>(٤)</sup> :

كانت البواعث على نقل كتب العلوم والفلسفة إلى اللغة العربية جّهّة :

أ - احتكاك العرب بغيرهم من الأمم أطّلع العرب على ثقافات جديدة ، فأحبّ العرب أن يوسّعوا بهذه الثقافات آفاقهم الفكرية ، ولعل ذلك كان - في أول الأمر - عاملًا من التّقليد المحسّن .

٦ . ب - حاجة العرب إلى علوم ليست عندهم ، مما كانوا يحتاجون إليه في الطبّ ، وفي معرفة الحساب والتّوقيت لضبط أوقات الصّلوات ، وتعيين أشهر الصّوم والحجّ وأول السنة .

ج - القرآن الكريم وحّثه على التّفكير وطلب العلم .

٧ . د - العِلم من توابع الحضارة . فحينما تزدهر البلاد سياسياً واقتصادياً ، ويكثر فيها التّرفيه ، ويستعر العمران ، تتّجه النّفوس إلى الحياة الفكرية ، والتوسيع في طلب العلم .

٨ . ه - رعاية الخلفاء للنّقل والنّقلة ، فقد كان الخلفاء يدفعون للناقل ثقل الكتاب المنقول ذهباً ، ثم إنّ الخليفة العباسي المأمون أنشأ ( بيت الحكمة ) ، وجع فيه النّاقلين ، فأصبح نقل الكتب الفلسفية جزءاً من سياسة الدولة ، وكانت تُمت أسرّ وجيهة غنية محبّة للعلم ، تبذل الأموال في سبيل الحصول على الكتب ، وفي سبيل تلّها ، فإنّ آل المُنجم كانوا ينفقون خمس مئة دينار في الشّهر على نقل الكتب .

(٤) تاريخ العلوم عند العرب ، دار العلم للملائين - بيروت ، ص : ١١٢ -

و- وزع بعضهم أن حب السريان لثقافتهم وحرصهم على نشرها ، حملهم على نقل الكتب الفلسفية إلى اللغة العربية ، ولا وجه لهذا الزعم ، لأن الكتب المنقولة لم تكن سريانية مسيحية ، بل وثنية يونانية ، أو هندية ، ثم إن هؤلاء النقلة السريان ، لم ينقلوا هذه الكتب طروراً وابتداءً من عند أنفسهم ، ولا هم نقلوا الكتب التي أحبوا نقلها ، بل كانوا ينقلون ما يطلب منهم نقله بأجر .  
٥

☆ ☆ ☆

### حركة التعرّيب والترجمة والتاليف :

**التعرّيب :** نقل الكتب والنّصوص من لغة أجنبية إلى اللغة العربية .

**والترجمة :** نقل الكتب وترجمتها من لغة إلى لغة أخرى .

في العصر الأموي : كان خالد بن يزيد بن معاوية أول من بدأ حركة التعرّيب في ١٠ العصر الأموي ، لأن خالداً المتوفى سنة ٨٥ هـ ٧٠٤ م ، لما يُنس من الفوز بالخلافة انقلب إلى العلم ، ودرس الكيمياء ( علم الصنعة ) على يد مريانوس الإسكندراني ، ثم أمر بنقل كتب الكيمياء إلى العربية ، وفي عهد عبد الملك ترجم أول كتاب في الطب ، وهو ( الموسوعة الطبية ) لمؤلفها أهرون بن عبة الإسكندراني .

١٥

### في العصر العباسي :

١- قبل عصر المؤمن<sup>(٥)</sup> : « أول نقل في الدولة العباسية ، قام به عبد الله بن المقفع ( ت ١٤٢ هـ ٧٥٩ م ) ، فقد نقل عدداً من كتب السلوك إلى اللغة العربية ، ووضع كتاب كليلة ودمنة بالاستناد إلى قصص فارسية وهندية ، ومنذ عهد أبي جعفر المنصور ( ت ١٥٨ هـ ٧٧٥ م ) ، أصبح النّقل في رعاية الدولة »<sup>(٦)</sup> .

(٥) من قيام الدولة العباسية سنة ١٣٢ هـ ، إلى بدء خلافة المؤمن ١٩٨ هـ .

(٦) تاريخ العلوم عند العرب ، د. عمر فروخ ، ص : ١١٤

وفي زمن هارون الرشيد أصبح التّعرِيب عملاً منظماً ، وبنَ قام به ، يوحنا بن ماسويه ، وسلَّم أمين مكتبة بيت الْحَكَمة ، والحجاج بن مطر .

٢ - في عصر المأمون (عصر الازدهار العالمي) : أصبحت بغداد أعظم منارة للعلم والمعرفة في العصور الوسطى ، وكان التّعرِيب من كلِّ اللُّغات ، وقدّم لكلِّ مترجم قبلة كلِّ كتاب عَرَبِي ، زَنَّته ذهباً .

ولما انتصر المأمون على تيوقيل ملك الروم سنة ٢١٥ هـ / ٨٣٠ م ، علم بأنَّ اليونان كانوا قد جمعوا كتب الفلسفة من المكتبات ، وألقوا بها في السّراديبي ، عندما انتشرت النّصراوَيَّة في بلادهم ، فطلب المأمون من تيوقيل أن يعطيه هذه الكتب مكان الغرامات التي كان قد فرضها عليه ، فقبل تيوقيل بذلك ، وعدَّه كسباً كبيراً له ، أمّا المأمون فقد دُلِك نعمة عظيمة عليه<sup>(٧)</sup> .

ومن المُترجمين في هذه الفترة ، شيخ المُترجمين حنين بن إسحاق ، وثابت بن قرّة ، والحجاج بن مطر .

وأورد الجاحظ (شرائط التّرجمان) فقال :

« ولا بدَّ للترجمان من أن يكون بيته في نفس التّرجمة ، في وزن علمه في نفس المعرفة ، وينبغي أن يكون أعلم الناس باللغة المنقوله والمنقول إليها ، حتى يكون فيها سواءً وغاية ، ومدى وجدناه أيضاً قد تكلَّم بلسانين ، علمنا أنه قد أدخل الضَّيم عليها ، لأنَّ كلَّ واحدةٍ من اللغتين تجذب الآخرى ، وتأخذ منها ، وتعتراض عليها ، وكيف يكون تكُّن اللسان منها مجتمعين فيه ، كتمكُنه إذا انفرد بالواحدة ، وإنما له قوَّة واحدة ، فإن تكلَّم بلغة واحدة استفرغَت تلك القوَّة عليها ، وكذلك إن تكلَّم بأكثر من لغتين ، على حساب ذلك تكون التّرجمة لمُجَمِّع اللُّغات ، وكلما كان الباب من العلم أسرَ

(٧) لذلك تمَّ تفجير علمي معرفي في العالم الإسلامي ، أدى إلى قيام حضارة عالمية جديدة ، راقية مزدهرة ، لها سماتها الخاصة .

وأضيق ، والعلماء به أقل ، كان أشد على المترجم ، وأجدرأ أن يخطئ فيه ، ولن تجد البنتة مترجماً فيي بوحدة من هؤلاء العلماء<sup>(٨)</sup> .

وكان المنهج العلمي المتبع في الترجمة والتعريب الآتي : أولاً العودة إلى عدة نسخ من الكتاب المراد تعريبه ، ومن ثم انتقاء أفضل نسخة موثقة لاعتادها ، ومراجعة الترجمات السابقة للكتاب إن وجدت للاستفادة منها ، والاطلاع على أخطائها لتداركها ، ثم تقسيم العمل بين عدة أشخاص ، وإلى عدة مراحل ، فواحد يترجم من اليونانية إلى السريانية ، وآخر يترجم من السريانية إلى العربية ، وثالث يراجع النصوص وينقح ويدقق .

وكان للنقل طریقتان :

- لفظية : انتهجها يوحنا بن البطريرق ، وعبد المسيح بن الناعمة الحمصي ، وكانت الترجمة فيها حرفية .

- معنوية : انتهجها حنين بن إسحاق ، وكانت تعطي المعنى واضحاً ، دون التقييد باللفظ .

ونتج عن حركة النقل والتعريب هذه ، اتساع الثقافة العربية بما دخل عليها من ثقافات الأمم ومنابحها ، واطلاع العرب على علوم كانوا في حاجة إليها كالرياضيات والطب ، وأتاحت فرصة باكرة للعرب المسلمين مكتنthem من أن يؤدوا رسالتهم في تقديم الثقافة الإنسانية ، فعارضت الممارسة العربية الإسلامية في الحياة العملية العامة في البناء وأسباب العيش ، وفي الزراعة والصناعة والأسفار والتطبيب .. واغتنمت اللغة العربية بالمصطلحات العلمية والتعابير الفلسفية<sup>(٩)</sup> .

(٨) الحيوان ٨٦١

(٩) تاريخ العلم عند العرب ، ص ١١٩ ، وذكر د . عمر فروخ بعدها سمات النقل التي قد تكون ، ومنها : عجز بعض الناقلين عن الإحاطة بالموضوعات التي كانوا ينقلونها ، وخصوصاً حينما كان يتولى الناقل =

## المكتبات :

وأقبل الناس في هذه الحضارة ، على اقتناء الكتب لازدهار صناعة الورق في كل من سمرقند ، وبغداد ، ودمشق ، والقاهرة ، والأندلس .. ومن الملاحظ أن عدداً من الوراقين ، كانوا باعة كتب وأدباء أيضاً ، كابن النديم صاحب كتاب (الفهرست) ، وياقوت الحموي صاحب (معجم البلدان) ، و(معجم الأدباء) .

وكانت المكتبات على ثلاثة أنواع :

مكتبات عامة : ملحقة بالمساجد والمدارس ، منها مكتبة البصرة التي كانت فهارسها عشرة مجلدات ، وكان في بغداد ست وثلاثون مكتبة عامة .

ومكتبات خاصة : وهي مكتبات شخصية في البيوت .

ومكتبات عامة - خاصة : اقتصر استخدامها على طبقة من العلماء والطلاب والباحثين ، فيها كتب قيمة نادرة ، لا قدرة للأشخاص العاديّين على اقتنائها ، مثل مكتبة (بيت الحكمة) في بغداد ، لقد كانت نوعاً من الفتح الفكري ، الذي بلغ ذروته في صورة من صور النّشوّة الأدبية والعلميّة بين رجال الفكر<sup>(١٠)</sup> ، « وإن ما يميز مدرسة بغداد عن سواها ، الروح العلميّة التي سادت أعمالها ، وذلك المضي من المعلوم إلى الجھول ، ولماحة الظواهر بدقة لاستخلاص الأسباب من النتائج ، وكذلک عدم قبول الأشياء إلا ما كان منها ثابتاً بالتجربة ، وكان العرب في القرن التاسع قد أصبحوا يملكون ذلك النهج العلمي الخصب ، الذي كتب له بعد ذلك بزمن طويل ، أن يكون ذات فاعلية في أحداث اكتشافاتهم العظيمة»<sup>(١١)</sup> .

= نقل كتاب في غير اختصاصه ، وعجز الناقلين في اللغات ، وقلة الأمانة في نقل من الناقلين ، وطبع الناقلين في التكبس بالنقل ، حتى كانوا ينقلون الفصل من الكتاب ويسمونه كتاباً .

Louis Gardet : Méditerranée : Dialogue cultures dans les Etudes Méditerranéennes Ete 1957. No 1 (١٠)  
L.A. Sébillot : Histoire des Arabes Paris 1854 (١١)

ويرى سيموندي : « أنَّ مدرسة بغداد لم تسمِّ في بعث أوربة فحسب ، بل أشارت الفكر في آسية أيضاً ، فقد شَقَّت العلوم الإسلامية طريقها إلى الهند حوالي سنة ١٠٦٦ م تحت إشراف محمود الغزنوبي ، وانتقلت إلى السُّلْجُوقِيُّين عن طريق عمرُ الْخَيَّام حوالي سنة ١٠٧٦ م ، ثمَّ إلى المغول عن طريق ناصر الدين الطوسي ، مؤسس مرصد مراغة سنة ١٢٦٠ م ، وإلى العثمانيين سنة ١٣٣٧ م ، ثمَّ أدخلت إلى الصين حوالي سنة ١٢٨٠ م خلال حكم قبلاي خان ، أدخلها كوتشوكنج ، أمَّا ألغ بك ، فقد أقام نصباً تذكارياً على شرفها في سمرقند سنة ١٤٣٧ م »<sup>(١٢)</sup>.

ويرى ابن خلدون أن ( بيت الحكمة ) كانت من أبرز الحوادث التي وقعت في العصور الوسطى ، لقد كانت مجمعاً علمياً ، ومرصدًا فلكياً ، ومكتبة عامة .

لقد كان مكتبة بيت الحكمة مدير عام ، وفيها قاعات ترجمة ، وقاعات نسخ ، وعمَّال تجليد .

أمَا ( دار الحكمة ) في القاهرة ، فقد أقيمت زمن الحاكم بأمر الله ، أواخر القرن الرابع الهجري ، ويسمُّيها ابن خلدون ( دار المعرفة ) ، أو ( دار العلم ) ، وكان فيها مئة ألف مجلد ، مع ست مئة مخطوطه في الفلك والرياضيات ، وزُوِّدت بكرتين سماويَّتين ، أولاهما من صنع بطليموس ، والثانية من عمل عبد الرحمن الصُّوفى لشرح علم الفلك للطلبة ، وكان لهذه الدار أوقاف للإنفاق عليها .<sup>١٥</sup>

و ( مكتبة العزيز ) في القاهرة أيضاً ، أقامها العزيز بالله ، وكان فيها مليون وست مئة ألف مجلد ، مع ستة آلاف مجلد في الرياضيات ، وعشرة آلاف مجلد في الفلسفة .

و ( مكتبة قرطبة ) ، وهي من عهد الحكم المستنصر في القرن الرابع الهجري ، وكان

---

(١٢) دور المسلمين في بناء المدينة الغربية ، ص ٢٥

فيها أربع مئة مجلد ، وكانت فهارسها أربعة وأربعين سجلاً ، ووجه الحكم إلى التخصص في اقتناء كتب العلوم والطب .

ومن المكتبات : مكتبة سيف الدولة ، وكان فيها عشرة آلاف مجلد ، والخزائن النورية بدمشق ، ومكتبة أبي الفداء بجمة ، وكان فيها سبعون ألف مجلد .

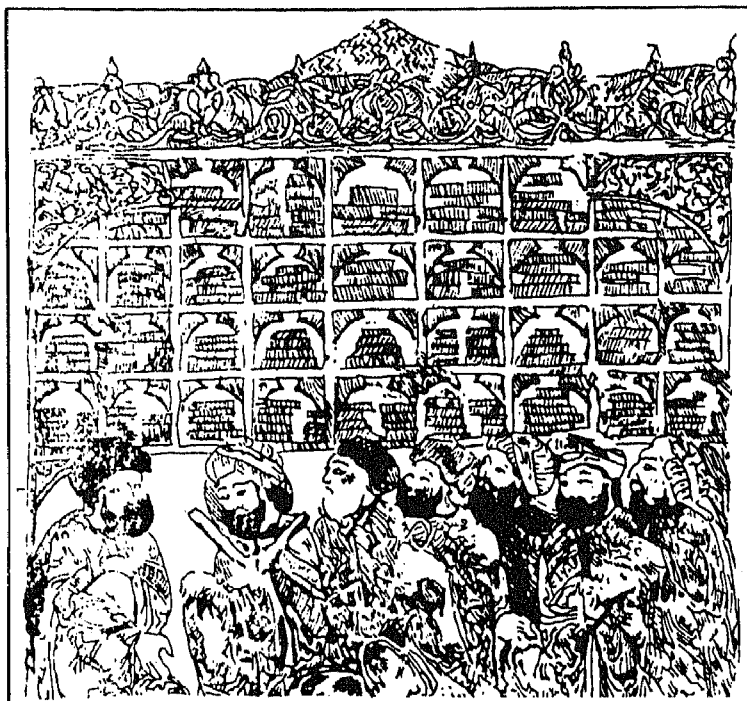
٥ « ولما دخل العرب صناعة الورق إلى الأندلس ازداد حجم الكتب وتضاعف عددها ، حتى كان في الأندلس الإسلامية سبعون مكتبة عامّة ، وكان الأغنياء يتبااهون بكتبهم الجلدة بالجلد القرطيبي ، ومحبو الكتب يجمعون النادر المزخرف منها .. »<sup>(١٢)</sup> .

كل هذه النّهضة العلميّة ، في الوقت الذي تفشت الأممّة في أوروبّة في العصور الوسطى ، حيث الكتب نادرة ، حتى كتابهم المقدس لا يوجد خارج الأديرة ، لقد اقتني الحكم في قرطبة مكتبة فيها أربع مئة مجلد ، وبعد أربعة قرون كان عند ملك فرنسيّة شارل الخامس مكتبة فيها ألف مجلد فقط<sup>(١٤)</sup> .

٦) قصة المضاربة ١٣/٧٠٧

(١٤) يقول ول ديورانت في قصة المضاربة ١٣/٧٠٧ : « دعا سلطان بخارى طبيباً مشهوراً ليقيم في بلاطه ، فألبى محتجاً بأنه يحتاج إلى أربع مئة جمل لينقل عليها كتبه ، ولما مات الواقعدي ترك وراءه ست مئة صندوق مملوءة بالكتب ، يحتاج كل صندوق منها زوجين لينقلاه » .

لقد عشقوا المعرفة عندما عشقوا الكتب ، التي قالوا عنها : « الكتب إن خلوت لذئب ، وإن اغتمت سلوقي ، وإن قلت إن زهر البستان ونور الجنان يجلوان الأنصار ، ويتعان بحسنها الألحاظ ، فإن بستان الكتب يجلو العقل ، ويشحذ الذهن ، ويحيي القلب ، ويقوّي القرحة ، ويعين الطبيعة ، ويعيث نتائج العقول ، ويستثير دفائن القلوب ، ويتعيّن في الخلوة ، ويؤنس في الوحشة ، ويضحك بنوادره ، ويسرّ بغرائبه ، ويفيد ولا يستفيد ، ويعطي ولا يأخذ ، وتصل لذئب إلى القلب من غير سامة تدرك ، ولا مشقة تعرض لك .. إنّها حياة الأزمنة الماضية ، ولبّها وجوهها ، إنّها تبرّ لذاً عاش البشر وعملوا ومانوا ، وهي معنى حياتهم وخلاصتها .. » .



\* رسم مكتبة من المكتبات التي كان العلماء يترددون إليها

العَصْوَرُ الْوَسْطَى :

وبعد هذا كلّه ، يقع بعضهم في خطأ عظيم ، عندما يعمّون قائلين : العصور الوسطى عصور ظلام ، وتحريق العلماء ، ومحاربة للمعرفة ، وهذا حق لا ريب فيه ، ولكنّه ينطبق هناك عندهم ، في أوربة وحدها ، عندما كانت تناطّب الإنسان بقولها : « أطع وأنت أعمى » ، وهذا يقابله في الفترة ذاتها في حضارتنا العربيّة الإسلاميّة : « قل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين » [١] ، [البقرة ١١١/٢] ، « قل هل عندكم من علم فتخرّجوة لئن إن تتبعون إلا الظنّ وإن أنتم إلا تخرّصون » [٢] ، [الأنعام ١٤٨/٦] .

تحريق العلماء كان عندهم ، هناك في أوروبية ، لا في بغداد ودمشق والقاهرة وقرطبة .. ثلات مئة ألف عوقبوا على آرائهم في أوروبية ، أحراق منهم اثنان وثلاثون ألفاً أحياء ، كان منهم العالم الطبيعي برونو Brunoe ، الذي قال بتعدد العوالم ، فحكم

عليه بالقتل وأحرق ميتاً ، وعوقب العالم الطبّيعي الشهير غاليليو بالقتل لأنّه اعتقاد بدوران الأرض حول الشّمس ، وحبس دي رومنس في روما حتّى مات ، ثم حوكّت جشه وكتبه ، فحكم عليها بالحرق ، وألقيت في النّار لأنّه قال : إنّ قوس قرّح ليست قوساً حربيّة بيد الله ، ينتقم بها من عباده ، إذا أراد ، بل هي من انعكاس ضوء الشّمس في نقط الماء ، وأصاب جيوفت في جينيف ، وفايتي في تولوز ما أصاب هؤلاء ، وحرقاً شيئاً على النّار لرأء لا تستوجب حتّى التعزير ، إن لم نقل إنّها تستوجب الاحترام والتقدّير<sup>(١٥)</sup> .

لقد كانت جامعاتنا في العصور الوسطى مفتوحة للطلبة الأوروبيّين الذين نزحوا إليها من بلادهم لطلب العلم ، وكان ملوك أوروباً وأمراؤها يفدون على بلاد المسلمين لي تعالجوا فيها ، فكانت بلاد العرب المسلمين مصدر إشعاع فكري وعلمي حضاري إلى أوروباً ، إن جربت الفرنسي درس في مدارس إشبيلية وقرطبة ، وتزود بالحضارة العربيّة الإسلاميّة ، ثمّ تصبّ باباً في روما باسم سلفستر الثاني ، وأدخل معارف عرب الشرق والغرب إلى أوروباً .

وتنى غوستاف لوبيون لو أنّ العرب المسلمين استولوا على فرنسة ، لتغدو باريس مثل قرطبة في إسبانيا ، مركزاً للحضارة والعلم ، حيث كان رجل الشّارع فيها يكتب ويقرأ ، ويقرض الشعر أحياناً ، في الوقت الذي كان فيه ملوك أوروباً لا يعرفون كتابة أسمائهم ، ويُبصّرون بأختامهم .

ويضيف لوبيون ساخراً ممّن يقارن العرب المسلمين في العصور الوسطى بال الأوروبيّين في الوقت نفسه : « فقد كان الوضع على عكس الوقت الحاضر تماماً ، العرب هم المتحضرّون ، والأوروبيّون هم المتأخرّون ، ولا أدّل على ذلك من أنا نسبيّ تاريخ أوروباً في ذلك الوقت العصور المظلمة »<sup>(١٦)</sup> .

(١٥) العرب والحضارة الحديثة ، مقالة الأستاذ محمد بهجة الأنثري ، ص ٩٤ ، دار العلم للملايين ، ١٩٥١ م .

(١٦) في التاريخ العُبَاسي والأندلسي ، د . أحمد مختار العبادي ، ص : ٢٩٤ و ٢٩٥ .

ويقول بارتلمي سنت هير في كتابه عن القرآن الكريم : « أسفرت تجارة العرب وتقليلهم ، عن تهذيب طبائع سنيوراتنا الغليظة في القرون الوسطى ، وتعلّم فرساننا أرق العواطف وأنبالها وأرجحها »<sup>(١٧)</sup> .

« وما لاشك فيه أن أحداً لا يستطيع اليوم ، أن يتكلّم عن العصور الوسطى المظلمة ، بل يجب على المرء ألا ينسى أنه بينما كانت أوروبية في ذلك الحين تحدر في وهدة البوس ، وتستسلم لبراثن الأخلال ، كانت الحضارة الإسلامية تزدهر في إسبانيا ، وقاده الدراسات العربية في إسبانيا اليوم ، يفتحون آفاقاً جديدة لمعرفة مدى انتشار وتأثير الحضارة الأندلسية العربية ، وما جلبته من ازدهار وإشعاع فكري ، ولقد أثبتت هؤلاء القادة الدور الفعال الذي لعبته هذه الحضارة في تطوير الفلسفة والعلم والشعر ، وفي كل مجال آخر عند أوروبية المسيحية ، وأثبتتوا كذلك أن تأثيرها تناول عالمية الفكر في العصور الوسطى ، كما يظهر في كتابات القديس توماس ودانتي ، غير أنه لا يزال هناك أناس كثيرون ، على جانبي البحر المتوسط وجبال البرانس ، يرفضون الاعتراف بهذه الحضارة ودورها التكويوني الذي لعبته ، ومما يken في الأمر من شيء ، فإن الدليل ولو الدليل يبرز أمامنا كل يوم ليؤكد هذه الحقيقة ، إذ أن تيار الحضارة الذي تفجّر من قربة قد حافظ على ثوابت الفكر القديم ونقله إلى العالم الجديد ، قبل أن تلا النهضة الحديثة منابع الفكر التي كادت أن تجف بقرون عديدة »<sup>(١٨)</sup> .

« وما المكتشفات اليوم لتعد شيئاً مذكوراً بالقياس إلى ماندين به للرواد المسلمين ، الذين كانوا قبساً مضيناً لظلام العصور الوسطى في أوروبية »<sup>(١٩)</sup> .

### **المؤسسات التعليمية عند المسلمين :**

**الكتاتيب :** وكانت تتحق بالساجد لتربية الأطفال وتعليمهم ، وظهر المؤدبون

(١٧) أورده غوستاف لوبيون في ( حضارة العرب ) ، ص ٥٧٦

(١٨) Sancher Albornoz L Eopagne el L Islam

(١٩) الكيمياء عند العرب ( سلسلة من الشرق والغرب ) ، ص ١١٢

الَّذِينَ أَشْرَفُوا عَلَى تَعْلِيمِ أَبْنَاءِ الْخَلِيفَةِ وَتَأْدِيبِهِمْ ، قَالَ الْأَحْمَرُ التَّحْوِيُّ : « بَعْثَ إِلَيْيَ الرَّشِيدِ لِتَأْدِيبِ وَلْدِهِ مُحَمَّدِ الْأَمِينِ ، فَلَمَّا دَخَلَتْ عَلَيْهِ قَالَ : يَا أَحْمَرَ ، إِنَّ امِيرَ الْمُؤْمِنِينَ قَدْ دَفَعَ إِلَيْكَ مَهْجَةَ نَفْسِهِ ، وَثَرَةَ قَلْبِهِ ، فَصَرِّحَ يَدْكَ عَلَيْهِ مَبْسوَطَةً ، وَطَاعَتْكَ عَلَيْهِ وَاجِبَةً ، فَكَنَّ لَهُ بِحِيثِ وَضْعِكَ امِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ، أَقْرَئَهُ الْقُرْآنَ ، وَعَرَّفَهُ الْأَثَارَ ، وَرَوَاهُ الْأَشْعَارَ ، وَعَلَمَهُ السُّنْنَ ، وَبَصَرَهُ مَوْاقِعَ الْكَلَامِ ، وَابْدَأَهُ وَامْنَعَهُ الضَّحْكَ ، إِلَّا فِي أَوْقَاتِهِ ، وَخَذَهُ بِتَعْظِيمِ مَشَايخِ بْنِي هَاشِمٍ إِذَا دَخَلُوا عَلَيْهِ ، وَرَفَعَ مَجَالِسَ الْقَوَادِ إِذَا حَضَرُوا مَجَلسَهُ ، وَلَا تَرَنَّ بِكَ سَاعَةً إِلَّا وَأَنْتَ مُغْتَنِمٌ مِنْهَا فَائِدَةً تَقْيِيدَهُ إِلَيْهَا مِنْ غَيْرِ أَنْ تَخْرُقَ بِهِ ، فَتَمِيتَ ذَهْنَهُ ، وَلَا تَعْنَ في مَسَاحَتِهِ ، فَيَسْتَحْلِي الْفَرَاغُ وَيَأْلَفُهُ ، وَقَوْمُهُ مَا سَطَعَتْ بِالْقُرْبِ وَاللَّايْنَةِ ، فَإِنَّ أَبِيهَا فَعَلَيْكَ بِالشَّدَّةِ وَالْغَلْظَةِ »<sup>(٢٠)</sup>.

١٠ وَاتَّخَذَ الْمَرَابِطُونَ الْعُلَمَاءَ لِتَهْذِيبِ بَنِيهِمْ ، فَيَذَكُرُ ابْنُ خَلْدُونَ ذَلِكَ بِقَوْلِهِ : « فَقَدْ نَقَلُّ عَنْهُمْ مِنْ اتِّخَازِ الْمُتَعَلِّمِينَ لِأَحْكَامِ دِينِ اللَّهِ لِصَبِيَّانَهُمْ ، وَالاستِفَاءِ فِي فَرَوْضِ أَعْيَانَهُمْ ، وَاقْتَنَاءِ الْأَئْمَةِ لِلصَّلَوَاتِ فِي نَوَادِيهِمْ ، وَتَدَارُسِ الْقُرْآنِ بَيْنَ أَحْيَائِهِمْ ، وَتَحْكِيمِ حَمْلَةِ الْفَقِهِ فِي نَوَازِعِهِمْ وَقَضَائِهِمْ »<sup>(٢١)</sup>.

١٥ وَكَانَ الْأَمِيرُ عَلِيُّ بْنُ يَوسُفَ يَرْسُلُ أَبْنَاءَهُ إِلَى الْأَنْدَلُسِ ، لِتَلْقَيِ الْعِلْمِ يَتَشَدَّدُ فِي تَعْلِيمِ أَوْلَادِهِ ، وَيَظْهُرُ ذَلِكَ مِنَ الرِّسَالَةِ الْقَصِيرَةِ الَّتِي أَرْسَلَهَا عَلِيُّ بْنُ يَوسُفَ بْنُ تَاشِفِينَ إِلَى ابْنِهِ أَبِي بَكْرِ الَّذِي كَانَ يَقْوِمُ عَلَى رِعَايَتِهِ وَتَأْدِيبِهِ الطَّبِيبُ الْأَنْدَلُسِيُّ الْمُشْهُورُ أَبُو مَرْوَانَ بْنَ زَهْرَةَ ، وَيَبْدُو أَنَّ الْأَمِيرَ أَبِي بَكْرِ لَمْ يَكُنْ مَكْتَبًا عَلَى الدِّرْسِ مُنْصَرِفًا إِلَى التَّحْصِيلِ ، مَمَّا دَعَا وَالَّدُهُ إِلَى تَقْرِيْعِهِ وَنَهْرِهِ ، يَقُولُ فِيهَا : « كَتَابَنَا أَهْمَكَ اللَّهُ رَشَدَ نَفْسَكَ ، وَمَنْ حَضُرَ مَرَّاًكُشَ ، بَعْدَ وَصْوَلِ الْوَزِيرِ الْجَلِيلِ أَبِي مَرْوَانَ بْنَ الْوَزِيرِ

(٢٠) مَرْوَجُ الذَّهَبِ ٣٦٢/٣

(٢١) ابْنُ خَلْدُونَ (الْعَبْرِ) ٢٠٨/٦

أبي العلاء بن زهر ، محل أعينا ، يشكو ما يكابده ويقاريه من تضربيك ، فامسك  
عليك رمفك ، وخذ من الأمور ما يسرّ ، وإلاً أخذناك إلى ميورقة «<sup>(٢٢)</sup> .

المساجِدُ : أَتَّبَعَ فِيهَا نَظَامَ الْحَلْقَاتِ ، حِيثُ تَعْلِيمُ الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ ، وَالْحَدِيثِ  
الشَّرِيفِ ، وَالْعِلُومِ .. ثُمًّا أَصْبَحَتِ فِي الْعَصْرِ الْعَبَاسِيِّ بِمِثَابَةِ الْجَامِعَاتِ ، حِيثُ الشُّرُوحُ  
وَالإِمْلَاءُ وَالْمَنْاقِشَةُ ، وَعِنْدَمَا يَأْنِسُ الطَّالِبُ فِي نَفْسِهِ الْكَفَاءَةَ ، يَعْتَزِلُ حَلْقَةُ أَسْتَاذِهِ ،  
لِيَشْكُّلَ حَلْقَةً جَدِيدَةً لِنَفْسِهِ .

« وكان الطّلاب يفدون إلى جامع تبكت<sup>(٢٣)</sup> بعد أن يكونوا قد أتّموا حفظ أجزاء من القرآن في مدارسهم المحليّة ، فإذا أتمّوا هذه الدراسات الأولى ، شدُّوا الرّحال إلى تبكت ، وأقاموا بها حتّى يتمّ تعليمهم ، وكانت معيشة هؤلاء الطّلاب ميسّرة ، فقد كان يستضيفهم الأثرياء من أهل المدينة وتجارها ، وكانت لجامع سنكري أوقاف<sup>(٢٤)</sup> ، ينفق ١٠ من ريعها على طلبة العلم ...

وعندما ينتهي الطالب من هذه الدراسات المتنوعة ، يحصل على إجازة تؤهله للعمل بتعليم القراءة ، أو الخطابة ، أو الإمامة ، أو القضاء ، ونتيجة لازدهار هذه الحياة العلمية ، أقبل الناس في شغف على اقتناء المكتبات الخاصة التي تعج بالكتب العربية ، وكثُرت المكتبات العامة .

(٢٢) دور المربطين في نشر الإسلام في غرب إفريقيا ، د . عصمت دندش ، دار الغرب الإسلامي ، ص ١٤٤ ، عن سبع وثائق جديدة عن دولة المربطين وأيامهم في الأندلس ، نشرها د . حسين مؤنس (صحيفة معهد الدراسات الإسلامية في مدريد ) ، المجلد الثاني سنة ١٩٥٤ ، ص : ٦٨ - ٧٠

(٢٢) مدينة تبكت في السُّودان الغربي على نهر النِّيجر ، يقول السُّعدي في ( تاريخ السُّودان ) ص ١٢١ : « مدينة - تبكت - مدينة إسلامية منذ البداية ، مادَّستها عبادة الأوَّلَى ، ولا سجد على أديعها لغير الجن ... .

(٤) جامع سنكري في تمبكت ، بنته سيدة تعرف باسم سنكري ، ضم هذا الجامع خبنة من الفقهاء والعلماء ، أكثرهم من قبيلة جدالة .

ومع أن المحسن الوزان (ليون الإفريقي)<sup>(٢٥)</sup> قد زار هذه البلاد بعد انتهاء دولة المرابطين بأكثر من أربعة قرون ، إلا أنه ذكر أنه يوجد بتبيكت كثير من الفقهاء والأطباء والدعاة ، الذين كانوا يعيّنون بأمر ملكي ، وكان الملك يحترم العلماء والأدباء ، ويشتري كثيراً من الخطوطات ، ولا يدخل بدفع ثمنها منها ارتفعت ، مما يدل على تقديره الشديد لرجال العلم والأدب ..

وارتبطة المدارس في غرب إفريقيا ارتباطاً شديداً بالدين ، وفي أول الأمر ألحقت المدارس بالرباط ، حيث كان يقيم المرابطون للتعبد والتعلم ، فكان الشيخ عبد الله بن ياسين معلّمهم الأول ، يعلمهم الشريعة ، ويقرئ الكتاب والسنة ، حتى صار حوله فقهاء ، ورتب لهم أوقاتاً للمواعظ ، وعندما كان ينتهي من تعليم رواد ١٠. الرباط هذه الأشياء ، كان يأمرهم بالذهاب إلى قبائلهم لينشروا الإسلام على أساس سلية ، بعيدة عن البدع والجهل .

وبتوسيع المرابطين ، وخروجهم للجهاد ، أصبحت المدارس ملحقة بالمساجد ، فكان إلى جانب كل مسجد غرفة أو غرفتان لتعليم الأولاد ، وكانت هناك أمكناً لنوم الطلاب الذين يحضرون من أماكن بعيدة ، على أن المساجد كانت بمثابة المقر الرئيسي ١٥ لتلقي العلم ، إذ كانت تعقد في المسجد حلقات للدراسة والمناقشة في أمور الدين الخافية .

وقد قلد السودان هذا النوع من المدارس ، فأصبحت تلحق بكل زاوية من زوايا الفرق المذهبية والدينية ، مدرسة لتعليم الأطفال ، على أن القرى الصغيرة التي تخلو من المساجد ، كان أطفالها يتلقون تعليمهم على يد أحد الدعاة ، في ساحة صغيرة ، أو في ٢٠ إحدى الغرف في أحد بيوت القادرین «<sup>(٢٦)</sup> .

(٢٥) ستر ترجمته مفصلاً مع ترجمات (الرجالات العرب المسلمين) .

(٢٦) دور المرابطين في نشر الإسلام في غرب إفريقيا ، ص ١٦٥ وما بعدها (باختصار) .

وظهر نظام الإجازة (الشهادات العالية) ، حيث يستخدم الطالب بعد الإجازة كتب أستاذه ، ويكتبه الرواية عنه .

وكان للمرأة دور في التدريس في حلقات المساجد ، وسجلت كتب التاريخ أسماء عشرات النساء المحدثات ، ومنهن أم الدرداء الصغرى ( هجيبة بنت حبيي الأوصائية الدمشقية )<sup>(٢٧)</sup> ، التي روت عن أبي الدرداء ، وسلمان الفارسي ، وفضلة بن عبيدة ، وأبي هريرة ، وكتب بن عاصم ، وعائشة وآخرين كثراً ، وكان عبد الملك بن مروان كثيراً ما يجلس إليها بمسجد دمشق . ومنهن زينب بنت أحمد بن عبد الرحيم المقدسي ( ت ٧٤٠ هـ ) ، التي كانت تدرس صحيح مسلم ، وسمع عنها الرحاله ابن بطوطه في جامع بني أمية بدمشق .

**مجالس المُناَظِرَة :** وتعقد في بلاط الخلفاء والأمراء ، أو المستشفيات لتشخيص مرض أو تحديد علاج ، كما في أيام عبد الملك بن مروان وهارون الرشيد والمأمون .

لقد بدأت المناظرات بعد الفتح ، فطرق المتناظرون كل مواطن الخلاف بين العقدين : ( الإسلام والمسيحية ) ، وكان الطريق النسطوري طياثاوس Timotheus يعقد مناظرات في المسائل الدينية بحضور الخليفة الماهي ، ثم هارون الرشيد<sup>(٢٨)</sup> .

وفي مجلس الرشيد كانت تدور مناظرات أدبية ، كان الأعمى أملع رجالها ، ومن أهم المناظرات الدينية أيام الرشيد ، مناظرة كان الشافعي ( محمد بن إدريس بن عثمان بن شافع ) طرفها الأول ، وطرفها الثاني محمد بن الحسن الشيباني وبشر المرسي ، ومكانتها قصر الرشيد وبخضوره ، فأجاب الشافعي إجابات تدل على سعة علمه وتجذرها

(٢٧) توفيَت سنة ٤١ هـ ، وأم الدرداء الكبرى هي : خيرة بنت أبي حذرة ، وزوجها أبو الدرداء هو عُوَيْمَرُ بْنُ مَالِكٍ ، ( أعلام النساء ٢٠٥/٥ ) .

(٢٨) الدُّعْوَةُ إِلَىِ الْإِسْلَامِ ، السير توماس أرنولد ، ص ١٠٣

في الفقه والحديث وفنون العلوم ... وانبسط الشافعى في الكلام ، فتكلّم بكلام حسن ، فأعجب به الرشيد وقربه من مجلسه ورفعه عليهما ، وقال الرشيد : أنا أمير المؤمنين وأنت القدوة ، فلا يدخل على أحد من الفقهاء قبلك<sup>(٢٩)</sup> .

وفي الأندلس كان المنصور بن أبي عامر يعقد طول أيام مملكته في كل أسبوع مجلساً ، يجتمع فيه أهل العلم للمناقشة بحضرته ، ما كان مقيناً بقرطبة ، فقد كان كثير الغزوات ، وكان أبو العلاء صاعد بن الحسن<sup>(٣٠)</sup> سيد هذه المنشآت ، فأحبّه ابن أبي عامر ، ولما مات لم يحضر أبو العلاء مجلساً لأحد ممن ولـي الأمر بعده ، وادعى ألياً لحقه بساقه ، ثم خرج إلى صقلية فات فيها عن سن عالية<sup>(٣١)</sup> .

**المدارس** : بدأت المدارس بكثرة منذ القرن الخامس الهجري لازدحام المساجد بالحلقات ، وإقبال الناس على العلم ، وأول مسجد حول إلى مدرسة الجامع الأزهر سنة ٣٧٨ هـ ، ومن المدارس الشهيرة : المدرسة النظامية ببغداد ، والمدرسة التورية بدمشق ، وبني صلاح الدين الأيوبي عدة مدارس في مصر ، وذكر ابن جبيرعشرين مدرسة بدمشق أيام صلاح الدين فيها تخصص عالٍ ، وسبعاً وعشرين في حلب .

وفي الأندلس كانت المدارس الابتدائية كثيرة العدد ، ولكنها كانت تتضاعف أجوراً نظير التعليم ، ثم أضاف الحكم إليها سبعاً وعشرين مدرسة لتعليم أبناء القراء بالجان ، وكانت البنات يذهبن إلى المدارس كالأولاد سواء .. وكان التعليم العالي يقوم به أساتذة مستقلون يلقون محاضراتهم في المساجد ، وكانت المناهج التي يدرسونها هي التي

(٢٩) حلية الأولياء وطبقات الأصفباء ٨٢٩

(٣٠) صاعد بن الحسن بن عيسى الريعي (أبو العلاء) : [ت ٤١٧ هـ / ١٠٢٦ م] ، عالم بالأدب واللغة من الكتاب الشرفاء ، ولد بالموصى ، ونشأ ببغداد ، وانتقل إلى الأندلس حوالي سنة ٢٨٠ هـ ، فأكرمه المنصور بن أبي عامر ، فصنف له كتاب (الفصوص) على نسق أمالى القالى ، توفى بصقلية ، (الأعلام ١٨٦/٢) .

(٣١) ظهر الإسلام ١٢٨/٢ ، عن : (المعجب) ، طبعة القاهرة .

كُونَتْ جامِعَةُ قُرطُبَةَ ، وَالَّتِي لَمْ يَكُنْ يَفْوُقُهَا فِي الْقَرْنَيْنِ الْعَاشِرِ وَالْخَادِي عَشْرَ إِلَّا  
جَامِعَتِ الْقَاهِرَةَ وَبَغْدَادَ الشَّبِيهَتَانِ بِهَا ، وَأَنْشَئَتِ الْكُلِّيَّاتِ أَيْضًا فِي غَرْنَاطَةَ وَطَليْطَلَةَ  
وَإِشْبِيلِيَّةَ وَمَرْسِيَّةَ وَالْمَرِيَّةَ وَبِلْنِسِيَّةَ وَقَادِسَ<sup>(٢٢)</sup> .. الَّتِي نَقَشَتْ فَوْقَ مَدَارِخِهَا : « يَقُولُ  
الْعِلْمُ عَلَى عَمَدٍ أَرْبَعَةَ : حَكْمَةُ الْعُلَمَاءِ ، وَعَدْلُ الْعَظِيمَاءِ ، وَصَلَوَاتُ الْأَتْقِيَاءِ ، وَشَجَاعَةُ  
الشُّعْبَانَ » ، لَقَدْ وَجَدَتْ هَذِهِ الْعَبَارَةُ مُحْفَورَةً فَوْقَ مَدْخَلِ الْجَامِعَاتِ الْكَبِيرِ الَّتِي  
عَرَفَتْهَا الْأَنْدَلُسُ فِي ظَلِّ الْحُكْمِ الْإِسْلَامِيِّ ، وَتَقْدِيمُ ( حَكْمَةُ الْعُلَمَاءِ ) أَمْرٌ يَلْفَتُ  
النَّظَرَ<sup>(٢٣)</sup> .

### وَعَرَفَتْ هَذِهِ الْكُلِّيَّاتُ وَالْمَدَارِسُ الْوَظَائِفُ التَّالِيَّةُ :

الْمَدْرَسُ : وَحْقٌ عَلَيْهِ أَنْ يَحْسَنَ إِلَقاءِ الدِّرْسِ ، وَتَقْهِيمِهِ لِلْحَاضِرِينَ ، ثُمَّ إِنْ كَانُوا  
مُبْتَدِئِينَ فَلَا يَلْقَيُ عَلَيْهِمْ مَا لَا يَنْسَبُهُمْ مِنَ الْمُشَكَّلَاتِ ، بَلْ يَدْرِّبُهُمْ وَيَأْخُذُهُمْ بِالْأَهْوَنِ إِلَى  
الْأَصْعَبِ ، إِلَى أَنْ يَنْتَهُوا إِلَى دَرْجَةِ التَّحْقِيقِ ، وَإِنْ كَانُوا مُنْتَهِينَ فَلَا يَلْقَيُ عَلَيْهِمْ  
الْوَاضِحَاتِ ، بَلْ يَدْخُلُهُمْ فِي مُشَكَّلَاتِ الْفَقْهِ ، وَيَخْوُضُهُمْ عَبَابَهُ الزَّانِرِ ، وَمَنْ أَقْبَحَ  
الْمُنْكَرَاتِ مَدْرَسٌ يَحْفَظُ سُطْرَيْنِ أَوْ ثَلَاثَةَ مِنْ كِتَابٍ ، وَيَجْلِسُ يَلْقِيَهَا ثُمَّ يَنْهَضُ ، فَهَذَا  
إِنْ كَانَ لَا يَقْدِرُ إِلَّا عَلَى هَذَا الْقَدْرِ ، فَهُوَ غَيْرُ صَالِحٍ لِلتَّدْرِيسِ ، وَلَا يَجْلُلُ لَهُ تَنَاؤلُ  
مَعْلُومَهُ ، وَقَدْ عَطَّلَ الْجَهَةَ ، لَأَنَّهُ لَا يَعْلَمُهَا ، وَيَنْبَغِي أَلَّا يَسْتَحْقَقَ الْفَقَهَاءُ الْمُنْزَلُونَ  
مَعْلُومًا ، لَأَنَّ مَدْرَسَتَهُمْ شَاغِرَةٌ مِنْ مَدْرَسَ ، وَإِنْ كَانَ يَقْدِرُ عَلَى أَكْثَرِ مِنْهُ ، وَلَكِنَّهُ  
يَسْهُلُ وَيَتَأَوَّلُ فَهُوَ أَيْضًا قَبِيحٌ ، فَإِنَّ هَذَا يَطْرُقُ الْعَوْامَ إِلَى رَوْمَ هَذِهِ الْمَنَاصِبِ ، فَقَلَّ أَنْ  
يَوْجُدْ عَامِيًّا لَا يَقْدِرُ عَلَى حَفْظِ سُطْرَيْنِ ، وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْعِلْمِ صَانُوهُ ، وَأَعْطَى الْمَدْرَسَ  
مِنْهُمْ التَّدْرِيسَ حَقًّهُ ، فَجَلَسَ وَأَلْقَى جَمْلَةً صَالِحةً مِنَ الْعِلْمِ ، وَتَكَلَّمَ عَلَيْهَا كَلَامًا مُحَقَّقًا  
عَارِفٌ ، وَسَأَلٌ وَسُئِلٌ ، وَاعْتَرَضَ وَأَجَابَ ، وَأَطَالَ وَأَطَابَ ، بِحِيثُ إِذَا حَضَرَهُ أَحَدٌ  
٢٠

(٢٢) قَصَّةُ الْحَضَارَةِ ٣٠٦/١٢

(٢٣) دور المسلمين في بناء المدنية الغربية، الأستاذ حيدر بامات، المركز الإسلامي - جنيف، ( بلا  
تاريخ ) .

العوام أو المبتدئين أو المتوسطين فهم من نفسه القصور عن الإتيان بمثل ما أتى به ، وعرف أن العادة أنه لا يكون مدرس إلا هكذا ، والشرع كذلك لم تطمح نفسه في هذه المرتبة ، ولم تطمع العوام بأخذ وظائف العلماء<sup>(٢٤)</sup> ..

المُعِيدُ : الذي عليه قدر زائد على سماع الدرس من تفهم بعض الطلبة ونفعهم ، ٥ عمل ما يقتضيه لفظ الإعادة ، وإلاًّ فما يكون قد شكر الله تعالى على وظيفة الإعادة ، وأصبح والفقير سواء .

المُقْيَدُ : عليه أن يعتمد ما يحصل به في الدرس فائدة ، من بحث زائد على بحث الجماعة ونحو ذلك ، وإلاًّ ضاع لفظ الإعادة وخصوصيتها ، وكان أخذه العوض في مقابلتها حراماً .

١٠ المنتهي من الفقهاء : عليه من البحث والمناظرة فوق ما على من دونه .

فقهاء المدرسة : وعليهم التفهم على قدر أفهمهم ، والمواظبة إلاًّ بعدر شرعى .  
قارئ العُشُر : وينبغي أن يقدم قراءة العُشر ، فيكون قبل الدرس ، وأن يقرأ آية مناسبة للحال ، موضوع الدرس .

المُنْشِدُ : وينبغي أن يذكر من الأشعار ما هو واضح اللُّفْظ ، صحيح المعنى ، ١٥ مشتملاً على مدائح للنبي الكريم ﷺ ، وعلى ذكر الله تعالى وألائه وعظمته ، وخشية مقتنه وغضبه ..

كاتب الغيبة على الفقهاء : عليه اعتقاد الحق ، وألاًّ يكتب على كل من لم يحضر ، ولكن يستفصح عن سبب تخلفه ، فإن كان له عذر بينه ، وإن هو كتب على غير بصيرة فقد ظلمه حقه ، وإن سماح ب مجرد حطام يأخذه من الفقيه فقد خان .

---

(٢٤) هذه الوظائف ، انظر : معيد النعم ومبيد النقم ، للسبكي ، مؤسسة الكتب الثقافية ، ١٤٠٧ هـ / ١٩٨٦ م ، بيروت .

**خازن الكتب** : وحقٌ عليه الاحتفاظ بها ، وترميم شعثها ، وحبكها عند احتياجها للحبيك ، والضنة بها على من ليس من أهلها ، وبذلها للمحتاج إليها ، وأن يقدم في العارية القراء الذين يصعب عليهم تحصيل الكتب على الأغنياء ، وكثيراً ما يشترط الواقف ألا يخرج الكتاب إلا برهن يحرز قيته ..

هذا .. ولا ينسى دور الرّياضات والزوايا والتكلّيا كمراكز فكرية ، ساهمت في نشر العلم والمعرفة ، بالإضافة إلى أهدافها الدينية والاجتماعية ، وما يذكر أيضاً أن نظام التقاعد للمعلمين كان معمولاً به في العهد العثماني منذ القرن الثامن الهجري <sup>(٢٥)</sup> .

### ومن مبادئ التربية الإسلامية :

يقول ابن سينا : « إذا اقتضت الضرورة الالتجاء إلى العقاب ، ينبغي مراعاة ذلك بمنتهى الحذر والحيطة ، فلا يؤخذ الولد بالعنف ، وإنما بالتلطف ، ثم تزج الرغبة والرّهبة ». <sup>١٠</sup>

ويقول حجّة الإسلام أبو حامد الغزالى : « من اشتغل بالتعليم فقد تقلّد أمراً عظياً ، فينبغي أن يأخذ نفسه بالشفقة على المتعلمين ، وأن يجرّهم مجرى بنيه ». <sup>١١</sup>

وما هو جدير بالذكر ، كومضة حضارية رفيعة ، أن وقفاً بدمشق دعى (وقف القضاة) <sup>(٣٦)</sup> ، ينفق ريعه في شراء (القضايا) ، لتملاً جيوب الأطفال بها عند جميعهم إلى المدرسة للتّعلم برغبة وإقبال ، وهذا تعزيز إيجابي رائع ، وتشجيع عظيم ، وترغيب كبير على طلب العلم والسعى إليه بشوق ومحبة . <sup>١٥</sup>




---

(٢٥) العرب والحضارة الحديثة ، ص ٦٣

(٣٦) القضاة : نوع من اليمص المشوى للملح ، محبٌ للأطفال جداً .

## أهم المراكز الفكرية عند المسلمين :

المدينة المنورة : لقد كان مسجد الرسول ﷺ مركزاً للحياة الفكرية والاجتماعية والإدارية ، وظهر فيه التخصص ، فاشتهر علي رضي الله عنه بالقضاء ، ومعاذ بن جبل بالفقه والأحكام ، وأبي بن كعب ، وابن عباس في القراءات والتفسير .

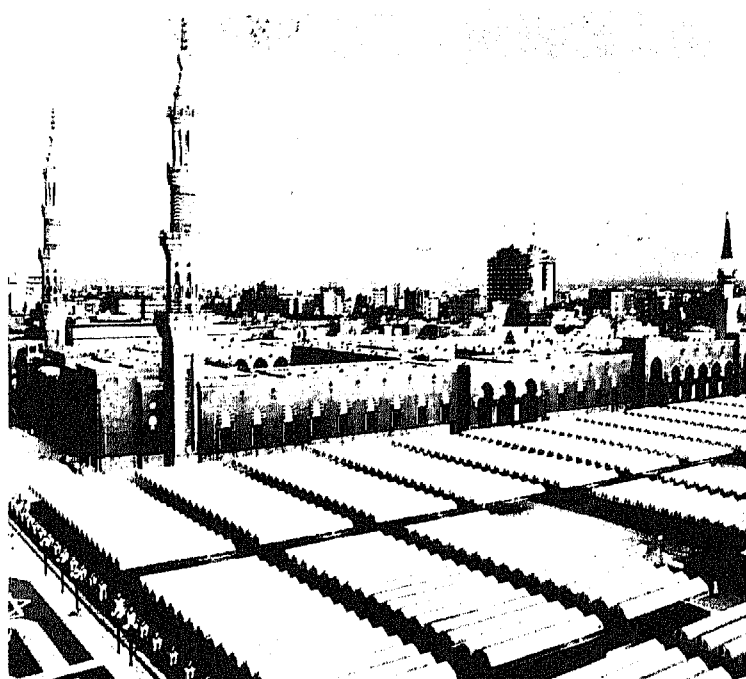
وقيّزت المدينة المنورة باعتمادها على الحديث الشريف أكثر من اعتقادها على الرأي والقياس ، كما هي الحال في مدارس العراق ، وبرز فيها محمد بن شهاب الزهري ، وسعید بن المسیب ، وعروة بن الزبیر ، وكانت أشهر الحلقات العلمية حلقة :

الإمام مالك بن أنس : إمام دار المحرقة ، وأحد الأئمة الأعلام ، صاحب المذهب المالكي ، ولد وتوفي في المدينة المنورة ، فنشأ في البيئة التي نزلت فيها الرسالة الإسلامية ، ورأى بعضاً من صحابة الرسول ﷺ ممن كانوا أحياء حين حياته ، فكان عند المسلمين الحجة في فقه الدين ، وتفسير النصوص على المبادئ التي أخذت عن رسول الله ﷺ ، ألف كتاب ( الموطأ ) ، وهو أول كتاب ألف في الفقه الإسلامي ، فاتُّخذ فيه القرآن الكريم وجملة من الأحاديث الصحيحة أساساً في إخراجه ، معتمداً في انتقاء الأحاديث على سمعة الذين حدثوا بها ، وشهرتهم بالصدق والأمانة والتقوى ، وعقب على الموطأ بما سماه : ( المدونة الكبرى ) .

قال الإمام مالك إن أصول الفقه تقوم على الإجماع ، وقد بدأ به إجماع فقهاء المدينة المنورة ، بوصفها مركز الفقه الإسلامي ، وبمعنٰى نوره ، وماوى رجاله وثقاته ، ولقد خالفة في ذلك كثير من الفقهاء وأئمّة الدين ، وعلى رأسهم أبو حنيفة النعمان ، لأن الاستئثار بالرأي لفقهاء المدينة في غير صالح المسلمين ، وإيصاد بباب الاجتهاد عند فقهاء غيرها من الأمصار الإسلامية .

أمّا السُّنّة التي اتبّعها في إقامة مذهبه ، فترجع إلى أصلين : الإجماع ، والقياس . وقيد القياس بما سماه ( الاستصلاح ) ، وقد بدأ بذلك عدم الأخذ به إذا كان في ذلك

ما يضرُّ بصالح المسلمين . ولقد انتشر المذهب المالكي في شمالي إفريقيا أول الأمر ، ثم دخل الأندلس في عصر عبد الرحمن الثاني : [ ٨٢٢ - ٨٥٢ م ] ، إذ حمله إليها يحيى بن يحيى<sup>(٣٧)</sup> ، الذي لقب بمحكم الأندلس . والمذهب المالكي لا يزال حتى اليوم ، مذهب أكثر المسلمين في صعيد مصر ، وشمالي إفريقيا وعمان والبحرين والكويت .



(المدينة المنورة)

٥

(٣٧) يحيى بن يحيى بن أبي عيسى كثير بن سلام الليثي بالولاء (أبو محمد) : [ ١٥٢ - ٢٣٤ هـ / ٧٦٩ - ٨٤٩ م ] ، عالم الأندلس في عصره ، أصله من قبيلة مصودة من طنجة ، قرأ بقرطبة ، ورحل إلى الشرق شاباً ، فسمع الموطأ من الإمام مالك ، وأخذ عن علماء مكة ومصر ، وعاد إلى الأندلس فنشر فيها مذهب مالك ، وعلا شأنه عند السلطان ، فكان لا يُؤْلَى قاضٍ في أقطار بلاد الأندلس إلا بشورته واختياره ، توفي بقرطبة ، (الأعلام ١٧٦٨) .

**دمشق** : بُرِزَ فِيهَا عِبَادَةُ بْنُ الصَّامِتِ ، وَقِيمُ الدَّارِيِّ ، وَ  
الإِمامُ الْأَوْزَاعِيُّ<sup>(٢٨)</sup> : عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَبْرُو بْنِ يَحْمِيدٍ ، إِمامُ الدِّيَارِ الشَّامِيَّةِ فِي  
الْفَقَهِ وَالرُّهْدَةِ ، لَهُ كِتَابُ (السُّنْنَ) فِي الْفَقَهِ ، وَ(الشَّمَائِلَ) ، وَيَقْدِرُ مَا سُئِلَ عَنْهُ  
بِسَعْيِهِ أَلْفَ مَسَأَلَةً أَجَابَ عَلَيْهَا كُلُّهَا ، وَكَانَتِ الْفَتِيَا تَدُورُ بِالأنْدَلُسِ عَلَى رَأْيِهِ إِلَى زَمْنِ  
الْحَكَمَ بْنِ هِشَامٍ .

وَتَمَيَّزَتْ مَدْرَسَةُ دِمْشَقِ بِتَدْوِينِ التَّارِيخِ الْبَكْرِيِّ، وَذَلِكَ مِنْذَ أَيَّامِ مَعَاوِيَةَ بْنِ أَبِي سَفِيَّانَ عَلَى يَدِ عَبْدِ بْنِ شَرِيكَيَّةَ<sup>(٣٩)</sup>، وَتَرَكَ لَنَا الْمُؤْرِخُ الْحَافِظُ الرَّحَمَانُ بْنُ مُحَمَّدٍ الدِّيَارُ الشَّامِيَّةُ ابْنُ عَسَكِرِ الدَّمْشِقِيِّ<sup>(٤٠)</sup> (تَارِيخُ دِمْشَقٍ) فِي أَكْثَرِ مِنْ ثَانِيَنِ جُزْءٍ، وَفِي الْطِّبْ كَتَبَ أَحْمَدُ بْنُ أَبِي أَصْبَعَةَ<sup>(٤١)</sup>، الطَّبِيبُ الْمُؤْرِخُ : (عِيُونُ الْأَنْبَاءِ) فِي طَبَقَاتِ الْأَطْبَاءِ<sup>(٤٢)</sup> فِي مَحْلَدَيْنِ.

**بيت المقدس** : بعد تحريرها من يد الصليبيين عام ١١٨٧ م ، بني صلاح الدين الأيوبي المدرسة الناصرية والصلاحية ، ثم أصبح عدد المدارس عشرين مدرسة ، ويمثل هذا المركز الفكري أبو بكر الطرطوشى : محمد بن الوليد القرشي الفهري .<sup>(٤٢)</sup>

(٣٨) ولد في بعلبك ، وتوفي ، بيروت : [ ١٥٧ - ٨٨ - ٧٠٧ / ٧٧٤ م ]

(٣٩) عبيد بن شريعة الجرهي : [ت نحو ٦٧ هـ / نحو ٦٨٦ م] راوية من المعمرين ، استحضره معاوية من صنعاء إلى دمشق ، فسألته عن أخبار العرب الأقدمين وملوكهم ، فحدثه ، فأمر معاوية بتدوين أخباره ، فأملأ ، كتابين : كتاب الملوك وأخبار الملائكة ، وكتاب الأمثال ، (الأعلام ١٨٩/٤) .

<sup>(٤٠)</sup> على بن الحسن بن هبة الله : [ ٤٩٩ - ١١٥٠ هـ - ١١٧٦ م ] ، ثقة الدين ابن عساكر المشقعي .

(٤١) موفق الدين أبو العباس أحمد بن القاسم بن خليفة بن يونس الخزرجي ، كان مولده ووفاته في دمشق ، وفيها صنف كتابه سنة ٦٤٣ هـ .

(٤٢) الطرطوشى : [٤٥١ - ٥٢٠ هـ / ١٠٥٩ - ١١٢٦ م ] ، من فقهاء المالكية الحفاظ ، من أهل طرطوشة Tortosa بشرق الأندلس ، تفقه ببلاده ، ورحل إلى الشرق سنة ٤٧٦ هـ ، فحج وزار العراق ومصر وفلسطين ولبنان ، وأقام في الشام . توفى بالاسكندرية ، (الأعلام ١٣٣٧/٨) .

**البصرة** : تميزت البصرة أنها مركز إشعاع ديني ولغوی وفلسفی ، بُرِزَ فيها أبو موسى الأشعري ( عبد الله بن قيس ) ، والحسن البصري <sup>(٤٣)</sup> : وهو تابعي كان إمام أهل البصرة ، وحبر الأمة في زمانه ، وهو أحد العلماء الفقهاء والفصحاء الشجعان النسّاك ، قال الغزالی : كان الحسن البصري أشبه الناس كلاماً بكلام الأنبياء ، وأقربهم هدياً من الصّحابة ، وكان غاية في الفصاحـة ، تتصلب الحكمة من فيه ، ولما ولـي عمر بن عبد العزيز الخليفة كتب إليه : إني قد ابتليت بهذا الأمر ، فانظر لي أعونـا يعينونـي عليه ، فأجابـه الحسن : أمـا أبناء الدـنيـا فلا تـريـدهـم ، وأمـا أـنـاء الـآخـرـة فلا يـرـيدـونـك ، فاستعن بالله .

وواصلـ بن عطـاء <sup>(٤٤)</sup> : رأسـ المـعـتـلـةـ ، وـمـنـ أـنـمـةـ الـبـلـغـاءـ وـالـمـتـكـلـمـينـ ، سـيـ أـصـحـابـهـ بالـمـعـتـلـةـ لـاعـتـالـهـ حـلـقـةـ درـسـ الـحـسـنـ الـبـصـرـيـ ، وـمـنـهـ طـائـفـةـ تـنـسـبـ إـلـيـهـ تـسـمـيـ (ـ الـوـاـصـلـيـةـ ) ، وـهـوـ الـذـيـ نـشـرـ مـذـهـبـ الـاعـتـزـالـ فـيـ الـأـفـاقـ ، بـعـثـ مـنـ أـصـحـابـهـ عبدـ اللهـ بنـ الـحـارـثـ إـلـىـ الـمـغـرـبـ ، وـحـفـصـ بنـ سـالـمـ إـلـىـ خـرـاسـانـ ، وـالـقـاسـمـ إـلـىـ الـيـنـ ، وـأـيـوبـ إـلـىـ الـجـزـيرـةـ ، وـالـحـسـنـ بنـ ذـكـوـانـ إـلـىـ الـكـوـفـةـ ، وـعـثـانـ الطـوـيلـ إـلـىـ أـرمـينـيـةـ .

ومـحـمـدـ بنـ سـيـرـينـ <sup>(٤٥)</sup> : الـذـيـ اـشـهـرـ بـالـورـعـ ، وـتـعـبـيرـ الرـؤـيـاـ ، وـيـنـسـبـ إـلـيـهـ كتابـ : (ـ تـعـبـيرـ الرـؤـيـاـ ) .

وـسـيـبـوـيـهـ <sup>(٤٦)</sup> : عـمـرـوـ بنـ عـثـانـ بنـ قـبـرـ ) : إـمـامـ الـنـحـاـةـ ، وـأـوـلـ مـنـ بـسـطـ عـلـمـ الـنـحـوـ ، وـلـدـ فـيـ إـحـدـىـ قـرـىـ شـيـرـازـ ، وـقـدـمـ الـبـصـرـةـ ، فـلـزـمـ الـخـلـلـ بنـ أـحـمـدـ الـفـراـهـيـدـيـ

(٤٣) أبو سعيد الحسن بن يسار البصري : [ ٢١ - ١١٠ هـ = ٧٢٨ م ] .

(٤٤) أبو حذيفة واصـلـ بنـ عـطـاءـ : [ ٨٠ - ١٣١ هـ = ٧٤٨ م ] .

(٤٥) أبو بكر محمدـ بنـ سـيـرـينـ ، مـولـدـهـ وـوـفـاتـهـ بـالـبـصـرـةـ : [ ٣٢ - ١١٠ هـ = ٦٥٣ م ] .

(٤٦) سـيـبـوـيـهـ بـالـتـارـسـيـةـ : (ـ رـائـحـةـ الـنـفـاحـ ) ، وـلـدـ سـيـبـوـيـهـ سـنـةـ ١٤٨ هـ = ٧٦٥ م ، وـتـوـفـيـ سـنـةـ ١٨٠ هـ = ٧٩٦ م .

ففاقه ، وصنف كتابه المسئي (كتاب سيبويه) في النحو ، لم يصنع قبله ولا بعده مثله ، ورحل إلى بغداد فناظر الكسائي ، وأجازه الرشيد عشرة آلاف درهم .

**الكوفة** : نافست البصرة في النحو ، ومن أشهر علمائها في هذا العلم الكسائي (علي بن حمزة) ، وتلميذه الفراء (يجي بن زياد<sup>(٤٧)</sup>) ، والمفضل الضبي الذي صنف كتابه (المفضليات) وأهداه إلى الخليفة المهدى .

وفي الدين برز فيها عبد الله بن مسعود ، والإمام الشعبي (عامر بن شراحيل) ، وإبراهيم النخعي ، وجعفر الصادق .

جعفر بن محمد الباقير بن علي زين العابدين بن الحسين بن علي (أمير المؤمنين) رضي الله عنه : [١٤٨ - ٨٠ هـ] الذي كان يفخر بجده أبي بكر الصديق رضي الله عنه ، فهو القائل : «إنَّ أباً بكر ولدِي مرتَّبين» ، [أعيان الشيعة : ٦٥٩/١] ، لأنَّ أمَّ جعفر الصادق فاطمة بنت القاسم بن محمد بن أبي بكر ، وأمُّها أسماء بنت عبد الرحمن بن أبي بكر الصديق رضي الله عنهم أجمعين .

لقد سلم الباقير ابنه جعفر شعار حياته في مقولتين رائعتين :

١ - شيعتنا من أطاع الله .  
٢ - وإنَّ الله خبَّأ رضاه في طاعته ، فلا تمحرونَّ من الطاعات شيئاً ، فلعل رضاه

أبو زكرياء الفراء : [١٤٤ - ٢٠٧ - ٧٦١ = ٨٢٢ م] ، إمام الكوفيين وأعلمهم بالنحو واللغة وفنون الأدب ، كان يقال : «الفراء أمير المؤمنين في النحو ، ولد بالكوفة ، وانتقل إلى بغداد ، وعهد إليه المؤمنون بتربيته أبنته ، فكان أكثر مقامه بها ، فإذا جاء آخر السنة ، انصرف إلى الكوفة فاقام أربعين يوماً في أهلها يوزع عليهم ما جمعه ويرثهم ، وتوفي في طريق مكة ، وكان مع تقدمه في اللغة فقيها متكلماً ، عالماً بأيام العرب وأخبارها ، عارفاً بالنجوم والطب ، عيل إلى الاعتزاز ، من كتبه : المصور والمدوود ، المعاني ، اللغات ، مشكل اللغة ..

فيه ، وخبأ سخطه في معصيته ، فلا تحررن من معصيته شيئاً فلعل سخطه فيه ، وخبأ أولياءه في خلقه ، فلا تحررن أحداً فلعل ذلك ولـ .

كان الإمام مثلاً عالياً للأمة ، واحداً من كبار فقهاء المدينة المنورة .

من آرائه المميزة : باب الاجتهاد مفتوح أبداً في الظنيات التي ليس فيها دليل من الشـريع يفيد اليقين ، أما القطعيات فلا اجتهاد فيها ، كالعائد الواجبة ، ومن ثبت من الأحكام العملية .. و :

أبو حنيفة النـعـان<sup>(٤٨)</sup> : الذي شرع يدرس في مسجد الكوفة ، حيث وضع قواعد مذهبـه ، وبـثـ في تلاميذه روح الاستقلال في الرأـي ، حتـى أتمـ وضع المذهب الحنـفي ، وهو أحد المذاهب الفقهـية الكـبرـى في التشـريع الإـسلامـي ، ولم يكتب أبو حـنـيفـة كتابـاً يضمـ شـتـات مذهبـه ، وإنـما قـامـ بـذـلـكـ منـ بـعـدـ تـلـمـيـذـهـ أبوـ يـوسـفـ (يعـقوـبـ بنـ إـبرـاهـيمـ بنـ حـبـيـبـ)<sup>(٤٩)</sup> كـبـيرـ قـضـاةـ بـغـدـادـ ، فـتـشـرـقـ المذهبـ ، وـفـسـرـ ماـ غـمـضـ مـنـ أـصـولـهـ ، حتـى ارتفـعـ ذـكـرـ أبيـ حـنـيفـةـ فيـ بـلـاطـ الـخـلـيـفـةـ الرـشـيدـ ، وأـصـبـحـ مـذـهـبـهـ مـنـ الـمـذـاهـبـ الـأـرـبـعـةـ الـكـبـرـىـ فيـ فـقـهـ الـإـسـلـامـ .

يقوم المذهب الحنـفيـ علىـ ثـلـاثـةـ أـصـولـ :

١٥ القرآنـ الـكـرـيمـ ، وـهـوـ المـأـخـذـ الثـابـتـ لـلـشـرـيعـةـ .  
ثـمـ الـحـدـيـثـ الـشـرـيفـ .

ثـمـ الـقـيـاسـ ، غـيرـ أـنـهـ فـسـرـ الـقـيـاسـ تـفـسـيرـاً أـوـسـعـ مـاـ فـسـرـ بـهـ مـنـ قـبـلـ ، فـأـدـخـلـ فـيـهـ عـنـصـرـ جـدـيـداً سـمـاـهـ (الـاسـتـحـسانـ) ، بـجـيـثـ يـرـجـعـ فـيـهـ إـلـىـ حـكـمـ الـعـقـلـ ، وـالـأـخـذـ بـهـ هـوـ

(٤٨) أبو حـنـيفـةـ النـعـانـ بنـ ثـابـتـ : [٧٦٧ - ٦٩٩ هـ = ١٥٠ - ٨٠] مـ .

(٤٩) أبو يـوسـفـ : [١١٢ - ١٨٢ هـ] ، تـبـأـ لـهـ أـبـوـ حـنـيفـةـ لـمـ أـرـادـ أـمـهـ مـنـعـهـ مـنـ حـضـورـ مجـالـسـهـ فيـ صـنـعـةـ يـقـنـاتـ مـنـهـ ، قـالـ لـهـ أـبـوـ حـنـيفـةـ : سـيـأـتـيـ يـوـمـ عـلـىـ اـبـنـكـ يـأـكـلـ أـطـاـيـبـ الطـعـامـ بـأـطـبـاقـ الـذـهـبـ ، وـكـانـ ذـلـكـ أـيـامـ الرـشـيدـ .

حق وعدل ، والعدول عمّا يتضح أنه جائز أو منافٍ لصالح المجتمع ، غير أنَّ هذا الاتجاه بما تضمن من حرّيَّة في الرأي ، عاد من بعد أبي حنيفة فجمد ، وانتهى إلى فكرة الأخذ بالسُّوابق التي جرى عليها المتقدمون من الفقهاء .

**بغداد :** بُرِزَ فيها :

٥ محمد بن إدريس الشافعي<sup>(٥٠)</sup> : إمام من أئمَّة المذاهب الأربع الكبرى في فقهه الإسلام ، ولكن مذهب مالك في المدينة المنورة ، ومذهب ابن حنبل في بغداد ، جعله يهجر بغداد ، وهبط الفسطاط بأرض مصر ، ومضى يبيث مبادئ مذهبه وقواعده في مسجد عمرو بن العاص ، وكتاب (الأم) أعظم ما خلف الشافعي من مؤلفات في الفقه والشريعة ، وقد جمع بين دفتيه أطراف مذهبة من قواعد وبحوث ومناقشات .

١٠ ومن أحسن ما يجري عليه مذهب الشافعي ، أَنَّه وسَعَ من معنى (الإجماع) ، ومحصلة إجماع الرأي بين فقهاء المسلمين على مسألة فقهية أو تشريعية ، وألا يؤخذ بإجماع المدينة المنورة من الفقهاء وحدهم على مذهب مالك بن أنس ، فقد كان مالك يقول إن إجماع المدينة على مسألة خلافية في الدين ، كافي لتقرير صحتها ، فخرج الشافعي على هذا الرأي ، لأنَّ فقهاء المدينة لم يؤتوا العصمة من الخطأ ، أمَّا إذا اجتمع فقهاء المسلمين على رأي ، فذلك أدنى إلى العصمة ، وأقرب إلى الحق ، كذلك ذهب إلى أنَّ الرأي الفردي ، وإن اعترَفَ لصاحبِه بالأمانة في الدين ، لا يصح أن يؤخذ به أصلًا من أصول التشريع .

**وأحمد بن حنبل<sup>(٥١)</sup>** : صاحب (المسنَد) ، الذي يحتوي على ثلاثين ألف حديث في ستة مجلدات ، اختارها من سبع مئة ألف حديث ، وهذا مالم يتحقق لغيره ،

(٥٠) ولد الشافعي بغزة ، وتوفي بصر [ ١٥٠ - ٢٠٤ هـ = ٧٦٧ - ٨٢٠ م ] .

(٥١) أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل ، ولد في بغداد وتوفي بها أيام التوكيل [ ١٦٤ - ٢٤١ هـ = ٧٨٠ - ٨٥٥ م ] .

وصاحب الإمام الشافعي ، فكان من خواصه ، ولم يزل يصاحبه إلى أن ارتحل الشافعي إلى مصر ، فقال فيه : « خرّجتُ من بغداد ، وما خلّفتُ ها أتقى ولا أفقه من ابن حنبل ». ٥١

ذاعت مبادئه التي طبّقها على الفقه في ذلك العصر ، قال إنَّ أصول الشرعية ليس لها كُلُّ صول النحو أو المنطق من حيث الثبات وعدم التغيير ، وإنَّها تنظم حالات المجتمع ، فينبغي لها أن تتحول بتحول المجتمع وبحسب حاجاته ، وأسس مذهبه على أنَّ الشرعية لا مصدر لها غير القرآن الكريم ، والحديث الشريف .

وأبو حامد الغزالي ( حجّة الإسلام )<sup>(٥٢)</sup> : الذي تلقى العلم في مسقط رأسه مدينة طوس ، ثمَّ في جرجان ، ثمَّ قدم نيسابور ، ودرس على أبي المعالي الجوني : « وجَدَ في الاشتغال حتى تخرج في مدة قريبة ، وصار من الأعيان المُشار إليهم في زمن أستاده » ، كما يقول ابن خلkan . ١٠

وعلم أبو حامد بالمدرسة النظامية ببغداد ، فارتفعت منزلته عند أهل العراق ، ثمَّ سلك طريق الزهد والانتقطاع ، ومن أشهر كتبه : ( إحياء علوم الدين ) ، و ( المنقد من الضلال ) ، الذي نقض فيه الباطنية ، و ( تهافت الفلسفه ) ، « الذي استعان فيه على العقل بجميع فنون العقل »<sup>(٥٣)</sup> . ١٥

لند أمضى الغزالي عمره يجاهد ويعمل ويؤلف في سبيل ما اعتقد أنه الحق ، ويصفِّي الإسلام بما لحق بأصوله من بدع وانحراف عن الأصول ، ليظهر حقيقته على باطل الباطلتين ، ويقود سفينته الإيمان إلى شاطئ السلام ، مما أضفى عليه لقب : ( حجّة الإسلام ) .

(٥٢) أبو حامد محمد الغزالي ( أو الغزالى ) ، مولده ووفاته بطوس ( ضواحي مشهد اليوم ) : [ ٤٥٠ - ٥٠٥ هـ = ١٠٥٨ - ١١١١ م ] ، مرّت ترجمته مفصلة .

(٥٣) قصة الحضارة ٣٦٤/١٣

يقول ول دبورات : « إن أبا حامد الغزالى أعظم فقهاء المسلمين قاطبة ، وإنَّه ينزل من فقه الإسلام منزلة (أوغسطين) في الأهواء النصراني ، أو (كانت) من فلسفة الاستشراف ، وإنَّ الغزالى نَدُّ ونظيره في قدرة المجدل ، وإنَّه سبق الفيلسوف (هيوم) الإنكليزي بسبعة قرون ، إذ إنَّه ردَّ قدرات العقل إلى منطق السُّبْبَيَّة »<sup>(٥٤)</sup> .

وخلصة الرأي في الاتصال الغيبي عند الغزالى أنَّ العلم السَّدِيد بالحق الأزلي الثابت ، وطبيعة الخير والشر ، وهي جميعاً نزل به القرآن الكريم ، وأوحى به إلى الأنبياء ، وأهل القدسية بفيض من الله ، يمكن لكل إنسان أن يصل إليه ، لا عن طريق العقل ، بل عن طريق الروح واستعلانها ، والاتصال بالله عَزَّ وجلَّ بالزُّهد والنُّسك والوجود القلبي .

\* لوحة من بداية القرن التاسع عشر  
للقاهرة ، كما سجلها الفنان :  
(ديفيدوبرتس )



القاهرة :

درس في (الفسطاط) قبل بناء القاهرة<sup>(٥٥)</sup> ، الإمام الشافعى ، واشتهر فيها أيضاً عز الدين بن عبد السلام ، وأم الخير الحجازية [ ت ٤١٠ هـ ] ، التي اختصت بتعليم النساء .

(٥٤) المرجع السابق ٣٦٤/١٣ أيضاً .

(٥٥) بنيت الفسطاط منذ الفتح الإسلامي لمصر على يد عمرو بن العاص ، ودخل العز الفاطمي القاهرة بعد أن بناها جوهر الصقلي في ٧ رمضان ١٣٦٢ هـ = ١١ حزيران (يونيه) ٩٧٣ م .

لقد اختصَّ القاهرة بأزهُرها ، الَّذِي اخْتَصَّ بالعلوم الدينيَّة والكونيَّة والطبيعية ، وبرَزَ فيها :

جلال الدين السيوطي<sup>(٥٦)</sup> : الَّذِي ترك ستَّ مئة مصنَّف ، منها الكتاب الكبير ، والرسالة الصغيرة ، من كتبه : ( الإتقان في علوم القرآن ) ، و ( إقام الدراية لقراء النقاية ) ، و ( الأشباه والنظائر ) ، و ( الإكيليل في استباط التنزيل ) ، و ( تاريخ الخلفاء ) ، و ( تفسير الجلالين ) ، و ( تنوير الحوالك في شرح موطن الإمام مالك ) ، و ( جمع الجواamus ) ، ويعرف بالجامع الكبير ، و ( حُسْنُ المحاضرة في أخبار مصر والقاهرة ) ، و ( الدرُّ المنثور في التفسير بالتأثر ) ..

وابن حجر العسقلاني<sup>(٥٧)</sup> : الَّذِي ولع بالأدب والشعر ، ثمَّ أقبل على الحديث الشريف ، وأصبح حافظ الإسلام في عصره ، قال السحاوي : « انتشرت مصنفاته في حياته ، وتهادتها الملوك وكتبها الأكابر ». ١٠

من كتبه : ( الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة ) ، و ( لسان الميزان ) ، و ( الإحکام لبيان ما في القرآن من الأحكام ) ، و ( الإصابة في تمييز أسماء الصحابة ) ، و ( إنباء الغمر بآباء العمر ) ، و ( الإعلام في مَنْ ولَى مصر في الإسلام ) ، و ( فتح الباري في شرح صحيح البخاري ) . ١٥

القيروان :

اشتهر القиروان بالفقه المقارن على يد أسد بن الفرات<sup>(٥٨)</sup> ، الَّذِي رحل إلى

(٥٦) عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي : [ ٩١١ - ٨٤٩ هـ = ١٤٤٥ - ١٥٠١ م ] .

(٥٧) أحد بن علي بن محمد الكتاني العسقلاني : [ ٧٧٣ - ٨٥٢ هـ = ١٤٤٩ - ١٢٧٢ م ] .

(٥٨) أبو عبد الله أسد بن الفرات بن سنان : [ ٢١٣ - ١٤٢ هـ = ٧٥٩ - ٨٢٨ م ] ، تولَّ قضاء القиروان سنة ٢٠٤ هـ ، واستعمله زيادة الله الأغلبي على جيشه وأسطوله ووجهه لفتح جزيرة صقلية سنة ٢١٢ هـ ، فهو أول من فتح صقلية ، وتوفي من جراحات أصابته وهو محاصر سرقوسة بريًّا وبحرًا .

الشّرق في طلب الحديث سنة ١٧٢ هـ ، وفي الحجاز قابيل إمام دار المخراة ، مالك بن أنس ، وشهد حلقاته ، وكتب عنه ، ومضى إلى العراق فوجد في أبي عبد الله محمد بن الحسن الشّيباني من العناية به ، والرّعاية لشأنه ماسدّ خطاه ، ومضى به نحو غايتها ، وهكذا قدر لابن الفرات أن يدرس المذهبين الكبيرين السائدين في العالم الإسلامي إذ ذاك ، مذهب أهل الحديث في المدينة المنورة ، ومذهب أهل الرأي في بغداد .

اتّخذ ابن الفرات القيروان مقراً له بعد عودته ، فأقبل الناس يتّمسون حصيلة الرّحلة العلمية الطّويلة ، فكان مجلس إليه أتباع مذهب مالك ، وأصحاب المذهب العراقي ، فيأخذ في عرض مذهب أبي حنيفة ، وشرح أقوال العراقيين ، فإذا فرغ منها صاح صالح من جانب المجلس : « أُقدّ المصباح الثّانِي يا أبا عبد الله » ، فيأخذ في إيراد مذهب مالك ، وشرح أقوال أهل المدينة المنورة ، فكان هنا نهجاً جديداً في دراسة الفقه المقارن ، اتسعت دراسته في القيروان .

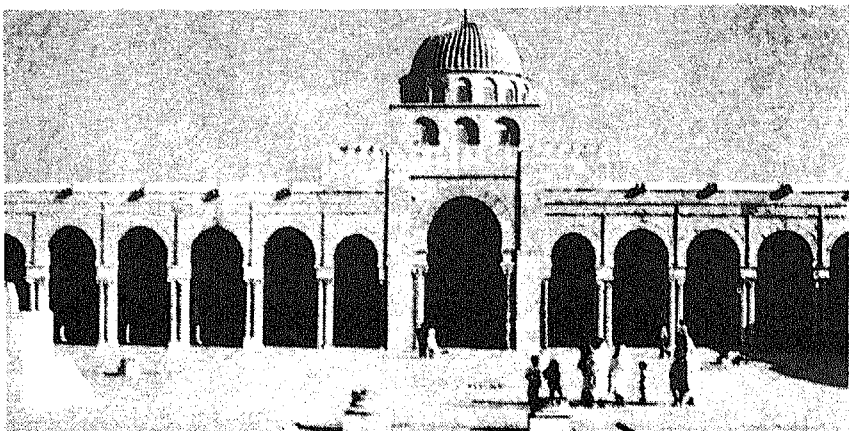
وسجّلْنُون : عبد السلام بن سعيد بن حبيب التّنوي : [ ١٦٠ - ٢٤٠ هـ / ٧٧٧ - ٨٥٤ م ] ، الذي انتهت إليه رئاسة العلم في المغرب ، مولده في القيروان \*؛ ولـي القضاء بها سنة ٢٢٤ هـ واستمر إلى أن مات ، روى ( المدونة ) في فروع المالكيّة عن عبد الرحمن بن القاسم ، عن الإمام مالك .

### قرطبة :

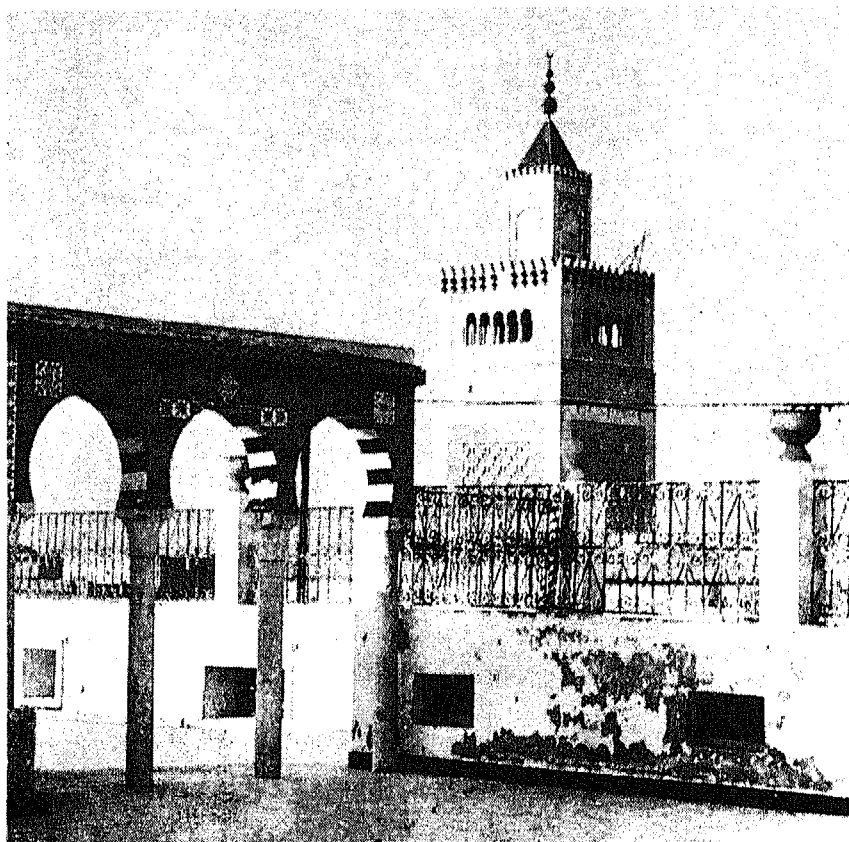
اشتهر فيها :

علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري<sup>(٥٩)</sup> : عالم الأندلس في عصره ، وأحد أئمّة الإسلام ، كان في الأندلس خلق كثير ينتسبون إلى مذهبه ، يقال لهم : ( الحزمية ) .

٥٩) ابن حزم : [ ٣٨٤ - ٤٥٦ هـ = ٩٩٤ - ١٠٦٤ م ] .



المسجد الكبير ( القிரوان )



جامع الزّيّونة ( القிரوان )

كان ابن حزم على رأس الباحثين ، فقيهاً حافظاً ، يستنبط الأحكام من الكتاب والسنّة ، قال ابنه الفضل : اجتمع عندي بخط أبي من تأليفه نحو أربع مئة مجلد ، تشمل على ثمانين ألف ورقة ، وكان يقال : « لسان ابن حزم ، وسيف الحاج شقيقان » ، وأشهر مصنفاته : ( الفيصل في الملل والأهواء والنحل ) في خمسة أجزاء ، و ( المُخلّى ) في أحد عشر جزءاً .<sup>٦٠</sup>

وابن طفيلي : محمد بن عبد الملك بن محمد بن طفيل القيسي الأندلسي<sup>٦١</sup> ، طبيب السلطان أبي يعقوب يوسف المودي ، وهو صاحب القصة الفلسفية ( حي بن يقطان ) ، قال المراكشي في المعجب :رأيت له تصانيف في أنواع الفلسفة من الطبيعيات والإلهيات وغير ذلك ، ورأيت بخطه رسالة في ( النفس ) ، وكان أمير المؤمنين أبو يعقوب شديد الشغف به ، والحب له ، يقيم عنده ابن طفيلي أياماً ، ليلاً ونهاراً ، لا يظهر ، واستقر إلى أن توفي براًكش ، فحضر السلطان جنازته ، وله ( رجز في الطب ) في أكثر من سبعة آلاف وسبعين مئة بيت ، وله شعر جيد أورد المراكشي نادج منه ، وكانت بينه وبين ابن رشد ( الفيلسوف ) مراجعات ومحاجث .

وابن رشد : أبو الوليد محمد بن رشد<sup>٦٢</sup> ، الذي قدم شروح أرسطو إلى أوربة ، لقد درس ابن رشد في صباه الدين ، والشريعة ، والرياضيات ، والطب ، والفلسفة ، آخذاً عن كبار علماء عصره في الأندلس ، من أمثال ابن طفيل ، وابن زهر أعظم أطباء المسلمين في عصره ، وكان لابن رشد طريقة المتكرة في البحث العلمي ، تجرّد فيها من مشاعر النفس ، واهتدى بهدى العقل ، حتى قيل عنه في أوربة : إن طريقة في البحث دليل قاطع على نبله ، واستقامة أخلاقه ، واستواء ذهنه .<sup>٦٣</sup>

ظلّ اهتمام أهل أوربة بابن رشد ذا أثر في ثقافتهم حتى أواسط القرن التاسع عشر .<sup>٦٤</sup>

(٦٠) ابن طفيلي : [ ٤٩٤ - ٥٨١ هـ = ١١٠٠ - ١١٨٥ م ] .

(٦١) محمد بن أحمد بن محمد بن رشد : [ ٥٢٠ - ٥٩٥ هـ = ١١٢٦ - ١١٩٨ م ] .

الميلادي ، ففي سنة ١٨٥٩ م نُشرت مقالته في الشريعة والحكمة ، وهي الرسالة المشهورة باسم : ( فصل المقال فيما بين الشريعة والحكمة من الاتصال ) ، وظهرت ترجمة ألمانية في سنة ١٨٧٥ م ، وليس من شيء أدل من هذا على اتصال أثره من القرن الثاني عشر إلى القرن التاسع عشر الميلادي عند الغربيين ، ولا شك أن ترجمة تعليقاته على أسطوانته الأساس الذي قامت عليه فلسفة الكلام عند النصارى .<sup>٥</sup>

ومن الترجمات التي اهتم بها الغربيون ، كتابه ( الكليات ) في الطب ، الذي ظل متيناً للتدرис في الجامعات الغربية زمناً طويلاً ، و ( تهافت التهافت ) الذي رد به على الإمام الغزالى ، وما يؤثر عنه في الطب أنه كان أول من كشف عن وظيفة الشبكية في العين ، وقوله إن الإصابة بالجذري تولد في الجسم مناعة من هذا المرض .

اتبع في شروحه على أسطوأنه أسلوب التأليف الذي جرى عليه العلماء في الجامعات الإسلامية ، فبدأ بملخص عن أسطوأنه ، وعقب عليه بتعليمات مختصرة ، ثم ختم بشرح مطولة ينفع بها المتقدمون في استيعاب الحكمة .<sup>٦</sup>

وذهب في كتابه ( تهافت التهافت ) نفس المذهب الذي اتحله فيما بعد ( فرنسيس باكون : ١٥٦١ - ١٦٢٦ م ) ، فقال : إن الدرس والتفكير ، قد يقودان إلى فهم أقوم ما بين الدين والحكمة من صلة ، وله في ذلك آراء ترفعه ولا شك إلى طبقة المعتدلين من أحرار الفكر ، وكان ذلك في نهاية القرن الثاني عشر الميلادي .<sup>١٥</sup>

### العلوم النقلية :

روى البخاري حديثاً عن رسول الله ﷺ ، ظهر فيه بدء التخصص في العلوم النقلية<sup>(١)</sup> ، على يد كبار الصحابة رضي الله عنهم ، جاء في الحديث الشريف : « أرحم

(١) وتشمل أيضاً العلوم الشرعية ، أو العلوم الدينية ، واخترت اسم العلوم النقلية لأن كل العلوم الفيدة النافعة في كل المجالات ، هي علوم شرعية يأمرنا الدين بإتقانها .

أُمّتي بِأُمّتِي أَبُو بَكْرٍ ، وَأَشَدُهُمْ فِي دِينِ اللَّهِ عَمَرٌ ، وَأَصْدِقُهُمْ حَيَاءً عَثَانٌ ، وَأَقْضَاهُمْ عَلَىٰ ،  
وَأَعْلَمُهُمْ بِالْحَلَالِ وَالْحَرَامِ مَعَاذُ ، وَأَفْرَضُهُمْ زَيْدُ بْنُ ثَابِتٍ<sup>(٢)</sup> ، وَأَفْرَؤُهُمْ لِكِتَابِ اللَّهِ أَتَيْ بِنَ  
كَعْبٍ ، وَلِكُلِّ أُمّةٍ أَمِينٌ ، وَأَمِينٌ هَذِهِ الْأُمّةِ أَبُو عَبِيدَةَ بْنَ الْجَرَاحِ » . وَالْعِلْمُ النَّقْلِيَّةُ  
هِيَ :

٥٠ **عِلْمُ الْقِرَاءَاتِ** : وَهِيَ سَبْعَ قِرَاءَاتٍ لِلْقُرْآنِ الْكَرِيمِ ، وَسَبِّهَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
سَمِحَ لِلنَّعْرِبِ بِقِرَاءَةِ الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ حَسْبَ لِهِجَاتِهِ ، وَلِطَبِيعَةِ الْخُطُّ الْعَرَبِيِّ ، إِذَا كَانَ غَيْرُ  
مَنْقُوطٍ ، وَلَا حَرَكَاتٍ فِيهِ ، كَقُولَةِ تَعَالَى فِي سُورَةِ هُودِ الْآيَةُ الْكَرِيمَةُ ٤٦ : ﴿إِنَّهُ عَمَلٌ  
غَيْرُ صَالِحٍ﴾ ، وَتَقْرَأُ أَيْضًا : ﴿إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ﴾ .

وَمِنْ أَشْهَرِ أَصْحَابِ الْقِرَاءَاتِ فِي الْعَصْرِ الْعَبَاسِيِّ يَحِيَّ بْنُ الْحَارِثِ الدَّمَارِيِّ ( ت ١٤٥ هـ ) ، وَحَمْزَةُ بْنُ حَبِيبِ الزَّيَّاَتِ ( ت ١٥٦ هـ ) .

١٠ **التَّفْسِيرُ** : وَهُوَ إِمَّا بِالْمُسَأَّلَةِ ، وَهُوَ مَا أَثَرَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَكَبَارِ الصَّحَابَةِ ،  
وَإِمَّا التَّفْسِيرُ بِالرَّأْيِ ، وَهُوَ مَا كَانَ يَعْتَدُ عَلَى الْعُقْلِ وَعِلْمِ الْلُّغَةِ الْعَرَبِيَّةِ ، وَاعْتَدَ الْمُعْتَلَزُ  
وَالْبَاطِنِيَّةُ هَذِهِ النُّوْعُ مِنَ التَّفْسِيرِ .

١٥ وَمِنْ أَشْهَرِ الْمُفْسِرِينَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُسَعُودَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ( ت ٣٢ هـ ) ،  
وَعَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبَّاسٍ ( ت ٦٩ هـ ) ، وَالسَّدِّيْدِيِّ ( ت ١٢٧ هـ ) ، وَالطَّبَرِيِّ ( ت  
٢١٠ هـ ) ، وَالقرطَبِيِّ ( ت ٦٧١ هـ ) ..

٢٠ **الْحَدِيثُ الشَّرِيفُ** : وَهُوَ مَا أَثَرَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ قَوْلٍ أَوْ فَعْلٍ أَوْ تَقْرِيرٍ  
لِشَيْءٍ رَأَهُ ، وَيُؤَتَّيُ بَعْدَ الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ أَهْمَيَّةً ، وَمِنْ أَشْهَرِ مَصْنُوفَيِّ كِتَابِ الْمَدِينَةِ الشَّرِيفِ  
الإِمَامُ مَالِكُ بْنُ أَنْسٍ ( ت ١٧٩ هـ ) ، وَالإِمامُ مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ الْبَخَارِيِّ ( ت  
٢٥٦ هـ ) ، وَمُسْلِمُ بْنُ الْحَاجِ الْقَشِيرِيِّ ( ت ٢٦١ هـ ) ، وَأَبُو دَاوُدَ السُّجَستَانِيِّ ( ت

(٢) أي أعلمهم بعلم الفرائض، وهي المواريث.

٢٧٥ هـ ) ، وأبو عيسى محمد الترمذى ( ت ٢٧٨ هـ ) ، والنسائى ( ت ٣٠٣ هـ ) ، وابن ماجه ( ت ٢٧٥ هـ ) .. ومن رواة الحديث الشريف محمد بن إسحاق صاحب المغازي .

النِّقْفَةُ : نشأ عن دراسة القرآن الكريم ، والحديث الشريف ، وعن التعرُّف على معانيها الخاصة الحاجة إلى تعلم النحو واللغة ، وتطلُّب ذلك فهم الشعر الجاهلي الذي عُدَّ أحسن ما تخلله اللغة العربية من الأدب القديم الخالص ، كما تطلُّب فهم اللغة العربية ، ودراسة الأنساب ، والتاريخ .. تلك العلوم التي مالت بثت أن أصبحت على مرِّ الزَّمْنِ علوماً مستقلةً .

ولكن اختلاف أئمَّة الفقه في فهم بعض النصوص الفقهية ، واستنباط الأحكام منها ، أدى إلى تعدد المذاهب أو المدارس ، كمدرسة أهل الحديث في المدينة المنورة ، وعلى رأسها الإمام مالك الذي كان يأخذ ببدأ التوسيع في النَّقل عن السُّنَّة ، ومدرسة ١٠ أهل الرأي في العراق ، وعلى رأسها الإمام أبو حنيفة الذي كان يعتقد بالرأي .

ومن اشتهر بالفقه من تلاميذ مالك : محمد بن الحسن الشيباني في العراق ، ويحيى بن يحيى الليثي في الأندلس ، وأسد بن الفرات في القيروان ، ومن أشهر أئمَّة أبو عبد الله محمد بن إدريس الشافعى ، الذي جمع بين مدرستي النَّقل والعقل بما أوتيه من سعة العقل والقدرة على الابتكار ، وأحمد بن حنبل ، وأبو يوسف القياضي ، ١٥ والليث بن سعد ..

علم الكلام : نشأ هذا العلم في العصر العباسي ، ويقصد به الأقوال التي كانت تصاغ على غطٍ منطقي أو جدلٍ ، وكان من أثر ذلك أن أخذت كل مدرسة تدافع عن عقيدتها ، وتعمل على دحض الأدلة التي وردت في عقائد مخالفيها ، وكانت المناظرات تعقد بين المتكلمين في قصور الخلفاء ، وفي المعاهد الدينية ، كالمساجد ، وغير الدينية ٢٠ كبيت الحكمة .

ويرجع ابن خلدون سبب تسمية هذا العلم بهذا الاسم « لما فيه من المناورة على البدع ، وهي كلام صرف ، وليس براجعة إلى عمل ، وإنما لأنّ سبب وضعه والخوض فيه تنازعهم في إثبات الكلام النفسي »<sup>(٢)</sup>.

ومن أشهر المتكلّمين واصل بن عطاء ، وأبو الهذيل العلاف ، وإبراهيم بن سيار<sup>٥</sup> النّظام ، وأبو الحسن الأشعري ، وحجّة الإسلام الغزالي .

### ومن علوم اللّغة العربيّة :

النّحو : نشأ علم النّحو في البصرة والكوفة ، وفيهما نشأت مدرستا النّحويين واللغويين ، وكان أبو الأسود الدّؤلي أول من اشتغل بالنّحو في العصر الأموي . ومن علماء النّحو المبرزين الخليل بن أحمد الفراهيدي ، واضع علم العروض ، وصاحب كتاب « العين »<sup>(٤)</sup> ، الذي يُعدُّ أول معجم وُضع في اللّغة العربيّة . ثمَّ وضع الجوهرى معجم « الصّحاح » ، الذي اختصره الرّازى في كتاب « مختار الصّحاح » ، ثمَّ وضع أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور « لسان العرب » ، ووضع الفيروزبادى « القاموس المحيط » .

وألف محمد بن مالك الأندلسي أرجوزة في النّحو ، عُرِفت باسم « ألفيّة ابن مالك »<sup>١٥</sup> .

الأدب : اشتهر من شعراء المسلمين في صدر الإسلام حسّان بن ثابت ، وكعب بن مالك ، وعبد الله بن رواحة . وفي العصر الأموي يزيد بن معاوية ، لذلك قيل : « بُدئ الشّعر بملّك - يعنيون امرأ القيس - وخُتم بملّك - ويعنون يزيد بن معاوية - »<sup>(٥)</sup> . ولعلت أسماء أمراء الشّعر العربي في العصر العبّاسي ، كالحسن بن هانع

(٢) مقدمة ابن خلدون ، ص ٤٠٦

(٤) سَيِّي « بالعين » ، لأنَّه ابتدأ بحرف العين .

(٥) قال أبو هلال العسكري في كتابه الصناعتين : الشعر ديوان العرب ، وخزان حكمتها ، ومستودع علومها .

« أبي نواس » ، وأبي تمام الطائي ، وأبي عبادة الوليد البحتري ، وأبي الحسن علي بن عباس بن الرومي ، وأبي العتاهية ، وأبي الطيب أحمد بن الحسين التنبّي ، وأبي العلاء المعري ، والشريف الرضي ، وعمر الخيم صاحب الرباعيات ..

أمّا في مجال النثر ، فقد نشأ أدب الرسائل بين القادة والأمراء والعمال ومركز الخلافة بعد فتح الجيئات ، واتساع رقعة الدولة . ويعد عبد الحميد الكاتب ( ت ١٢٢ هـ ) مؤسس الكتابة الفنية ، وواضع أصولها وقواعدها ، حتى قيل : « بدئت الكتابة بعد عبد الحميد ، ومن الكتاب : ابن قتيبة ، صاحب كتاب « أدب الكاتب » ، وعمرو بن جر الجاحظ ، صاحب كتاب « الحيوان » ، و « البيان والتبيين » ، وابن مقلة ، وابن العميد ، والصاحب بن عباد ، وأبو إسحاق إبراهيم بن هلال الحزاني ، وبديع الزمان أحمد بن الحسين المدائني .

☆ ☆ ☆

لاريبة في أنَّ ابن رشد كان يذهب إلى أنَّ الشُّريعة متممة للطبع البشري ، وعلى هذا قام مذهبه في أنَّ اتصالاً بين الشُّريعة والعقل الذي هو مصدر الحكمة ، لا بد من أن يظل قائماً ، وإلاً امتنع على الشُّريعة أن تساير الطبع ، وأفلت الطبع من طوق الشُّريعة .

١٥

☆ ☆ ☆

### العلوم الاجتماعية :

#### التاريخ :

التاريخ لغة : التعريف بالوقت ، يقال : أرَخ الكتاب وورَخه ، أي بين وقت كتابته ، وتاريخ الشيء : وقت حدوثه .

وال تاريخ : هو العلم الذي يتضمن ذكر الواقع وأوقاتها وأساليبها ، ومظاهر

٢٠

الحضارة وازدهارها ، وعوامل اضحalamها واتهارها ، والتاريخ موضوعه الإنسان والزمان معاً .

والمؤرخ : هو كاتب التّاريخ ، والمؤرخون المسلمون أول من أرّخ حوادثه باليوم والشهر والسنة ، كما ربطوا تاريخهم بكلّ العلوم : الآداب ، والسياسة ، والاجتماع ، والفقه ، والجغرافية والرحلات .. فكان بحق ( علم العلوم ) ، واهتفوا بتدوينه لرغبتهم في معرفة تاريخهم السياسي ، وسيرة أعلامهم وزعمائهم ، ولرغبتهم في معرفة كلّ ما يتصل بحياة رسول الله ﷺ ، من أعمال وأقوال ، ليستعينوا بها على تفسير القرآن الكريم ، وتشجيع الخلفاء والأمراء ورجال الدولة على تسجيل حوادث زمانهم ، لتطّلع عليها الأجيال القادمة .

لذلك ، نشأ التّاريخ العربي الإسلامي نشأة طبيعية ، يمكن عدّها استجابة لحاجة المجتمع العربي الإسلامي ، لقد بدأ تدوين التاريخ خلال القرن الأول للهجرة ، منذ مطلع العصر الأموي ، و يجب ألا يفوتنا أنّ مؤرخينا لم تكن غالبيتهم من المؤرخين الرسميين - كما يدعى أحياناً - الذين يدونون التاريخ خليفة أو أمير ، مما جعل تأليفهم ذات قيمة علمية ، ويمكن القول بحزم وعلمية : إنّ حظّ جهرة مؤرخينا العرب المسلمين من النّزاهة والحياد لا سبيل إلى جحوده .

### الكتب التّاريχية :

القصص التّاريχية ، وأيام العرب : قيل لبعض أصحاب رسول الله ﷺ : ما كنتم تتحدّثون به إذا خلتم في مجالسكم ؟ قال : كنّا نتناشد الشعر ، وتحدّث بأخبار جاهلينا .

ومن كُتاب هذا الصّنف من الكتب التّاريχية :

عبيد بن شريعة الجرمي [ ت ٦٧ هـ = ٩٨٦ م ] : أول من صنف الكتب من

العرب . وهو يبني أدرك رسول الله ﷺ ، لكنه لم يسمع منه شيئاً ، استحضره معاوية بن أبي سفيان من صنعاء إلى دمشق ، فسأله عن أخبار العرب الأقدمين وملوكهم ، فحدثه ، فأمر معاوية بتدوين أخباره ، فأتملى كتابين ، سمي أحدهما : ( كتاب الملوك وأخبار الماضين )<sup>(٦)</sup> ، والثاني : ( كتاب الأمثال ) .

٥ و وهب بن مُبَّـه [ ت ١١٤ هـ = ٧٢٢ م ] : الـذـي يـعـدـ في التـابـعـين ، ولـدـ وـمـاتـ بـصـنـعـاءـ ، وـوـلـاـهـ عـمـرـ بـنـ عـبـدـ الـعـزـيزـ قـضـاءـهـ ، مـنـ كـتـبـهـ : ( ذـكـرـ الـمـلـوـكـ الـمـتـوـجـةـ مـنـ حـمـيـرـ وـأـخـبـارـهـ وـقـصـصـهـ وـقـبـورـهـ وـأـشـعـارـهـ ) ، رـآـهـ اـبـنـ خـلـكـانـ فـيـ جـمـلـ وـاحـدـ ، وـلـهـ : ( قـصـصـ الـأـنـبـيـاءـ ) ، وـ( قـصـصـ الـأـخـيـارـ ) .

١٠ كـتـبـ الـمـغـازـيـ وـالـسـيـرـةـ : بـحـثـتـ فـيـ غـزـوـاتـ رـسـوـلـ اللـهـ ﷺ وـسـيـرـتـهـ ، وـمـنـ كـتـاـبـهـ : أـبـانـ بـنـ عـثـانـ [ ت ١٠٥ هـ = ٧٢٣ م ] : أـوـلـ مـنـ كـتـبـ فـيـ السـيـرـةـ النـبـوـيـةـ ، وـهـوـ اـبـنـ الـخـلـيـفـةـ الرـاشـدـيـ الـثـالـثـ عـثـانـ بـنـ عـفـانـ ، مـوـلـدـهـ وـوـفـاتـهـ فـيـ الـمـدـيـنـةـ الـمـنـوـرـةـ ، وـكـانـ مـنـ رـوـاـةـ الـحـدـيـثـ الثـقـاتـ ، وـمـنـ فـقـهـاءـ الـمـدـيـنـةـ الـمـنـوـرـةـ أـهـلـ الـفـتوـىـ ، دـوـنـ مـاـسـعـ مـنـ أـخـبـارـ السـيـرـةـ النـبـوـيـةـ وـالـمـغـازـيـ ، وـسـلـمـهـاـ إـلـىـ سـلـيـمانـ بـنـ عـبـدـ الـمـلـكـ فـيـ حـجـةـ سـنـةـ ٨٢ـ هـ ، فـأـتـلـفـهـاـ سـلـيـمانـ .

١٥ وـيـكـنـنـاـ القـوـلـ : إـنـ النـاـئـلـفـ الـعـلـمـيـ بـدـأـ بـكـتـابـةـ سـيـرـةـ رـسـوـلـ اللـهـ ﷺ وـمـغـازـيـهـ .

مـهـمـ بـنـ عـبـرـ الـوـاقـدـيـ [ ت ٢٠٧ هـ = ٨٢٣ م ] : مـنـ أـقـدـمـ الـمـؤـرـخـينـ فـيـ إـلـاسـلـامـ ، وـمـنـ أـشـهـرـهـ ، وـلـدـ بـالـمـدـيـنـةـ الـمـنـوـرـةـ ، وـاـنـتـقـلـ إـلـىـ الـعـرـاقـ سـنـةـ ١٨٠ هـ فـيـ أـيـامـ الرـشـيدـ ، فـوـليـ الـقـضـاءـ شـرـقـيـ بـغـدـادـ ، وـاـسـتـرـ إـلـىـ أـنـ تـوـقـيـ هـاـ . مـنـ كـتـبـهـ : ( الـمـغـازـيـ النـبـوـيـةـ ) ، وـ( فـتـحـ الـعـجمـ ) ، وـ( فـتـحـ مـصـرـ وـإـسـكـنـدـرـيـةـ ) ، وـ( أـخـبـارـ مـكـةـ ) ،

(٦) طـبـيعـ مـعـ كـتـابـ ( الـتـيـجـانـ وـمـلـوـكـ حـمـيـرـ ) تـحـتـ عـنـوانـ : ( أـخـبـارـ عـبـيـدـ بـنـ شـرـيـةـ فـيـ أـخـبـارـ الـيـنـ وـأـشـعـارـهـ وـأـنـسـاهـ ) ، الـأـعـلـامـ ١٨٩/٤ ، فـهـرـسـتـ اـبـنـ النـدـيمـ ٨٩ ، وـإـرـشـادـ الـأـرـيـبـ ١٠/٥٥

و (الطبقات) ، و (فتح العراق) ، و (سيرة أبي بكر ووفاته) ، و (تاريخ الفقهاء) ، وينسب إليه كتاب (فتح الشام) ، وأكثره مما لا تصح نسبته إليه .

قال الخطيب البغدادي : كان الواقدي كُلُّا ذُكِرَتْ له وقعة ، ذهب إلى مكانها فعاينه<sup>(٧)</sup> .

يقول الواقدي : ما أدركت رجلاً من أبناء الصحابة ، وأبناء الشهداء ، ولا مولى لهم إلا وسألته : هل سمعت أحداً من أهلك يخبرك عن مشهده ، وأين قُتلَ ؟ فإذا علمتني مضيت إلى الموضع فأعاينه ، ولقد مضيت إلى المريسيع<sup>(٨)</sup> فنظرت إليها ، وما علمت غزاة إلا مضيت إلى الموضع حتى أعاينه .

انقسم النُّقدة في حكمهم على الواقدي ، بين مادح وقادح ، فقد وثقه مالك ، ثم نال منه كثيرون من المحدثين لأنَّه لم يكن يتقييد بعذبهم ، بل أخذ من الكتب والصحف ، ولم يسمع من الرواية .

عروة بن الزبير بن العوام (٢٢ - ٩٣ هـ = ٦٤٣ - ٧١٢ م) : أحد الفقهاء السبعة بالمدينة المنورة ، أمُّه أسماء بنت أبي بكر (ذات النطاقين) ، وهو أخ شقيق عبد الله بن الزبير ، نشأ في المدينة المنورة ، واستقى أخباره من أبيه وأمه وخالته عائشة أم المؤمنين ، وعن كبار الصحابة الكرام ، كزيد بن ثابت ، وأسامة بن زيد ، وأبي هريرة (عبد الرحمن بن صخر الدسوسي) ، وعبد الله بن عمر ، وعبد الله بن عباس .

لم ينخمس كأخوه عبد الله ومصعب في شؤون السياسة ، كان كثير الحديث ، ثقة

(٧) تذكرة الحفاظ ٣١٧/١ ، وفيات الأعيان ٥٠٦/١ ، وتاريخ بغداد ٢١-٢٣ ، وميزان الاعتدال ١١٠/٣ ، وعيون الأثر ١٧/١ ، وتهذيب التهذيب ٣٦٣/٩ - ٣٦٨.

(٨) المريسيع : اسم ماء في ناحية قَدِيدَ إلى ساحل البحر الأحمر بين مكة والمدينة المنورة ، (معجم البلدان ١١٨/٥) .

فيها يرويه ، وكان يدّون علمه ، روى عنه كثيرون ، ولم يصلنا ممّا رواه من أخبار وأحاديث سوى ما عثرنا عليه في تأليف محمد بن إسحاق ، والواقدي ، والطبرى .

**محمد بن إسحاق بن يسار** (ت ١٥١ هـ = ٧٦٨ م) : شيخ مؤرّخي السيرة والغازى ، ومن أقدم مؤرّخي العرب ، نشأ في المدينة المنورة ، له : (السيرة النبوية) التي ذكرها ابن هشام ، و(كتاب الخلفاء) ، و(كتاب المبدأ والبعث والغازى) ، سكن بغداد فمات فيها ودفن بمقبرة الخيزران أم الرّشيد .

قال ابن حبان : لم يكن أحد بالمدينة يقارب ابن إسحاق في علمه ، أو يوازيه في جمعه ، وهو من أحسن الناس سياقاً للأخبار<sup>(٩)</sup> .

**عبد الملك بن هشام بن أيوب الحميري البصري** (ت ٢١٨ هـ) : هذب سيرة ابن إسحاق ، نقلها عن تلميذه زياد البكائي (ت ١٨٣ هـ) ، وذكر المؤرّخون أنه وضع كتاباً في قصص الأنبياء وملوك عرب الجنوب ، دعاه كتاب التّيجان .

**كتب الطبقات** : التي اعتدت تصنيف المحدثين حسب أهميتهم في رواية الحديث ، ثم صنف المؤرّخون على الطريقة ذاتها كتبًا في طبقات الصحابة أو الأطباء أو الشعراء .. وأشار هذه الكتب :

١٥ ) **الطبقات الكبرى** (١٠) لحمد بن منيع الزهرى (١٦٨ - ٢٣٠ هـ = ٧٨٤ - ٨٤٥ م) : وهو مؤرّخ ثقة ، من حفاظ الحديث ، ولد في البصرة ، وسكن بغداد فتوفي فيها .

صاحب ابن سعد الواقدي زماناً ، فكتب له وروى عنه ، وعرف بكتاب الواقدي ، لفضله الكبير في صحبته ونشر علمه ، قال الخطيب البغدادي : محمد بن سعد عندنا من

(٩) تذكرة المفاظ ١٦٣/١ ، تاريخ بغداد ٢١٤/١ ، دائرة المعارف الإسلامية ٨٨/١ ، وتهذيب التّهذيب ٣٨/٩

(١٠) وهو في اثنى عشر جزءاً ، ويعرف بطبقات ابن سعد .

أهل العدالة ، وحدىٰه يدلُّ على صدقه ، فانه يتحرّى في كثير من رواياته<sup>(١١)</sup> .

أورد ابن سعد في القسم الأول من ( الطبقات الكبرى ) أنباء الأنبياء ، كما ذكر نسب رسول الله عليه السلام وسيرته ومجازيه ، راوياً ما أورد في هذا القسم عن جمهرة علماء السيرة كالشعبي ، والأوزاعي ، وموسى بن عقبة ، ومحمد بن إسحاق ، والواقدي .

٥ وفي القسم الثاني عن ابن سعد في تدوين أخبار أصحاب رسول الله عليه السلام ، والتابعين ، والخلفاء إلى زمانه<sup>(١٢)</sup> .

واستفاد ابن سعد مما تعرّض له أستاذه الواقدي من نقد علماء الحديث ، فتجنب المطاعن التي وجهت إليه ولابن إسحاق من قبله ، علاوة عن أنه لم ينغمس في الفتنة التي ذرّ قرنه من ذ عصر المؤمن ، وهي إجبار الناس على القول بخلق القرآن ، فرضي ١٠ المحدثون عنه ، لأنّه تقيّد بمبادئهم في الكتابة<sup>(١٣)</sup> .

و ( طبقات الشعراء ) لحمد بن سلام الجحي ( ت ٢٢٢ هـ = ٨٤٦ م ) : إمام في الأدب ، من أهل البصرة ، مات ببغداد ، وكان يقول بالقدر ، فقال أهل الحديث : يكتب عنه الشعر ، أمّا الحديث فلا .

١٥ و ( عيون الأنباء في طبقات الأطباء ) لأحمد بن القاسم بن أبي أصيبيعة ( ت ٦٦٨ هـ = ١٢٧٠ م ) : كان مقامه في دمشق ، مع أنه عين طبيباً في البيمارستان

(١١) تاريخ بغداد ٢٢١/٥ ، الوافي بالوفيات ٨٨/٢ ، وتهذيب التهذيب ١٨٢/٩

(١٢) نهاية خلافة المعتصم بالله ، قال ابن سعد : والله لونداني منياد من السماء : إن الله أحل الكذب ، ما كذبت .

(١٣) وهي العناية بالإسناد .

(١٤) ( طبقات الشعراء الجاهليين والإسلاميين ) ، انظر : لسان الميزان ١٨٢/٥ ، تاريخ بغداد ٢٢٧/٥ وفهرست ابن النديم ١١٢ ، وطبقات النحوين واللغويين ١٩٧ ، والوافي بالوفيات ١٤٤/٢

(١٥) انظر : التّلجم الزّاهرة ٢٢٩/٧ ، ودائرة المعارف الإسلامية ٦٩/١ ، وأدباء الأطباء ٥٢/١

الناصري في القاهرة سنة ٦٣٤ هـ ، فبقي عاماً واحداً ، عاد بعدها إلى دمشق ، وفيها صنف كتابه (طبقات الأطباء) ، الذي أتته سنة ٦٦٧ هـ ، أي قبل وفاته بسنة واحدة .

بلغ عدد أطباء العصر الإسلامي الذين كتب عنهم ابن أبي أصيبيعة كتابة دقيقة أربع مئة ، كما أثبتت في نهاية ترجمة كل طبيب الكتب التي غزيرت إليه ، وقد بلغت من الشقة حداً كبيراً .<sup>٥</sup>

ولابن أبي أصيبيعة ثلاثة كتب لم يُعثر عليها ، وهي : كتاب حكايات الأطباء في علاجات الأدواء ، وكتاب إصابات المنجمين ، وكتاب التجارب والفوائد .

**كتب الفتوح** : التي اهتمت بفتح البلدان والأمسار ، مثل (فتح الشام) المنسوب للواقدي ، و (فتح البلدان) لأحمد بن يحيى بن جابر البلاذري (ت ٢٧٩ هـ = ٨٩٢ م) ، وهو مؤرخ ، جغرافي ، نسّابة ، من أهل بغداد ، جالس المتوكّل ، ومات في أيام المعتمد<sup>(١٦)</sup> ، وما تجدر الإشارة إليه ، أنَّ البلاذري يشير أثناء سردِه للحوادث إلى تاريخ الحضارة والنظام الاجتماعية ، كذلك تعریب الدّواوين ، ومسائل الخراج ، واستعمال الخاتم ، وأمر السكّة وتداوّلها ، وتاريخ الخط العربي .

**التراجم** : وتباحث في حياة مشاهير الرجال ، مثل : (أسد الغابة في معرفة الصحابة) لابن الأثير ، و (معجم الأدباء)<sup>(١٧)</sup> لياقوت الحموي (ت ٦٢٦ هـ = ١٢٢٩ م) : مؤرخ ثقة ، ومن أممَّة المغرافيين ، ومن العلماء باللغة والآداب ، ومن كتبه : (معجم البلدان) ، و (المقتضب من كتاب جمهرة النسب) ، و (المبدأ والمال) في التّاريخ ، وكتاب (الدول) ، و (معجم الشعراء) .<sup>١٥</sup>

(١٦) لسان الميزان ٢٢٢/١ ، ودائرة المعارف الإسلامية ٥٨/٤

(١٧) واسمه : (إرشاد الاريب) ، ويعرف بمعجم الأدباء ، انظر : وفيات الأعيان ٢١٠/٢ ، مرآة الجنان ٥٩/٤

الخطيب البغدادي ( ت ٤٦٢ هـ = ١٠٧٢ م ) : أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت البغدادي ، أحد الحفاظ المؤرخين المقدمين ، صنف أكثر من ستين كتاباً في علوم شتى ، ولكن غلب عليه الحديث والتاريخ ، قال ابن خلkan : لو لم يكن له سوى التاريخ لكتابه ، فإنه يدل على اطلاع عظيم <sup>(١٨)</sup> .

أهم كتبه وأشهرها : ( تاريخ بغداد أو مدينة السلام ) ، وهو من أمميات المراجع التي لا غنى في دراسة تاريخ الدولة العباسية في فترة نيفت على ثلاثة قرون <sup>(١٩)</sup> ، ويشمل هذا الكتاب وصفاً مستفيضاً لعاصمة العباسيين ، كما يطلعنا على سير من تعاقب عليها من خلفاء ، ومن عاش فيها من الأمراء والوزراء ، أو من أممها أو غادرها من أولي الفضل والعلم <sup>(٢٠)</sup> .

ابن عساكر ( ت ٥٧١ هـ = ١١٧٦ م ) : أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله ، ثقة الدين ابن عساكر الدمشقي ، أهم كتبه ( تاريخ دمشق ) الذي جمع فيه تراجم كل الرجال الذين كانت لهم صلة بدمشق ، مقتدياً في ذلك بطريقة الخطيب البغدادي في كتابه ( تاريخ بغداد ) ، ولكن كتاب ابن عساكر بلغ الشهرين مجلداً <sup>(٢١)</sup>

ابن بشكوال ( ت ٥٧٨ هـ = ١١٨٣ م ) : أبو القاسم خلف بن عبد الملك بن مسعود بن موسى بن بشكوال ، كتابه : ( كتاب الصلة في تاريخ رجال الأندلس ) <sup>(٢٢)</sup> ، وهو معجم ذكر فيه سير علماء الأندلس ، أنجزه سنة ٥٣٤ هـ ، وله كتاب : ( الغوامض

<sup>(١٨)</sup> وفيات الأعيان ٩٢١

<sup>(١٩)</sup> من تاريخ بناء بغداد سنة ١٤٥ هـ ، وحتى وفاة الخطيب البغدادي سنة ٤٦٢ هـ ، وذلك ضمن أربعة عشر جزءاً .

<sup>(٢٠)</sup> تحليل نصوص تاريخية ، د . صلاح مدني ، ص ٣٦ ، جامعة دمشق ، كلية الآداب ، قسم التاريخ ، طبعة : ١٩٥٩ - ١٩٦٠ م .

<sup>(٢١)</sup> اختصره ابن منظور ، صاحب لسان العرب في ٢٩ جزءاً ، طبعت كاملة في ( دار الفكر ) بدمشق ما بين : ١٩٨٤ - ١٩٨٩ م .

<sup>(٢٢)</sup> ويرد اسمه أيضاً : كتاب الصلة في تاريخ أمم الأندلس .

والملهمات من الأسماء ) ، ذكر فيه من جاء اسمه في الحديث مبهاً فعيّنه . كالأسماء العسيرة التهجيجية ، أو التي كثيراً ما تختلط بغيرها من الأسماء .

ابن خلّakan ( ت ٦٨١ هـ = ١٢٨٢ م ) : أبو العباس أحمد بن محمد بن إبراهيم بن أبي بكر بن خلّakan الإريلّي ، المؤرّخ الحجّة ، والأديب الماهر ، كتابه : ( وَقَيَّاتُ الْأَعْيَانِ ، وَأَبْنَاءِ الْأَنْبَاءِ الْزَّمَانِ ) من أشهر كتب التّراجم ، ومن أحسنها ضبطاً ، وإحکاماً ، وكان منهجه في البحث : جمع المعلومات من الكتب ومن أساتذته ومن مشاهداته ، مع النّقد والتّعلّيق ، ثم الامتناع عن ذكر تراجم الصحابة والتّابعين والخلفاء ، لأن الكتب المصنفة في تراجمهم فيها الكفاية ، ثم لم يترجم إلا للذين وقف على سيني وفاثم ، ثم رتب أسماء الأعلام الذين ترجم لهم على حرب الماجاء .

المقرّي ( ت ١٠٤١ هـ = ١٦٣١ م ) : أبو العباس أحمد بن محمد بن يحيى المقري ، كتابه : ( نفح الطّيب من غصن الأندرس الرّطيب وذكر وزيرها لسان الدين بن الخطيب ) ، طريقة في التّأليف التّاريخي طريقة فذّة ، فهو يجمع عن الشخصية المترجم لها الأخبار الكثيرة ، والمعلومات المستفيضة ، ويتّخذ تلك الشخصية محوراً يدور حوله الموضوع ، فيؤلّف بين شوارده ويضم أجزاءه ، ويُسْعَى المقرّي إلى فهم الشخص المترجم عن طريق فهم عصره ، واستقصاء معارف زمانه ، والإحاطة بالظّروف التّاريخية التي مهدّت له السّبيل ، واستفتحت له المغلق ، وقربت له البعيد .

والكتاب جامع لأحسن الوثائق الأدبية ، وأهم المصادر في تاريخ الأندرس بوجه عام ، وهو يشمل مجموعة ممتازة من المعلومات التّاريخية والجغرافية والاجتماعية والأدبية ، اقتبسها المقرّي من مصادر مختلفة معظمها مفقود الآن<sup>(٢٢)</sup> .

٢٠ التّوارييخ العامّة : وأشهر مؤلّفيها حسب سني وفاثم :

---

(٢٢) تحليل نصوص تاريجية ، ص ٣٨

ابن قتيبة الدينوري ( ت ٢٧٦ هـ = ٨٨٩ م ) : أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري ، من أئمة العرب ، ومن المصنفين المكثرين ، وأهمها : ( عيون الأخبار ) ، الذي يضم الأجزاء التالية : كتاب السلطان ، وكتاب الحرب ، وكتاب السؤدد ، وكتاب الطبائع والأخلاق المذمومة ، وكتاب العِلم والبيان ، وكتاب الزهد ، وكتاب الإخوان ، وكتاب المواجه ، وكتاب الطعام ، وكتاب النساء .<sup>٥</sup>

الطبرى ( ت ٣١٠ هـ = ٩٢٣ م ) : أبو جعفر محمد بن جرير بن يزييد بن كثير الاملى الطبرى<sup>(٢٤)</sup> ، شيخ المؤرخين ، كتابه : ( تاريخ الرسل والملوك ) ، ويعرف ( بتأريخ الطبرى ) ، في أحد عشر جزءاً ، وله : ( جامع البيان في تفسير القرآن ) في ثلاثين جزءاً .

والطبرى من ثقات المؤرخين ، قال ابن الأثير : أبو جعفر - أي الطبرى - أوثق من نقل التاريخ ، وفي تفسيره ما يدل على علم غزير وتحقيق<sup>(٢٥)</sup> .<sup>١٠</sup>

اعتمد الطبرى في تاريخه طريقة الحوليات ، التي تقوم على ذكر الحوادث الهامة التي وقعت خلال عام من الأعوام ، فإذا انتهى منها انتقل إلى العام الذي يليه ، وأسلوب الطبرى سهل بليج ، ولغته فصيحة ، وتجنب في صياغة فكراً الغريب من الكلام ، فهو طلي العبارة ، يتتجنب التعقيد ، واضح المعاني ، مما يدل على أنه كان مالكاً لزمام العربية .<sup>١٥</sup>

### وأثبت الطبرى عدّة روايات تدور حول حادثة واحدة ، وهذا أوثق للأمانة

(٢٤) احتفل مابين ١٢ و ١٥ أيلول ( سبتمبر ) ١٩٨٩ في محافظة مازندران ( طبرستان ) بمناسبة مرور ١١٠٠ سنة هجرية على وفاة أبي جعفر الطبرى ، وزارت الوفود المشاركة مسقط رأسه ( أمل ) حيث فكرة تشييد جامعة تحمل اسم الطبرى ، وكان عنوان موضوعي الذي قدم لهذا المؤقر ( مؤقر الطبرى اللولى ) : الطبرى في تاريخه بين طريقة المحدثين ومنهج المؤرخين .

(٢٥) إرشاد الأريب ٤٢٣/٦ ، تذكرة المحفوظ ٣٥١/٢ ، طبقات السُّبْكِي ١٣٥/٢ - ١٤٠ ، البداية والنهاية ١٤٥/١١ ، ميزان الاعتدال ٣٥/٣ ، تاريخ بغداد ١٦٢/٢ ، لسان الميزان ١٠٠/٥ ، كشف الظنون ٤٣٧

العلمية في النقل ، وذلك كي لا يترك المؤرخ لبساً أو إيهاماً في نفس القارئ ، أو اعتقاداً أن المؤرخ جاهل للرواية الثانية ، التي تعارض مع الرواية التي أثبتتها في كلامه ، فيحل ذلك منه على الجهل ، أو على سوء القصد ، وإبراد مختلف الروايات المتعلقة بخبر واحد ، ميزة انفرد بها مؤرخون قلائل كان الطبرى شيخهم وعميدهم .

قال بعض الباحثين : إن سياق الطبرى الأخبار دون تحصصها ، أمر لا يليق هـ بالمؤرخ الناقد البصير .

وعند الطبرى في ذلك هو عن رواة الحديث ، الذين يذكرون الحديث بطرقه ورجاته ، تاركين الحكم للقارئ ،أمانة للعلم وإبراء للذمة ، يقول الطبرى في مقدمة تاريخه : « ولعلم الناظر في كتابنا هذا أن اعتنادي في كل ما أحضرت ذكره فيه ، مما شرطت أنني راسمه فيه ، إنما هو على ما رويت من الأخبار التي أنا ذاكرها فيه ، والآثار التي أنا مستندها إلى رواتها فيه ، دون ما أدرك بمحاجع العقول ، واستنبط بفكern التفوس ، إلا اليسير القليل منه ، إذ كان العلم بما كان من أخبار الماضين ، وما هو كائن من آباء الحادثين ، غير واصل إلى من لم يشاهدهم ، ولم يدرك زمانهم ، إلا بإخبار الخبرين ، ونقل الناقلين ، دون الاستخراج بالعقل ، والاستنباط بفكern التفوس ، فما يكن في كتابي هذا من خبر ذكرناه عن بعض الماضين مما يستنكره قارئه ، أو يستشنعه سامعه ، من أجل أنه لم يعرف له وجها في الصحة ، ولا معنى في الحقيقة ، فليعلم أنه لم يؤت في ذلك من قبلنا ، وإنما أتي من قبل بعض ناقليه إلينا ، وأنما إنما أدينا ذلك على نحو ما أدى إلينا » (٢٦) .

وفي هذا النص الواضح والصريح ، ما يشير إلى مذهبه فيها ورد في كتابه ( تاريخ الرسل والملوك ) من تلك الأخبار ، وأيضاً ما كان شيخ المؤرخين ، فإن كتابه سيظل بما اشتمل عليه من الروايات الأصيلة ، والنحو الصنادرة في أسلوبه الرائع الرصين ، أشمل

كتاب للتأريخ عند العرب ، وأولى عمل تاريخي بين مصنفاته ، أقامه الطّبرى على منهجه مرسوم ، بلغت فيه الرواية مبلغها من الثقة والأمانة والإتقان .

السعودي ( ت ٣٤٦ هـ = ٩٥٧ م ) : أبو الحسن علي بن الحسين بن علي السعدي ، كتابه : ( مروج الذّهب ومعادن الجوهر ) ، وهو ( مؤرّخ - جغرافي ) ، ينظر الأمور بعين المؤرّخ ، ويتأمّلها في الوقت نفسه بلواحظ المغرافي ، ولكنّه لم يظهر براءة في تنسيق المعلومات التي جمعها ، ولم يجعل منها كلاًّ حيّاً متباوّب الأجزاء متناسقاً .

ابن الأثير الجُزْرِي ( ت ٦٢٠ هـ = ١٢٣٣ م ) عزّ الدّين علي بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشّيباني الجُزْرِي (٢٧) ، المؤرّخ الإمام ، سكن الموصل ، فكان منزله مجمع الفضلاء والأدباء ، وتوفي بها ، وأكثر من جاء بعده من المؤرّخين عيال على كتابه : ( الكامل في التّاريـخ ) .

وله ( أشدّ الغابة في معرفة الصّحابة ) ، و ( تاريـخ الدّولة الأنـابيـكـيـة ) ، و ( الجامـع الـكـبـير ) في البلاغة ، و ( تاريـخ المـوـصـل ) لم يـتـهـ .

ابن عذاري المراكشي ( نحو ٦٩٥ هـ = نحو ١٢٩٥ م ) أبو عبد الله محمد ( أو أحمد بن محمد ) المراكشي ، كتابه : ( البيان المغrib في اختصار أخبار ملوك الأندلس والمغرب ) ، من أهم الكتب التي تشمل حوادث المغرب والأندلس السياسيّة والاجتماعيّة والإداريّة ، وأوثقها في موضوعها ، كما تعرض ابن عذاري إلى الحروب التي استعرت بين المسلمين الأندلسيّين والإسبان .

ابن الطقطقي ( ت ٧٠٩ هـ = ١٣٠٩ م ) : أبو جعفر محمد بن علي ابن طباطبا ، كتابه : ( الفخرى في الآداب السلطانية والدول الإسلامية ) ، في قسمه الأول : شؤون السياسة ، وفي قسمه الثاني : موجز لتاريـخ دول الإسلام ، وذيل ابن الطقطقي بحثه

(٢٧) ولد ونشأ في جزيرة ابن عمر على نهر دجلة شمالي الموصل ، ( معجم البلدان ) ١٢٨٧/٢ .

لتاريخ كل خليفة بأخبار وزرائه ، فهو الحال هذه يعادل من حيث الأهمية كتاب (الوزراء والكتاب) للجهشياري ، بل فاقه ، لأن الجهشياري توقف عند وزراء المأمون من آل سهل ، سنة ٢٠٢ هـ .

ابن كثير (ت ٧٧٤ هـ = ١٣٧٣ م) : أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي ثم الدمشقي ، حافظ مؤرخ فقيه ، كتابه : (البداية والنهاية) ، ومن كتبه أيضاً : ٥ (طبقات فقهاء الشافعيين) ، و (تفسير القرآن الكريم) ، و (التمكيل في معرفة الثقات والضعفاء والمجاهيل) <sup>(٢٨)</sup> .

ابن خلدون (ت ٨٠٨ هـ = ١٤٠٦ م) : أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن محمد بن خلدون الحضرمي الإشبيلي ، الفيلسوف المؤرخ ، العالم الاجتماعي الباحثة ، كتابه : (كتاب العبر ، وديوان المبتدأ والخبر ، في أيام العرب والعجم والبربر ، ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر) ، ومقدمة هذا الكتاب تقع في جزء كامل ، وكانت صورة حية للحياة الاجتماعية في مختلف البيئات التي تقلب فيها ابن خلدون ، وللعصر الذي انقضت فيه حياته ، وهي محاولة للنقد التاريخي ، مع تعليل وتفهم وتفسير ، فتوصل إلى الخطأ والصواب ، ومعرفة الموراث بدقة وضبط ، لاستد الواقع والأسماء فحسب .

ثم إن المقدمة علّلت الظواهرات الاجتماعية ، وأوضح ابن خلدون فيها أثر السُّكن على الحياة الاجتماعية ، ودرس الظواهرات الاقتصادية ، فيكون بذلك قد بحث في علم الاقتصاد والسياسة والاجتماع والعمارة ، ففتح وبُلّج بذلك باب ما يُسمى اليوم (فلسفة التاريخ) ، والمقدمة تقع في ستة فصول هي :

- ١ - في العمارة البشري على الجملة .
- ٢ - في العمارة البدوي .
- ٣ - في الدول والخلافة والملك ، وذكر المراتب السلطانية .

---

(٢٨) الدرر الكامنة ٣٧٣/١ ، البدر الطالع ١٥٣/١

٤ - في العمران الحضري والبلدان والأماكن .

٥ - في الصنائع والمعاش والكسب ووجوهه .

٦ - في العلوم واكتسابها وتعلّمها .

وبقي هذا الأثر الخالد يُدرس ويؤخذ منه ، فترجمت المقدمة إلى معظم لغات العالم ، يقول (أرنولد تويني) في كتابه (دراسة التّاريخ) : إنَّ ابن خلدون نسيج وحده في تاريخ الفكر ، لم يدانه مفكِّر كان من قبله ، أو جاء من بعده في جميع العصور<sup>(٢٩)</sup> .

وفلسفة ابن خلدون دارت حول نقطتين رئيسيَّتين : فلسفة الاجتماع ، وفلسفة التّاريخ ، ولسنا بصدف فلسفة الاجتماع التي يعُدُّ عالماً من أعلامها البارزين ، ومع ذلك نوجز فنقول : إنَّه بحث في علم الاجتماع العام أو الاقتصادي<sup>(٣٠)</sup> ، ثمَّ الاجتماعي ، ثمَّ السياسي ، ونظرية الدولة . أمَّا فلسفة التّاريخ ، فقد أراد أن يكتشف العوامل التي تُسَير الواقع التّارِيخيَّة ، والقوانين العامة التي تتشَّقَّصُ عليها الدول والشعوب في تطُورِها مع إيجاد معيار صحيح يتعرَّى به المؤرخون طريق الصدق والخطأ فيما ينقلونه من الأخبار والواقع .

١٥ أوجَد ساطع الحصري على التّقريب أهمَّ المؤلفات التي تعلّق بفلسفة التّاريخ مباشرة ، فوجدها بعد ظهور مقدمة ابن خلدون ، تنحصر في عشرة كتب ، منها :

(٢٩) « لم يسبق أن حمل أحد من العرب ، أو من الغربيين ، قبل ابن خلدون ، وجهة نظر تجمع بين الشُّمول والفلسفة الحقة في آن واحد ، والاعتقاد السائد بين منتقدي ابن خلدون هو أنَّه أعظم مؤرخ أنتجه الإسلام ، ومن أعظم المؤرخين في العصور الوسطى » ،

J.C. Riesler: La Civilisation arabe, Paris 1956

(٣٠) ويرى ابن خلدون أنَّ الدولة هي التجُّر الكبير ، وهي كالتجُّر البارع البعيد النّظر ، من واجبهما أن تتأكد من أنَّ الضُّرائب التي تستوفيها تعود إلى التّداول بين الناس ، والضرائب العادلة أعظم حافزاً على العمل ، ومن الناحية الأخرى فإنَّ الضُّرورة لا ثُر إذا هي فرضت تعسُّفياً .

(الأمير) ميكافيلي الإيطالي ، و (الحكومة المدنية) لجون لوك الإنكليزي ، و (العالم الجديد) لباتيستا فيكو الإيطالي ، و (طبائع الأمم وفلسفة التاريخ) لفولتير الفرنسي ، و (آراء فلسفية في تاريخ البشرية) هردر الألماني ، وكلّهم اقتبسوا من مقدمة ابن خلدون في كتبهم .

٥ ولقد سبق ابن خلدون علماء الاجتماع بقرنون :

سبق غبريل تارد بالقول بالمحاكاة والتّقليد ، وكان ابن خلدون أعمق وأدق ، لأنّه أعطى رأياً متميّزاً ، وعدّ التقليد ظاهرة ضعف ، لا دلالة قوّة .

وبسبق دور كهابي بالقول بالCSR الاجتماعي ، وقال : الإنسان ابن مجتمعه ، وتفرض الظاهرة الاجتماعية نفسها على الأفراد .

١٠ وأمتاز عن فيكتور في مجرى تاريخ الأمم وتطوراتها بأنه كان موضوعياً .

والشبه جليٌ بينه وبين ميكافيلي في دراسات السلطة والحكومات والإمارات ، والأساليب التي يجب اتباعها في الحكم .

ووجه الشبه بينه وبين جان جاك روسو واضحٌ من حيث الإيمان الشديد بحياة التّقشف .

١٥ وبينه وبين نيشه في نظرية الحق للقوّة .

وبسبق كارل ماركس في نظرية فضل القيمة .

ولابن خلدون لمحات لتفسير الظواهر السياسية بالعامل الاقتصادي ، وبسبق علماء الاجتماع بالدخول إلى صلب الظاهرة وتقسيمها إلى أجزاء بقصد دراستها . ولم يكن رائداً في علم الاجتماع السكاني ، بل هو رائد في علم الاجتماع الحركي (الديناميكي ) ، بدليل أنه لم يدرس المدن الفاضلة ، بل المدن القائمة ، ووازن بين ما كان وما صار .

لقد كان ابن خلدون بحقٍّ أولَ كاتب استطاع أن يكتشف ميدان التّاريخ المُحِقِيقِي  
وطبيعته ، وأن ينظر إلى التّاريخ كعلم خاص يبحث في الحقائق التي تقع في دائِرته ،  
لقد كان شغوفاً بالتّاريخ مع معاناته للسياسيّة ، فكانت تجربته غنيّة .

٥ المقريري ( ت ٨٤٥ هـ = ١٤٤٢ م ) : أبو العباس أحمد بن علي تقي الدين المقريري ، معاصر ابن خلدون ، خلف كتابين هامين : ( كتاب السُّلوك لمعرفة دول الملوك ) ، وفيه أخبار سلاطين المماليك ، و ( كتاب الموعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار ) ، وهو من أهم المراجع في تاريخ مصر الديني والسياسي والإداري والتجاري .

١٠ ابن تغري بردي <sup>(٣١)</sup> ( ت ٨٧٤ هـ = ١٤٧٠ م ) : أبو المحسن يوسف بن تغري بردي بن عبد الله الظاهري ، مؤرخ بجامعة ، وصل إلينا من كتبه سبعة كتب في التّاريخ ، أهمها : ( النجوم الزّاهرة في ملوك مصر والقاهرة ) ، عالج فيه تاريخ مصر منذ الفتح العربي الإسلامي إلى سنة ٨٥٧ هـ ، مشيراً في مواضع كثيرة إلى حوادث البلاد المجاورة ، وإلى وفيات كل عام .

١٥ وكتاب ( مورد الطّافحة فين ولی السّلطنة والخلافة ) ، ويتضمن سيرة موجزة للنبي ﷺ ، مع إيراد ثبت بأسماء الصحابة وسلاطين مصر ووزرائهم حتى سنة ٨٤٢ هـ .

٢٠ وأتم ابن تغري بردي كتاب السُّلوك للمقريري ، فوصل بحوادثه من ٨٤٥ هـ إلى ٨٦٠ هـ ، ودعاه : ( حوادث الدهور في مدى الأيام والشهور ) ، كما أتم كتاب ( الواقي ) للصفدي من سنة ٦٥٠ هـ إلى عهده ، القرن التاسع الهجري ، والكتاب هو سيرة لمشاهير الرجال رتبت أسماؤهم فيها على حروف المعجم ، وقد صار الكتاب يدعى : ( المنهل الصافي والمستوفي بعد الواقي ) <sup>(٣٢)</sup> .

٢١ (٣١) Togri Bardii [ ] : ٨١٢ - ٨٧٤ هـ = ١٤١٠ - ١٤٧٠ م .

٢٢) لم ننس : أبا الرّيحان البروبي ، وابن زولاق ، وابن إياس ، وابن بشكوال ، وابن مسكويه ، وابن شداد ، وأبا شامة ، وابن واصل .. ولكن اكتفيينا بالأمثلة السابقة اختصاراً .

## الجغرافية :

ازدهرت الجغرافية (علم وصف الأرض) <sup>(٣٣)</sup> ، بسبب الفتوح التي وصلت قلب الصين شرقاً ، وقلب فرنسة غرباً ، وبسبب تدوين التاريخ والأدب ، والرحلات ، والمحج ، والتجارة الواسعة برياً وجراً ، وأشهر الجغرافيّين المسلمين :

عبيد الله بن أحمد بن خُرَادْبَه <sup>(٣٤)</sup> (ت ٢٨٠ هـ = ٨٩٣ م) : مؤرخ جغرافي ، من أهل بغداد ، اتصل بالمعتدل العباسي ، فولاه البريد والخبراء بنواحي الجبل <sup>(٣٥)</sup> ، أهم تصانيفه كتاب : (المسالك والممالك) .

محمد بن حوقل البغدادي الموصلي : (ت بعد ٣٦٧ هـ = بعد ٩٧٧ م) ، رحالة دخل المغرب وصقلية ، وجاپ بلاد الأندلس وغيرها ، من علماء البلدان ، له كتاب : (المسالك والممالك والمفاوز والمهاوز) <sup>(٣٦)</sup> .

محمد بن أحمد بن أبي البناء المقدسي : (ت نحو ٢٨٠ هـ = نحو ٩٩٠ م) ، رحالة جغرافي ، ولد في القدس ، وتعاطى التجارة ، فتجسّم أسفاراً هيأت له المعرفة بغوامض أحوال البلاد ، ثم انقطع إلى تتبع ذلك ، فطاف أكثر بلاد الإسلام ، وصنف كتابه : (أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم) ، امتاز فيه عن سائر علماء البلدان بكثرة ملاحظاته ، وسعة نظره ، قال سبرنغر : لم يتوجّل سائح في البلاد كالمجول المقدسي ، ولم ينتبه أحد ، أو يحسن ما عالم به مثله <sup>(٣٧)</sup> .

(٣٣) أطلق العرب المسلمين على هذا العلم أسماء متعددة ، منها : علم تقويم البلدان ، علم المسالك والممالك ، علم مسالك البلدان والأماصار .

(٣٤) كا في لسان الميزان ٩٦/٤

(٣٥) الجبل هنا هو (إقليم الجبال) ، ويقع شرق العراق ، وعربي الرّي ، وتناثي الأهواز ، أهم مدنه : همدان ونهاوند ، (أطلس التاريخ العربي ، ص ٤٠ و ٤١) .

(٣٦) دائرة المعارف الإسلامية ١٤٥١ ، الرّحالة المسلمين في العصور الوسطى ٢٩

(٣٧) أحسن التقاسيم ٤٢

٥٠ محمد بن محمد بن عبد الله ، الشَّرِيف الإدريسي : ( ت ٥٦٠ هـ = ١١٦٥ م ) ، من كبار علماء المغرافية ، ولد في سبطة ، وتعلم بقرطبة ، ورحل رحلة طويلة انتهى بها إلى صقلية ، فاستدناه الملك روجر الثاني ( Roger II ) ملك جزيرة صقلية النورماندي ، وخصه بالكثير من العطف والعناية ، فصنع له الإدريسي كرة أرضية من الفضة ، محفوظة في متحف برلين اليوم ، ووضع له كتاباً سمّاه : ( نزهة المشتاق في اختراق الأفاق ) ، وهو أصحُّ كتاب ألفه العرب في وصف بلاد أوربة وإيطالية ، وكل ما كتب عن الغرب من علماء العرب أخذ عنه ، يقول غوستاف لوبيون : « وأشار جغرافي العرب هو الإدريسي ، ومن كتبه التي ترجمت إلى اللاتينية ، تعلم أوربة علم الجغرافية في القرون الوسطى » <sup>(٢٨)</sup> .

١٠ وخرية الإدريسي التي اشتلت على منابع النيل والبحيرات الاستوائية الكبيرة - أي على البقاع الذي لم يكشف عنها الأوربيون إلا في العصر المتأخر - أكثر خرائطه طرافة ، إذ هي تثبت أنَّ معرفة العرب بجغرافية إفريقية ، أكمل مما ظنَّ من قبل ، ولا أدلَّ على صحة هذا القول من وصف لمنابع النيل أثبتته الإدريسي في ( نزهة المشتاق ) إذ قال : « وهذا القسمان مخرجها من جبل القمر ، فوق خط الاستواء بستَّ عشرة درجة ، وذلك لأنَّ هذا النيل من هذا الجبل عشر عيون ، فأماماً خمسة أنهار منها ، فإنَّها تصبُّ وتجمُّع في بطحية <sup>(٢٩)</sup> كبيرة ، وخمسة أنهار آخر تنزل أيضاً من الجبل إلى بطحية أخرى كبيرة ، وينبع من كلِّ واحدة من البطحيتين ثلاثة أنهار ، فترجعها إلى أن تصبُّ في بطحية كبيرة جداً ، على هذه البطحية مدينة تسمى طرمي » .

٢٠ وللإدريسي أيضاً كتاب : ( الجامع لصفات أشتات الْبَلَات ) ، استفاد منه ابن

(٢٨) حضارة العرب ٥٦٧

(٢٩) البطح لغة : البسط ، والمراد هنا مستنقع ، مجمع مياه .



\*صورة الإدريسي

البيطار، و ( روض الأنس ونزهة النفس ) ، ويعرف ( بالملك والمسالك ) ، و ( أنس المهج وروض الفرج ) <sup>(٤٠)</sup> .

شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الرومي الحموي ( ت ٦٢٦ هـ = ١٢٢٩ م ) : مؤرخ ثقة ، وجغرافي من أمم الجغرافيين ، درس الجغرافية بصورة عملية في هـ أسفاره التي زار خلاها : بلاد العرب ، وأسية الصغرى ، ومصر والشام ، وإيران وما وراء النهر وخراسان ، أهم كتبه : ( إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب ) ويعرف بمعجم الأدباء ، و ( المقتضب من كتاب جهرة النسب ) ، و ( المبدأ والمال ) في التاريخ ، وكتاب ( الدول ) ، و ( معجم البلدان ) .

(٤٠) دائرة المعارف الإسلامية ٥٧/١ ، الواقي بالوفيات ١٦٣/١

جاء في قصّة الحضارة : « وكان ياقوت كثير الأسفار ، سافر أولاً للتجارة ، ثم سافر لدراسة الأرض وأهلها ، لأنَّه أُعجب أشدَّ الإعجاب ببلادها ، وسُكَّانها المختلِّي الأجناس ، وبلباسهم وأساليب حياتهم ، وقد سرَّه وأثْلَج صدره أن يجد عشر مكاتب عامة في مَرْو تحتوي إحداها على ١٢٠٠ مجلد ، وفقطن أمين هذه المكتبة لشأن الزائرين ، فسمح له أن يأخذ منها مائتي كتاب إلى حجرته دفعة واحدة ، وما من شَكٌ في أنَّ هؤلاء الذين يحبُّون الكتب ويرون أنها دم الحياة يجري في عروق عظام الرجال ، يدركون ما شعر به ياقوت من بهجة حين حصل على هذا الكنز العظيم من كنوز العقل »<sup>(٤١)</sup> .

### ومن الرّحالة العرب المسلمين :

أحمد بن فضلان بن العباس بن راشد بن حماد ( ت بعد ٣١٠ هـ = بعد ٩٢٢ م ) : صاحب الرّحلة المعروفة إلى بلاد الترك والخزر والروس والصقالبة ، المعروفة برسالة ابن فضلان ، أوفده المقتدر العباسي إلى ملك الصقالبة - على أطراف نهر الفولغا - وقد بعثوا برسول منهم إلى عاصمة الخلافة ، يرجون العون على مقاومة ضغط قبائل الخزر عليهم من أطراف بلادهم الجنوبيَّة ، وأن ينفذ إليهم من يفهمهم في الدين ، ويعرفُهم بشعار الإسلام ، وكانوا قد اعتنقوه قبل عهد غير بعيد ، وقامتبعثة من بغداد في ١١ صفر ٣٠٩ هـ = ٢١ حزيران ( يونيو ) ٩٢١ م ، مارَّةً بهمدان والرَّي ونيسابور ومَرْو وبخارى ، ثمَّ مع جيحون إلى خوارزم إلى بلغار الفولغا في ١٨ المحرَّم ٣١٠ هـ = ١٢ أيار ( مايو ) ٩٢٢ م ، ولم يُعرَف خطُّ سير الرّجعة لضياع القسم الأخير من الرّسالة<sup>(٤٢)</sup> .

محمد بن أحمد بن جبير الكناني الأندلسي ( ت ٦١٤ هـ = ١٢١٧ م ) : رحالة أديب ، ولد في بلنسية ، ونزل شاطبة ، وبرع في الأدب ، ونظم الشعر الرّقيق ، وأولَّ

(٤١) قصّة الحضارة ٢٥٨/١٢

(٤٢) الرّسالة مطبوعة : طبعة الجمع العلمي العربي بدمشق ، وزارة الثقافة والإرشاد القومي في سوريا ( مديرية التراث القديم ) .

بالترحال والتنقل ، فزار المشرق ثلاث مرات ، إحداها سنة ٥٧٨ هـ - ٥٨١ هـ ، وهي التي ألف فيها كتابه : ( رحلة ابن جبير ) ، ومات بالإسكندرية في رحلته الثالثة ، ومن كتبه : ( نظم الجهان في التشكّي من إخوان الزمان )<sup>(٤٣)</sup> .

١٠  
محمد بن عبد الله بن محمد بن إبراهيم الطنجي ( ابن بطوطة ) : ( ت ٧٧٩ هـ = ١٣٧٧ م ) : رحالة مؤرخ ، ولد ونشأ في طنجة ، وخرج منها سنة ٧٢٥ هـ ، فطاف هـ بلاد المغرب ومصر والشام والجaz والعراق وفارس واليمن والبحرين وتركستان وما وراء النهر ، وبعض مناطق الهند والصين ، وببلاد التتر ، وأواسط إفريقياً ، ثم اقطع إلى السلطان أبي عنان<sup>(٤٤)</sup> ، فأقام في بلاده ، وأملأ أخبار رحلته على محمد بن الجزي الكبلي بمدينة فاس سنة ٧٥٦ هـ ، وسمّاه : ( تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار ) .

استغرقت رحلته سبعاً وعشرين سنة ، من سنة ١٢٢٥ إلى سنة ١٣٥٢ م ، ومات في مراكش ، وتلقّبه جامعة كبردرج في كتبها وأطاليتها : أمير الرحالين المسلمين<sup>(٤٥)</sup> :

. Prince of Moslems Travellers

١٥  
الحسن بن الوزان العَزْناتِي ، المعروف باسم ( ليون الإفريقي ) : ( ت نحو ٩٥٧ هـ = نحو ١٥٥٠ م ) ، جغرافي رحالة ، ومؤرخ أندلسي ، انتدب أبوه لبعض السُّفارات والوسائلات السياسية ، ثم انتدب هو مثل ذلك ، فتيّسرت له الرحلة إلى أكثر بلدان إفريقيا الشمالية والمشرق ، وحجّ سنة ٩٢١ هـ ، ودخل الأستانة ومصر ، وطاف بلاد المغرب الأقصى ، وزار تمبكتو ، وعاد منها عن طريق سجلماسة ، وحضر حروبًا بين البرتغال والشريف محمد السعدي ( القائم بأمر الله ) ، وأسره قرصان من الإيطاليين سنة

(٤٢) نفح الطيب ٥١٥/١ ، دائرة المعارف الإسلامية ١١٦/١ ، الإحاطة في تاريخ غرناطة ١٦٨/٢

(٤٤) من ملوك بني مَرِين .

(٤٥) دائرة المعارف الإسلامية ٩٩/١ ، الدُّرر الكامنة ٤٨٠/٢ ، الرُّحَّالة المسلمين ١٣١ - ١٧١

٩٢٣ هـ (أو سنة ٩٢٦ هـ) ، قرب جزيرة (جربة)<sup>(٤٦)</sup> ، وأخذوه إلى نابولي ، وعرفوا أنه من أهل العلم ، فقدّمه هدية إلى البابا ليون العاشر في روما ، ومعه كتبه وأوراق رحلته ، وكانت للبابا عناء بعلوم العرب ، فأكرمه وأدخله في خاصته وساه (جان ليون) ، وكان الحسن بن الوزان يكتبها بالعربية (يوحنا الأسد) ، وأشيع أنه تنصر ، وما من دليل يؤكّد ذلك ، وتعلم الإيطالية واللاتينية ، وكان يحسن الإسبانية والعبرية ، وطلب منه البابا أن يترجم رحلته إلى الإيطالية فعل ، وأذن له بتدرّيس العربية في كلية بولونية Bologne ، وبعد موت البابا سنة ٩٢٧ هـ ، دخل تحت حماية الكردينال جيل Gilles de Nîmes ، وعلّمه العربية ، وصنف في خلال ذلك معججاً طبياً لاتينياً عربياً ، لا تزال أوراق منه موجودة بخطه ، أخذه سنة ٩٣٠ هـ ، ثم قدم سنة ٩٣٢ هـ كتاب (وصف إفريقية) مترجماً إلى الإيطالية ، وفيه كثير من حوادثها التاريخية ، أوردها وعلّم أسباها ونتائجها ، وهو القسم الثالث من كتاب له ألفه في (المغرافة العامة) ، وطبع هذا القسم سنة ١٥٥٠ م بإيطالية ، وأعيد طبعه عدة مرات سنة : ١٥٥٤ و ١٥٨٨ و ١٦٠٦ و ٦١٣ و ١٨٣٠ م ، وتُرجم إلى اللاتينية وطبع بها ، ونقله جان تمبورال Jean Temporal إلى الفرنسية عن طبعتي ١٥٥٠ و ١٥٥٤ الإيطاليتين ، ثم تكرّر طبعه في فرنسة وهولندة وألمانية عدة طبعات ، وهو أول كتاب فني جغرافي ظهر بأوربة ، وتأثيره في النهضة الأولى مما لا شك فيه .

عاد الحسن بن الوزان إلى بلاده حوالي سنة ٩٣٤ هـ = ١٥٢٧ م ، ومات مسماً في تونس نحو سنة ١٥٥٢ م ، ومن كتبه أيضاً : (مختصر تاريخ الإسلام) ، و(تاريخ إفريقية) ، و(مجموع شعرى) في الوعظ والزهد ، وله رسالة باللاتينية في (تراجم الأطباء وال فلاسفة العرب) ، طبعت سنة ١٦٦٤ م ، وصنف كتاباً في (العقائد والفقه)

(٤٦) جزيرة قبالة ساحل تونس الجنوبي ، أقرب مدن الساحل إليها قابس ، (الروض المطار في خبر الأقطار ص ١٥٨) .

الإسلامي ) ، كا ذكر كتاباً له أو رسالة في ( الأعياد الإسلامية ) ، و ( كتاباً في النحو ) <sup>(٤٧)</sup> .

### فضل المسلمين في علم الجغرافية :

لقد أبدع العلماء المسلمون في رسم المصوّرات الجغرافية لأكثر الأمكنة التي زاروها أو عرفوها ، ورسموا المصوّرات البحريّة للبحار التي جابوها ، ووضعوا المعاجم الجغرافية <sup>٥</sup> التي ما زالت معمدة حتّى يومنا هذا ، وطورووا الإسْطَرْلَاب ، وعرفوا كرويّة الأرض ، وقاسوا أبعادها بدقة ، خصوصاً أيام المؤمنون ، وحدّدوا خطوط الطول والعرض ، متّخذين جزر البالياز مبدأ خطوط الطول ، وظهرت أبحاث حديثة تقول إن ( الفتية المغوررين ) وصلوا عبر بحر الظلمات ( الأطلسي ) إلى أمريكا قبل كولومبس بـ ٣٠٠ أو ٤٠٠ عام ، واستدلّ أصحاب هذه النّظرية إلى وجود كلمات عريّة في لغة هنود <sup>١٠</sup> أمريكة ، وأنّ مدنية بعض الجماعات الهندية في أمريكة تشبه المدنية الإسلامية إلى حدّ كبير <sup>(٤٨)</sup> .

وفي عام ١٩٥٢ م نشرت صحف البرازيل تصريحاً للدُّكتور جفرز أستاذ العلوم الأُخْرَيَّة الاجتَاعِيَّة في جامعة ( ويتواترسنند ) في جمهوريّة إفريقيا الجنوبيّة ، جاء فيه أنّ كتب التّاريخ تخطئ عندما تنسب اكتشاف أمريكة إلى كريستوف كولومبس ، <sup>١٥</sup> ذلك لأنّ العرب في الواقع هم اكتشفوها قبله بـ٦٠٠ سنة <sup>(٤٩)</sup> .

(٤٧) الأعلام ٢١٧/٢ ، عن حياة الوزان الفاسي وأشاره محمد المهدى الحجوى ، البحث المقدم إلى مؤتمر المستشرقين الذي انعقد في فاس سنة ١٩٢٢ م .

(٤٨) انظر أعلام الجغرافيّين العرب ، د . عبد الرحمن حميده ص ٢٢٣ ، عن الأب أنسانتوس الكرملي ، المقتطف شباط ( فبراير ) ١٩٤٥ م .

(٤٩) أعلام الجغرافيّين العرب ، ص ٢٣٥ ، وليس يغمز من قدر البحار الكبير كولومبس أن يقال اليوم إنّ غيره من الملأحين قد سبقوه إلى العالم الجديد .

ودراسة الأستاذ المذكور ، والتي دامت ست سنوات ، اعتمدت على دراسة للهيكل البشريّة التي عثر عليها في ولاية ( غراناده ) البرازيلية .

☆ ☆ ☆

**الفلسفة** : لم تصل الفلسفة اليونانية إلى المسلمين مباشرة ، لأنّهم كانوا يجهلون اللغة اليونانية ، من أجل ذلك عهدوا إلى نفر من النصارى كانوا يتقنون اللغتين اليونانية والسريانية ، أو السريانية والعربية ، لينقلوا لهم علوم اليونان وفلسفتهم .

ومن سمات النقل ، أنَّ النقلة ترجموا كثيراً من شروح الإسكندرانيين على الفلسفة اليونانية ، والإسكندرانيون أو الأفلاطونيون المحدثون ، كانوا متكلمين هالهم أن تكون الفلسفة اليونانية طبيعية ماديَّة لا تتفق مع ما ورد في التوراة والإنجيل ، فراحوا يبدِّلون فيها ، ويفسرونها على أهوائهم ، ويزعمون أنَّهم يريدون أن يوفقاً بين الدين والفلسفة ، فزعموا مثلاً أنَّ أفلاطون ترَهَب في الصحراء سبع سنوات ، حتَّى استطاع أن يخرج ببرهان على الثالوث المقدس ، وكانوا أحياناً يضعون في أفواه القديسين بولص وبطرس أقوالاً لocrates .

« ولقد كان ثُمَّت ما هو أدهى وأمر ، ذلك أنَّ أكثر النقلة كانوا نصارى نسطوريين ، يعتقدون أنَّ للمسيح عليه السلام ، طبيعتين بشرية وإلهية ، ومشيئتين بشرية وإلهية ، أو نصارى يعاقبة يعتقدون أنَّ فيه طبيعة واحدة هي الطبيعة الإلهية ، ومشيئه واحدة هي المشيئة الإلهية ، هؤلاء النقلة لم يستطعوا أن يميزوا بين مذاهبهم الدينية وفلسفة أرسطو وأفلاطون ، ومن سبقها ، فكانوا إذا وقع أحدهم على رأي يخالف مذهبَه ، حذفه أو حُوره ، وربما أضافوا كلَّهم إلى كتب الفلسفه ماليس منها »<sup>(٥٠)</sup> .

---

(٥٠) القول للدكتور عمر فروخ : « عقريَّة العرب في العلم ، الفلسفة » ، ص ٩٢ ، ط ٢ ، بيروت ١٩٥٢ ، واعتمدنا في هذا البحث مع كتاب د . فروخ : « دراسات في الفلسفة الإسلامية » ، د . محمود قاسم ، =

وهكذا وصلت الفلسفة اليونانية إلى العرب المسلمين مشوهة مسوخة ، جهلاً من الناقلين ، أو قصداً ، مع أنَّ خلفاء المسلمين ائتموا على هذا التراث ، ولقد كان فلاسفة الإسلام من طهارة النفس أنهم لم يشكُوا في هذا التزوير الذي أدخله الإسكندرانيون ، والنَّقلة السريان من بعدهم على الفلسفة ، فأخذوا يجهدون أنفسهم وعقولهم في سبيل التوفيق بين هذه المتناقضات والمحاولات التي لا تتفق مع العقل ، وقضوا في ذلك قرئين ٥ ونصف القرن من الزَّمن ، مظهرين عبرية عظيمة في بحوثهم ونظرياتهم .

#### أشهر الفلسفية المسلمين :

أبو يوسف يعقوب بن إسحاق الكندي : (ت ٢٦٠ هـ = ٨٧٣ م) ، فيلسوف العرب ، ولد بمدينة الكوفة ، وجرى على سُنة غيره من علماء المسلمين في ذلك العصر الْزَاهِر ، أيام المأمون والمعتصم ، فدرس أكثر فروع العلم والأدب التي كانت في متناول الطالبين في عصره ، وقد خلَّفَ من المؤلفات مئتين وخمسة وستين بحثاً ومقالة ، في الحساب والهندسة والنجوم والفلك والأنواء والجغرافية والطبيعة والسياسة والموسيقى والطب والفلسفة .

كانت فلسفة الكندي على مذهب الأفلاطونية الحديثة ، ولكن الكندي لم يأخذ هذه الفلسفة جملة ، بل غير فيها ، ومن كتبه « الفلسفة الأولى فيها دون الطبيعيات ١٥ والتَّوحيد » ، وخمس رسائل أولاهَا في ماهيَّة العقل .

وأبو النَّصر محمد بن طرخان الفارابي : (ت ٣٣٩ هـ = ٩٥٠ م) ، المعلم الثاني ، وأكبر فلاسفة المسلمين ، تخَرَجَ الرئيس ابن سينا على كتبه وانتفع بها ، ولد بفاراب على نهر جيحون ، ونزل بغداد فأتقن العربية وملك زمامها ، وألف بها كلَّ تصانيفه ، إنَّ أخطر كتبه الفلسفية هو « آراء أهل المدينة الفاضلة » ، الذي يعطي ٢٠

= و « دور العرب في تكوين الفكر الأوروبي » ، د. عبد الرحمن بدوي ، « مذاهب الإسلاميين » ، د. عبد الرحمن بدوي ، « الفصل في الملل والأهواء والتحلُّل » لابن حزم الأندلسي .

فكرة عن قانون الطبيعة ، ويصور هذا القانون في صورة كفاح وتناحر يأتيه كل حي<sup>٥</sup> إزاء الأحياء جميعاً . وهي الفكرة نفسها التي قال بها « هبز » الفيلسوف الإنجليزي - وأن كل كائن عضوي إنما يرى في الكائنات الأخرى وسيلة لغاياته ، وأنه في معمدة هذا التنافس المحتوم ، يكون أعقل العقلاة من يقتدر على إخضاع غيره لإرادته ، فيصل إلى تحقيق رغباته كاملة ، ولكن كيف استطاعت الجماعة الإنسانية الخروج من قانون الغاب هذا ؟ لقد سبق الفارابي جان جاك روسو ، ونيتشه عندما قال : إن الجمعية أساسها الاقتاق أو العقد بين الأفراد ، وإن بقاءها رهن بقبول عدّة قيود تفرضها العادة ، وينظمها القانون ، ورفض الفارابي أن يغزو القويُّ الضعيف ، وأن يفرض عليه شرائعه ، ورفض على الجملة مذهب هؤلاء الذين جعلوا الحقَّ قوَّة ، وحضَّ الناس على ألا يقيموا مجتمعهم على المقدَّد والقوَّة الغاشمة والتناحر ، بل يقيموه على العقل والإخلاص والمحبة .

إنَّ في هذه الآراء لنسباً كبيراً ووثيقاً إلى الفلسفة الأوروبية في أواخر القرن الثامن عشر ، بل إنَّها فلسفة الثورة الفرنسية ، وإنجليتها « العقد الاجتماعي » مؤلف جان جاك روسو .

لقد كان أثر الفارابي في اتجاه التفكير الأوربي عظيماً ، فكتبه تُقلَّت إلى اللاتينية ، وطبعت جلة واحدة في باريس عام ١٦٣٨ م . فمن فلاسفة العصور الوسطى الذين تأثَّروا بفلسفة الفارابي الرَّاهب الفرنسي فنسان دو بوفيه Vincent de Beauvais المتوفى نحو سنة ٦٦٣ هـ = ١٢٦٤ م ، الذي ضمَّ أجزاء من فلسفة الفارابي برمته إلى كتابه ، أمَّا البرتوس ماغنوس ( ألبرت الكبير ) كبير فلاسفة الكنيسة في العصور الوسطى فإنه لم يستطع عرض فلسفة أرسطو بأحسن مما عرضها الفارابي ، لذلك لم يجد بدلاً من أن يقتفي آثار الفيلسوف المسلم في عرض فلسفة أرسطو<sup>(٥١)</sup> .

(٥١) عصرية العرب في العلم والفلسفة ، ص ٩٥ ، وانظر : وفيات الأعيان ٨٦٢ ، والوافي بالوفيات ١٠٦/١ ودائرة المعارف الإسلامية ٤٠٧/١

وأبو الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن رشد الأندلسي : ( ت ٥٩٥ هـ = ١١٩٨ م ) ، من أهل قرطبة ، شارح أرسسطو يوم لم يكن أحد في أوربة يستطيع فهمها ، حتى عُرف من أجل ذلك في أوربة باسم « الشَّارِح » ، ويعنون شارح كتب أرسسطو ، ولكنه لم يكن شارحاً لكتب أرسسطو فقط ، فكثيراً ما كانت شروحه على أرسسطو في حقيقتها حجّة لإبراز آرائه الشخصية ، أو لتفسير الآراء القديمة تفسيراً صحيحاً ، هذه الشرح كانت الوسيلة الوحيدة لفهم أرسسطو ، حتى إنّها كانت تطبع مع كتب أرسسطو نفسها ، وحتى إن وليم اكرز ( ت ١٢٣١ م ) فقيه باريس ، وعضو اللجنة التي ألفها البابا غريغوريوس التاسع لتهذيب كتب أرسسطو ، اعتمد على كتاب ما وراء الطبيعة لأرسسطو وعلى شرحه لابن رشد ، وقد نقلت كتب ابن رشد إلى العبرية واللاتينية ، وطبعت في البندقية وحدها أكثر من خمسين مرّة .

ولقد اقتبس الغرب فلسفة ابن رشد بكلّها ، وكان من حسناتها أن حلّت عقال الفكر الأوروبي ، وفتحت أمامه باب البحث والمناقشة واسعاً على مصراعيه ، وخصوصاً بما جملت معها من آراء مادية وطبيعية وشمولية ، ولم يكن من المستغرب أن يعجب مفكرو العصور الوسطى بشروح ابن رشد ، وإصابة آراء ابن رشد ، وهكذا نشا بينهم مذهب الرُّشدية للأخذ بالعقل عند البحث ، وترك الاعتماد على الروايات الدينية<sup>(٥٢)</sup> .

ثم لما اجتاحت فلسفة ابن رشد عقول الفلسفه في العصور الوسطى ، وساد العقل في كلّ مكان ، هبّت الكنيسة لتقاوم هذا التيار الجارف بكلّ سبييل ، فابن رشد يعتقد صراحة أن هنالك أموراً تصحُّ في الدين ولا تصحُّ في الفلسفة ، وأنّ منه أشياء تصحُّ في الفلسفة ولا تصحُّ في الدين ، وابن رشد يقبل طبعاً كلّ ماجاءت به الفلسفة ، وكذلك يقبل كلّ ما جاء به الدين ، ولكن على شرط واحد ، هي أن يتّأول بعض الروايات الدينية التي لا تتفق في ظاهرها مع الرأي الفلسفي ، كما قال بأزلية المادة ، وأنّ فيها قوّة

(٥٢) عصرية العرب في العلم والفلسفة ، ص ١١٤



\*ابن رشد

كما تصوره ( رفائيل ) في لوحته الشهيرة ( مدرسة أثينا ) ، إنه الرجل الوحيد الذي يلبس عمامه بيضاء في اللوحة كلها ، ونحن لا نرى من هذه اللوحة هنا إلا ربها ، ولعل من الصعب جداً أن يخطئ المرء في التعرف إلى ابن رشد ، بسبب هذه العمامه

كامنة هي التي تدفعها في تطويرها الدائم المستمر ، وقال بوحدة العقل وفناء الأنفس الجزئية ، أمّا الذي يخلد فعقل الإنسانية جماء . من أجل ذلك أعلنت الكنيسة على ابن رشد حرباً شعواء دامت قرئتين كاملتين ، فحرّمت دراسة الفلسفة وتدريسها ، وقتلت مناصريها ، وأحرقت كتبها .

وكان على رأس المذهب الرشدي سفير البرابسوبي الذي احتل مقاماً ساماً في ٥ جامعة باريس ، فاستصدرت الكنيسة حكماً بطرده من تلك الجامعة ، ولكن ذلك لم يبدل رأيه ، ولا خفف من نشاطه ، إلا أنه قتل غيلة .

قال الفيلسوف الألماني « كانت » ( ت ١٨٠٤ م ) رأيه في المكان والزمان ، وإنها ليسا « شيئاً في ذاته » ، إنها وعاءان كبيران يحتويان على جميع الحقائق المحسوسة والمعقولة ، ولكنها وعاءان بلا قعر ، ولا جوانب ، إنها في الحقيقة « فكرة » خالصة ، ١٠ تكُنّنا من تخيل الأشياء مرتبة بعضها إلى بعض ، أو منسقاً بعضها خلف بعض ، وهذا في ذلك كله مدركان بأول العقل ، وبالبداهة لا بالحواس .. وابن رشد هو الذي قال : « والزمان معنى ذهني لا وجود له على الحقيقة » ، وقال أيضاً : « إن الزمان شيء يفعله الذهن في الحركة ، لأن الزمان ليس هو شيئاً غير ما يدركه الذهن من هذا الامتداد المقرر للحركة ، فإنه كان من المعروف بنفسه أن الزمان موجود ، فينبغي أن يكون ١٥ هذا الفعل للذهن من أفعاله الصادقة المنسوبة إلى العقل لا إلى الخيال ، والزمان ليس بذى وضع <sup>(٥٢)</sup> .

**وساهم في بناء الفلسفة العربية الإسلامية :**

**المعتزلة الذين بالغوا في قيمة العقل ، حتى جعلوا معرفة الله واجبة بالعقل .**

(٥٢) المرجع السابق ، ص ١١٧/١١٧ ، كتب كريستوفر كولومبس كتاباً في هابيقي مؤرخاً في تشرين الأول (أكتوبر) ١٤٩٨ م يذكر فيه اسم ابن رشد كواحد من المؤلفين الذين ساعدوه على تخمين وجود العالم الجديد . وابن رشد طبيب أيضاً ، فهو أول من سرح وظيفة شبكية العين ، وقال : إن من عرض بالجلدري يكتسب الحصانة من هذا الداء .

وشجع البوهيميون جمعية سرية ، ظلت مجهولة إلى نحو سنة ٣٧٠ هـ = ٩٨٠ م ، هي : « إخوان الصفا وخلان الوفا » ، الذين ربوا بجوث الفلسفة التي كانت شائعة في أيامهم ، ثم عملوا على تعلم الفلسفة لسود الشعب .

وابن سينا الذي انتقد أفلاطون في النفس ، حيث اعتقد بالتمثص ، فعد ابن سينا ذلك بعيداً عن الصواب ، واعتقد أن النفوس متعددة ببعد الأبدان ، فكلما حدث جسد مستعد لقبول الحياة ، ظهرت الحياة فيه ، وبما أن ابن سينا قد تأثر بفلسفة الفارابي وأثاره واستفاد منها ، فإن جميع الذين تأثروا بالفارابي من الأوروبيين ، تأثروا بابن سينا أيضاً .

فكثيراً ما اعتمد روجر بايكون على ابن سينا في توضيح آراء أرسطو ، ولما جاء ١٠ القديس توما بخمسة أدلة على وجود الله عز وجل ، سلك فيها لأول مرة في تاريخ المسيحية مسلك أرسطو ، معتقداً على آراء ابن سينا في سوقها ، وكذلك فلده القديس توما في القول ببعد أشخاص الملائكة ، وبأنهم مفارقون للمادة .

وتتأثر متى الاكواسباري الذي أصبح كرديناً عام ١٢٩١ م وتوفي عام ١٣٠٢ م بنظرية الفيض عند ابن سينا ، وكذلك ديتريش الفرايبورغي (ت بعثد ١٣١٠ م) ، ١٥ الذي رأى أن « خلق العالم » لا يمكن أن يكون عمل غير الله ، وأن نظرية الفيض لا تختلف خلق العالم ، ولكنها تشمله ، ما دامت الأسباب الثانية الظاهرة لنا لا تعمل إلا بأثر من الأسباب الأولى الحقيقة الصادرة عن الألوهية ، وكذلك وافق ديتريش ابن سينا بأن العقل الفعال هو المبدأ السببي لمادة النفس ، وأن صلته بالنفس كصلة القلب بالجسم الحيوي ، وخالف بذلك القديس توما<sup>(٥٤)</sup> .

وقف أبو العلاء المعري<sup>(٥٥)</sup> في « لزومياته »<sup>(٥٦)</sup> أمام مشكلة كبرى ، أعظم من

(٥٤) عبقرية العرب في العلم والفلسفة ، ص ٩٩

(٥٥) أحمد بن عبد الله بن سليمان التنوخي المعري (ت ٤٤٩ هـ = ١٠٥٧ م)

(٥٦) من كتبه : ( لزوم ما لا يلزم ) ، و ( سقط الزند ) ، و ( ضوء السقط ) ، و ( رسالة الغفران ) من أشهر كتبه .

تلك التي وقف حيالها الفلاسفة المشارقة كُلُّهم ، إِنَّه لَم يصطدم بالخلاف بين العقل والنقل في الأمور الإيمانية ، كَا كان شأن المعتزلة ومن جاء بعدهم ، بل وجد أَنَّ العقل يفهم الأمور كُلُّها على غير ما استقرَّتْ عليه في أذهان النَّاس ، من العامة ومن العلماء وال فلاسفة حتَّى أَفلاطون وأَرسطو ، إِنَّ قضيَّةَ النَّفْس في اتصالها بالجسد ، ثُمَّ في مصدرها ومصيرها بعد الموت ، وَإِنَّ القضايا المتعلقة بصفات الله وذاته ، أو ببعثه الرُّسُل وما هو بمعنى ذلك أَيْضاً ، ثُمَّ بتخيل نظام العالم وبالعناصر وما يتَّأْلَفُ منها ، ثُمَّ بالمجتمع وما يتَّصل به ، كُلُّ ذلك كان موضع تَساؤل في لزوميات « حِكْمَةِ الْمَعْرَة » ، وموضع شَكٌ فلسفياً صحيحاً .

وإذا كان المعري لم يجمع آراءه في سلك واحد ، ولم يكن إِلَّا نقاداً ينتقل من سؤال إلى سؤال ، ثُمَّ لا يدلي برأيه في شيء ، مَمَّا يُسَأَلُ عنه ، فَما ذلك إِلَّا لأنَّ عبقريته كانت في أَنْ يشير التَّفْكِيرُ في أَدْمَغَةِ الْذِينَ حَوْلَهُ ، كَا كان يفعل سقراط تماماً<sup>(٥٧)</sup> .

يقول د . عبد الرحمن بدوي ، تحت عنوان « المصادر الإسلامية للكوميديا الإلهية لذاته » : « كانت قنبلة هائلة تلك التي ألقاها المستشرق العظيم أسين بلاطيوس ، وهو يلقي خطاب استقباله في الأكاديمية الملكية الإسبانية في جلسة ٢٦ كانون الثاني (يناير) سنة ١٩١٩ م ، لِمَا أَعْلَنَ أَنَّ دانته في ( الكوميديا الإلهية ) ، قد تأثر بالإسلام تأثراً عيقاً واسع المدى ، يتغلغل حتَّى في تفاصيل تصويره للجحيم والجنة ، إذ تبيَّن له أَنَّ ثُمَّت مشابهات وثيقة بين ما ورد في بعض الكتب الإسلامية عن معراج النبي ﷺ ، وما في ( رسالة الغفران للمعري ) ، وبعض كتب محيي الدين بن عربي من ناحية ، وبين ما ورد في ( الكوميديا الإلهية ) ، وفي هذه المشابهات من الدقة والتفصيل ، ما يؤيِّدُ أَنَّ التَّشَابِهَ هُنَّا لَمْ يَكُنْ أَمْرًا عَرَضِيًّا وتَوَارِدَ خواطر ، بل كان تأثراً مباشراً بال تصويرات الإسلامية للآخرة »<sup>(٥٨)</sup> .

(٥٧) عبقرية العرب في العلم والفلسفة ، ص ١٠٠

(٥٨) دور العرب في تكوين الفكر الأوروبي ، ص ٤٩

وتجلى أثار حجّة الإسلام أبو حامد الغزالى في أوربة في ثلاثة مظاهر : في السببية ، في الغزالى أنَّ الأمور تمَّ بإرادة الله لها ، لا بالأسباب الظاهرة لنا ، واقرب المفكِّر الفرنسي أرنست رينان من الحقيقة عندما قال : إن دافيد هيوم - الفيلسوف الإنكليزى - لم يقل شيئاً في السببية فوق ما قاله الغزالى . وفي الشكُّ ، فقد بدأ ديكارت الفرنسي ( ت ١٦٥٠ م ) كابداً الغزالى قبله بخمسة قرون ونصف القرن :

« لندع الشكُّ يتسرَّب إلى كلّ اقتناع ، بل إلى كلّ عقيدة فينا ، ولكن لنهاجم شكوكنا واحداً واحداً ، ولنحاول أن نصرفها »<sup>(٥٩)</sup> ، وبما أنَّ الشكُّ أقوى دلائل التفكير ، فقد قال ديكارت جملته للشهرة : « أنا أفكُّر ، ولذلك أنا موجود ! ». وإخضاع العقل للدين والفلسفة للفقه ، وهذا من أبرز ماتركه التفكير الإسلامي على التفكير الأوروبي في العصور الوسطى ، لقد أخضع الغزالى العلم والفلسفة والعقل للوحي والدين والفقه .

١٠ والغزالى لم يجد لإيمان التقليدي الموروث قيمة ما ، ورفع العقل إلى مرتبة عليا<sup>(٦٠)</sup> .

وأبو محمد علي بن حزم الأندلسي ( ت ٤٥٦ هـ = ١٠٦٤ م ) ، صاحب « الفصل في الملل والأهواء والنحل » ، له نظرية في المعرفة ، حيث يرى أنها تكون : بشهادة الحواس ، أي بالاختيار لما تقع عليه الحواس ، أو بالعقل من غير حاجة إلى استعمال الحواس الحمس ، أو برهان راجع من قرب أو من بعد إلى شهادة الحواس .

ثمَّ إنَّ ابن حزم يعتقد أنَّ جميع أنواع المعرفة يجب أن تعتمد على الحواس التي تعتمد هي بدورها على ما حولها من المحسوسات ، ويقول الدكتور عمر فروخ : « هذه هي المشكلة التي يزعم مؤرِّخو الفلسفة الأوروبية أنها عرَّضت أولَ ما عرَّضت للفيلسوف

(٥٩) عبرية العرب في العلم والفلسفة ، ص ١٠٤

(٦٠) المرجع السابق ، ص ١٠٥

« كانت » في أواخر القرن الثامن عشر للميلاد ، مع أنها عرضت لفيلسوفنا ابن حزم في أواسط القرن الحادي عشر ، قبل « كانت » بسبعة قرون ونصف القرن <sup>(٦١)</sup> .

ومن عباقرة المسلمين أبو بكر محمد بن يحيى الصائغ ، المعروف بابن باجّه <sup>(٦٢)</sup> ، الذي كانت لفسيته قيتان أساسياتان : إنه بنى الفلسفة العقلية على أسس الرياضيات والطبيعيات ، كأراد الفيلسوف الأنطاني « كانت » أن يفعل تماماً ، وهكذا خلص ابن باجّه عن مجموع الفلسفة الإسلامية سيطرة الجدل ، ثم خلع عليها لباس العلم الصحيح ، وسيّرها في طريق جديدة . وهو أول فيلسوف في الإسلام ( وأول فيلسوف في العصور الوسطى أيضاً ) فصل بين الدين والفلسفة في البحث . وتقل موسى بن يوش العروفي في أوربة موسى النبواني فلسفة ابن باجّه في أواخر القرن الرابع عشر للميلاد ، ولا شك في أن فلسفة ابن باجّه وصلت إلى الأوربيين عن غير طريق موسى هذا ، حتى كان لها تأثير كبير على فلاسفة الكنيسة في العصور الوسطى : ألبرت الكبير ، وتوما الإكويني . وكذلك أثر ابن باجّه في بوتيوس داسيا الذي قال بأن الإنسان يبلغ السعادة من طريق الإحاطة بالحقائق العلمية ، وسكت عمّا وراء ذلك .

أما أبو بكر محمد بن عبد الملك بن طفيلي : ( ت ٥٨١ هـ = ١١٨٥ م ) ، صاحب قصة « حي بن يقطان » ، أعظم وأشهر قصة كتبت في العصور الوسطى . فقد أراد منها أن الإنسان العاقل بفطنته يصل عن طريق تفكيره الصحيح إلى مرتبة من السعادة ، كذلك التي يصل إليها الذين يأخذون الشريعة من الأنبياء أخذًا صحيحةً .

لقد تأثر بقصة ابن طفيلي موسى بن ميون ، وسبينوزا ، ونالت إعجاب ليبرنتر ، وظهر أثر هذه القصة أيضًا في قصة روبنسون كروزو ، التي ألفت سنة ١٧١٩ م .

(٦١) المرجع السابق ، ص ١٠٩

(٦٢) ابن باجّه : ( ت ٥٣٣ هـ = ١١٣٩ م ) . ويسمونه في أوربة : Aven pâce

## العلوم الكونية<sup>١</sup> : « العلوم الأساسية والتطبيقية ، الرياضيات والفلك ... » .

الطب<sup>٢</sup> : عندما اكتل عصر الترجمة في صدر العصر العباسي ، ظهر عدد من الأطباء العرب المسلمين الذين ساهموا في النهضة الطبية ، وبلغ من كثرتهم ، أن الحكومات المحلية كانت تجري لهم امتحانات رسمية ، وتنحهم شهادات للعمل ، وكان لهم في كلٍّ مدينته رئيس هو الذي يجازي من يرى فيه الكفاءة للتطبيب<sup>(١)</sup> ، وأشهرهم سنان بن ثابت رئيس أطباء بغداد .

وتحصّن الأطباء في الشرق والأندلس ، فهناك المراح ، والفاقد ، والكحال ، وطبيب الأسنان ، وطبيب أمراض النساء ، وطبيب المجانين ( طبيب الأعصاب ) ، ومن أشهر الأطباء العرب المسلمين :

١٠

أبو بكر محمد بن زكريًا الرازى : ( ت ٢١٣ هـ = ٩٢٥ م ) ، من الأئمة في صناعة الطب ، من أهل الرى ، ولد وتعلم بها ، وسافر إلى بغداد بعد سن الثلاثين ، يسميه كتاب اللاتينية « رازيس Rhazes » ، توّلى تدبير مارستان الرى ، ثم رياضة أطباء البيمارستان المقتدرى في بغداد ، كان يجلس في مجلسه ، ودونه تلاميذه ، ودونهم تلاميذه ، ودونهم تلاميذ آخر ، فيجيء المريض فيذكر مرضه لأول من يلقاءه ، فإن كان عندهم علم وإلاً تعدّاه إلى غيرهم ، فإن أصابوا وإن تكلّم الرازى في ذلك . وكان أول من دون من العرب المسلمين ملاحظاته على مرضاه ، ومراتب تطور المرض ، وأثر العلاج فيه ، وهو أول من وصف الجدري والخصبة ، وقال بالعدوى الوراثية ، واستخدم

(١) وهذا نص إحدى هذه الشهادات في الجراحة : « بسم الله الرحمن الرحيم ، بإذن الباري العظيم نسمح ... بمارسة فن الجراحة لما يعلمه حق العلم ، ويتقنه حق الإتقان ، حتى يقي ناجحاً وموفقاً في عمله ، وبناء على ذلك فإن بإمكانه معالجة الجراحات حتى تشفى ، ويفتح الشرايين ، واستئصال ال بواسير ، وخلع الأسنان ، وتخييط الجروح ، ومهارة الأطفال .. وعلىه أيضاً أن يتشاور دوماً مع رؤسائه ، ويأخذ النصح من معلميه الموثوق به وبخبرتهم » ، [ شمس العرب تستطيع على الغرب ، ص ٢٢٨ ] .

الحيوان في تجرب الأدوية ، ومن مؤلفاته : الحاوي ، رسالة في المجرى والمحبة ، الكتاب المنصوري ، كتاب الأسرار ، الكتاب الجامع<sup>(٢)</sup> .

وأبو علي الحسين بن عبد الله بن سينا : (ت ٤٢٨ هـ = ١٠٣٧ م) ، أصله من بلخ ، وموالده في إحدى قرى بخارى ، نشأ وتعلم في بخارى ، طاف البلاد ، وناظر العلامة ، توفي في هذان . عرفته أوربة باسم Avicenne ، وله عندهم مكانة رفيعة .

اشتغل بالعلم الطبيعي والإلهيات ، ثم درس علم الطب ، واستوعب الكتب المصنفة فيه ، وعالج « تأديباً لا تكسباً » ، وقصده فضلاء هذا العلم وكباره ، يقرؤون عليه أنواعه ، والمعالجات المقتبسة من التجربة . ولقد انتقل علم الرئيس<sup>(٣)</sup> ابن سينا سبعة قرون متواتلة ، فكان المرجع في الفلسفة والطب والعلم الطبيعي .. وبقي كتابه « القانون » في الطب العمدة في تعليم هذا الفن حتى أواسط القرن السابع عشر في جامعات أوربة .

وكان ابن سينا ضلع في الترجمة ، وحقق أرصاداً فلكية ، وله بحوث مبتكرة في الحركة والقوّة والفراغ والضوء والحرارة والثقل النوعي ، بالإضافة إلى ما له من أثر في بحث المعادن ، وهو بحث أدى إلى علم طبقات الأرض .

وابن سينا أول من وصف التهاب السحايا الأولى وصفاً صحيحاً ، ووصف أسباب اليقان ، ووصف أعراض حمى المثانة ، وانتبه إلى أثر المعالجة النفسانية في الشفاء<sup>(٤)</sup> .

وأبو مروان ابن زهر الإشبيلي : (١٠٩١ - ١١٦٢ م) : كان لترجمة كتابه التيسير إلى اللاتينية والعبرية أعظم الأثر في الطب الأوروبي ، وأهم ما برع فيه ابن زهر الوصف

(٢) طبقات الأطباء ٣٠٩/١ ، تاريخ حكماء الإسلام ٢١ ، الوافي بالوفيات ٧٦/٢ ، دائرة المعارف الإسلامية ٤٥١/٩

(٣) لقب ابن سينا : الشيخ الرئيس .

(٤) وفيات الأعيان ١٥٢/١ ، تاريخ حكماء الإسلام ٢٧ ، دائرة المعارف الإسلامية ٢٠٣/١

الإكلينيكي ، وترك وراءه تخليلات صادقة للأورام الحيزومية ، والتهاب التامور ، ودرن الأمعاء والشلل البلعومي .

وعلاء الدين علي بن أبي الحزم القرشي<sup>(٥)</sup> الملقب بابن النفيس : (٦٨٧ هـ = ١٢٨٨ م ) ، من كتبه : « الموجز » في الطب ، اختصر به قانون ابن سينا ، و « فاضل بن ناطق » على نظر « حبي بن يقطان » لابن الطفيلي ، و « الشامل » في الطب ، و « بغية الفطن من علم البدن » .. وكانت طريقة في التأليف أن يكتب من حفظه وتجاربه ومشاهداته ومستبطاته ، وقل أن يراجع أو ينقل<sup>(٦)</sup> . ومن كتبه « شرح تشريح القانون » ، أي شرح قانون ابن سينا .

في عام ١٩٢٤ م قدم د . محبي الدين الططاوي رسالته في ألمانية ، أكد فيها أنَّ ١٠ ابن النفيس أول من اكتشف الدورة الدموية الصغرى « الرئوية » ، وأول من أشار إلى الواصلات الرئوية ، والشرايين التاجية ، ناقضاً نظرية جالينوس ، ونقض ابن سينا « الشیخ الرئیس » في الدورة الدموية ، فقال : « التَّشْرِیح يکذب ما قالاه » .

أخذ المستشرق ماكس مايرهوف أطروحة الططاوي ، ونشر في مجلة « إيزيس » ١٥ مقالة عنها ، لفتت نظر جورج سارتون ، فكتب ذلك في كتابه « تاريخ العلم » ، ومن ينسب اكتشاف الدورة الدموية الرئوية إلى الإنكليزي « وليم هارفي » يتناهى - عن قصد أو عن غير قصد - أنَّ ابن النفيس عرف في أوربة منذ أوائل القرن الخامس عشر ، وهارفي درس الطب في جامعة بادوا « بادوفا » الإيطالية على طبيب إيطالي زار دمشق ، ودرس ابن النفيس ، وترجم ابن النفيس دون أن يذكر ابن النفيس . وببدأ هارفي يقول بنظريته في الدورة الدموية في سنة ١٦١٦ م ، أي بعد ابن النفيس بأربعة قرون ، والفضل من سبق ، لأن سرق . ٢٠

(٥) بلدة « قرش » في ماوراء النهر ، ومولده في دمشق ، ووفاته بمصر .

(٦) طبقات السبكي ١٢٩/٥ ، شذرات الذهب ٤٠١/٥ ، دول الإسلام للذهب ١٤٣/٢ ، النجوم الزاهرة ٢٧٧/٧

رأس ابن النَّفِيس المستشفى المنصوري بالقاهرة . وكان - رحمه الله - معتقداً بنفسه ، مع لطف وعلم ، عندما قال : « لو أعلم أنَّ تصانيفي لا تبقى بعدي عشرة آلاف سنة ما وضعتها » <sup>(٧)</sup> .

وخلفُ بن عبَّاس الزَّهْرَاوي الأندلسيّ : ( ت ٤٢٧ هـ = ١٠٣٦ م ) ، جعله كتابه « التَّصْرِيف لِمَنْ عَجَزَ عَنِ التَّأْلِيفِ » ، من كبار جراحِي العرب المسلمين ، وأستاذ علم الجراحة في أوربة في العصور الوسطى ، وعصر النَّهضة الأوروبية ، حتى القرن السَّابع عشر ، ومن خلال دراسة كتبه تبيَّن أنَّه أول من وصف عملية تفتيت الحصاة في المثانة ، وبحث في التهاب المفاصل ، وفي السُّل ، وأشار باستخدام مساعدات وعَرَضَات من النساء في حال إجراء عملية جراحية لامرأة للطُّمَانِيَّنة والرِّقَّة والأنس <sup>(٨)</sup> .

وعبد اللطيف بن يوسف بن محمد بن علي البغدادي : ( ت ٦٢٩ هـ = ١٢٣١ م ) ،  
١٠ ويعرف بابن اللباد ، وبابن النقطة ، أحد العلماء المكثرين من التصنيف في الحكمة وعلم النفس والطب والتاريخ والبلدان والأدب ، مولده ووفاته ببغداد <sup>(٩)</sup> .

اعتقد التجربة الحسية ، ونقض جالينوس في شرحه لعظم الفك بعد مشاهدة أكثر من ألفي ججمة ، لقد صَحَّ أخطاء جالينوس بنظرية علمية سليمة ، فكسر حالة التقديس التي أحاط بها أطباء اليونان الكبار ، وقال : « الحِسْ أصدق منه » <sup>(١٠)</sup> ،  
١٥ لقد جعل العلم موقوفاً على التجربة ، فكثيراً ما كان يقول : هذا الرأي المشهور ، وهو عندنا باطل ، هذا ماقيل ، والتشريح يكتنُب ما قالوه : « القول يقصر على العيان ، الحِسْ أقوى دليلاً من السمع » ، ولهذا كان البغدادي ينتقل بطلاً به الذين يتَرَدَّدون عليه في دراسة الطُّب إلى المقابر ليتحقق بنفسه من أشكال العظام ، « والذِي شاهدناه من حال

(٧) شمس العرب تسقط على الغرب ، ص ٢٦٨

(٨) طبقات الأطباء ٥٢/٢

(٩) فوات الوفيات ٧/٢ ، طبقات الأطباء ٢٠١/٢

(١٠) أي من جالينوس .

هذا العضو - عظم الفك - أنه عظم واحد ليس فيه مفصل ولا درز أصلاً ، واعتبرناه ماشاء الله من المّرات ، في أشخاص كثيرين ، تزيد على ألفي ججمة ، بأصناف من الاعتبارات ، فلم نجد إلا عظماً واحداً من كل وجه ، ثم إنّنا استعننا بجماعة مفترقة اعتبروه بحضرتنا وفي غيبتنا ، فلم يزيدوا على ما شاهدناه منه وحkinah ، وكذلك في أشياء أخرى غير هذه ، ولئن مكنتنا المقادير بالمساعدة وضعنا مقالة في ذلك نحكي بها ما شاهدناه ، وما علمناه من كتب جالينوس ، ثم إنّي اعتربت هذا العظم أيضاً بدافن <sup>(١١)</sup> بوصير <sup>(١٢)</sup> القديمة ، فوجده على ما حكى ، ليس فيه مفصل ولا درز .. والمفاصل الوثيقة إذا تقادم عليها الزّمان تظهر وتتفرق ، وهذا الفك الأسفل لا يوجد في جميع أحواله إلا قطعة واحدة <sup>(١٣)</sup> .

١٠ القياس السادس في صناعة الطّب مطروح ، وهو موقف على التجربة ، فإن صحته وصدقته قبل ، وإلا رد وطريح <sup>(١٤)</sup> .

وممّا يذكر أن اليهود يكرهون البغدادي ، وحاولوا سرقة كتابه « الإفادة والاعتبار » لأنّه يعرّي موسى بن ميون ، فهو طبيب بلاط ، لم يؤلف ، ولم يبحث ، ولم يبدع ، واليهود يقولون : « ما بعد موسى إلا موسى » ، حالة من التّفخيم حوله لغط حق العلامة المسلمين .

كانت قد البغدادي ، أبو الحجاج يحيى بن شمعون تلميذ ابن ميون ، وشبيهه في الصّفات ، والّذى فسد الغازى بن صلاح الدين فات في قلعة حلب سنة ٦٥٩ هـ = ١٢٦١ م .



(١١) بوصير : اسم لأربع قرى بمصر ، وبوصير السّندر : بلدة في كورة الجيزة ، معجم البلدان ٥٠٩١ و ٥١٠

(١٢) عبد اللطيف البغدادي في مصر ، الإفادة والاعتبار في الأمور والمشاهد والحوادث المعاينة بأرض مصر ، المجلة الجديدة ، مطبعة المصري .

(١٣) المرجع السابق « عبد اللطيف البغدادي في مصر » ص ٧٤

هذا .. واهتمَّ العرب المسلمين اهتماماً عظيماً بالرُّفاه العام لشعوبهم ، فأنفقوا بسخاء على المستشفيات العامة المجانية ، وأهم أنواعها : مستشفيات المجنودين : وهي أول أنواع المستشفيات (منذ أيام الوليد ٧٠٧ م) ، ومستشفيات الجنانين لمعالجتهم سريرياً ونقسياً ، في الوقت الذي كانت فيه أوربة تداوِيهم بالضرب المبرح ، والمستشفيات العسكرية : وكانت تنتقل مع الجيش ، وتحمل أجهزتها على الجمال والبغال ، بينما كان إسعاف الجنود في أوربة في العصور الوسطى يقع على عاتق الجندي نفسه .  
 ومستشفيات السُّجون : وجدت في بغداد في العصر العباسي الأول ، وساوي العجزة والعبيان والأيتام : وجدت أيام الأمويين ، وزادت في العصر العباسي ، المستشفيات المتنقلة : في الريف والقرى بعيدة عن المدن والتي لا أطباء فيها ، ومحطات الإسعاف : قرب المساجد ، ففي مسجد أحمد بن طولون مكان خاص للإسعاف ليلاً ونهاراً ، والمستشفيات العامة : التي لم تخُل منها مدينة كبيرة ، ولها أوقاف واسعة للإنفاق عليها .

تقول المستشرقة الألانية زيفريد هونكة : « إن كل مستشفى ، مع ما فيه من ترتيبات ومخابر ، وكل صيدلية ومستودع أدوية في أيامنا هذه ، إنها هي في حقيقة الأمر ، نصب تذكاري للعصرية العربية . كما أن كل جبة من حبوب الدواء ، مذهبة أو مسكرة <sup>(١٤)</sup> ، إنها هي كذلك ، تذكار صغير ظاهر ، يذكرنا باثنين من أعظم أطباء العرب <sup>(١٥)</sup> ، ومعلمى بلاد الغرب <sup>(١٦)</sup> ».

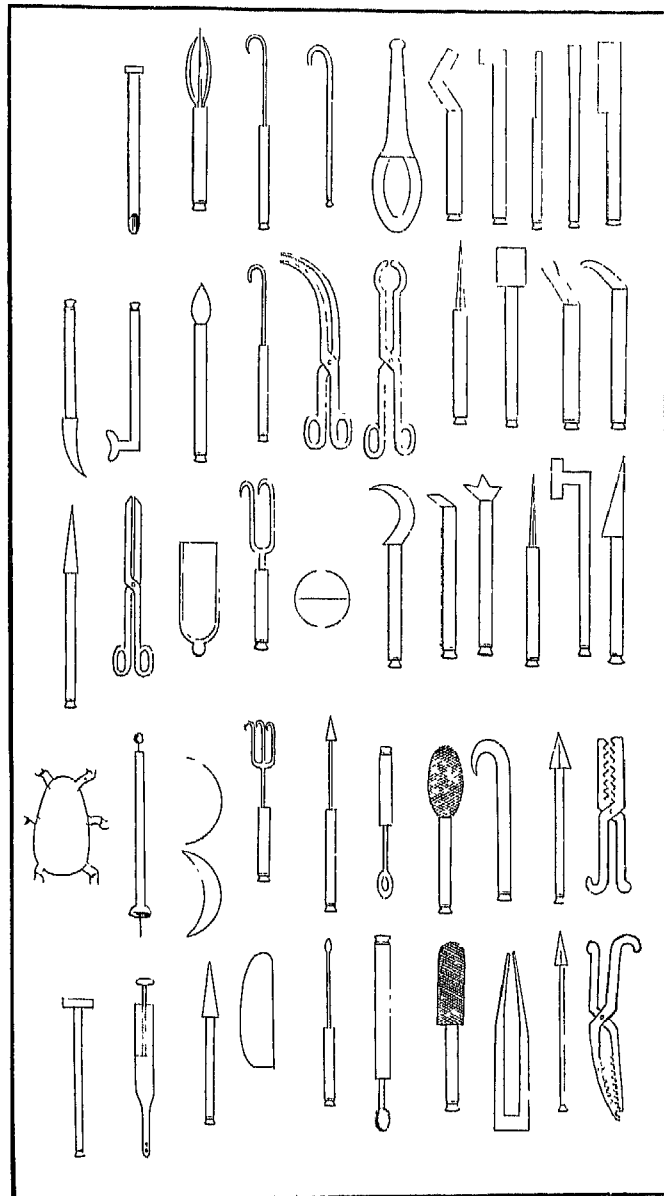
وتقول هونكة أيضاً : « الواقع أن رواتب الأطباء والمساعدين والممرضين وصانعي الأسرة والخدم ، كانت تدفع من الرَّبع المخصص للمستشفى ، وكان القيسون عليهما يسجلون كل شيء في سجلات خاصة تقييد فيها المصنوفات جميعاً في ترتيب <sup>٢٠</sup>

(١٤) مغلفة بورقة مذهبة ، أو مغطاة بالسكر .

(١٥) ابن سينا والرازي .

(١٦) شمس العرب تسطع على الغرب ، ص ٢٣٤

• جوازات سفر



\*صورة من مخطوطة عربية تمثل طبيباً عربياً يشرح  
لطلابه تصالب العصب البصري ، وأمراض العين ،  
وطلابه يسجلون على دفاترهم شروحه



\*ابن سينا

بديع ، وحقيقة الأمر ، أنَّ هذِ السُّجلات لا تخبرنا بميزانية المؤسَّسات فقط ، وإنما تُنبئنا أيضًا عن قيمة رواتب الأطْبَاء ، وأثاث العقاقير والآلات الطَّبِيَّة ، وأمَّا الإشراف الطَّبِي ، فقد كان من صلاحية رئيس الأطْبَاء فقط ، وكان يختار من بين العديد من زملائه بعد اجتياز امتحان دقيق لكتاباته العلمية ، ومثال ذلك ، أنَّ الرَّازِي قبل اختياره لنصبه ، أضطرَّ أن يبرهن على طول باعه وتضُلُّه من فنِّ الطِّبِّ أمام مئة منافس له ، وأن يبزهم جميعًا في المسابقة ، وبعد تسلُّمه لنصبه أصبح له فريقٌ من الأطْبَاء يتجاوز عددهم الأربعين والعشرين ، فمنهم المختص بالأمراض الدَّاخِلِيَّة ، ومنهم بالأمراض العصبيَّة ، ومنهم المُجَرَّاحون البارعون ، ومنهم المتضلُّعون بأمراض المفاصل والعظم (Orthopadie) ، ومنهم أطْبَاء العيون ، وكان كُلُّ واحد منهم يتسلُّم إدارة قسم ما ، مدةً من الزَّمن ، ثم يخليه لزميله في الاختصاص ، وهكذا دواليك ، هذا وقد كتب هنا الطَّبِيب والشاعر ابن أبي أصيبيع<sup>(١٧)</sup> الذي درس الطِّبِّ في مدينة دمشق تقريراً وافياً عَمَّا يقوم به يومياً رئيس الأطْبَاء في المستشفى فقال :

كان دَأْبُ ابن أبي الحَكْم<sup>(١٨)</sup> رئيْس أطْبَاء مستشفي النُّورِي في دمشق ، القيام بزيارة للمرضى صباح كل يوم ، ليستخِرُ عن أحواهم ، ويستعلم عن رغباتهم ، وكان يصحبه في تجواله هذا رهطٌ كبيرٌ من مساعديه الأطْبَاء والممرضين .

وكان كل ما يصفه للمرضى من أدوية أو حِمَيات يُسَجَّل بلا إبطاء ، ويُعْمَل به بلا توانٍ ، وبعد جولته هذه ، كان يذهب إلى حيِّ القصبة ليعاين نبلاء القوم وموظفي الدَّولَة ذوي الشَّأن<sup>(١٩)</sup> ، ثم يعود إلى المستشفى ، فيجلس في القاعة الكبيرة بين كتبه وأوراقه ليحضر محاضراته التَّالِية ، لقد أقام نور الدِّين ، رحمة الله ، في هذا المستشفى

(١٧) أحمد بن أبي أصيبيع ، صاحب كتاب : «عيون الأباء في طبقات الأطْبَاء» ، منشورات دار الحياة ، بيروت .

(١٨) محمد بن عبد الله بن المظفر بن عبد الله الباهلي ، أبو المجد بن أبي الحَكْم » ت ٥٧٠ هـ = ١١٧٤ م « .

(١٩) « فإذا فرغ - من جولته - خرج إلى القلعة فافتقد مرضي السُّلطان - نور الدِّين - وغيرهم ، ثم عاد إلى البيمارستان ». .

مكتبة ضخمة جمعت كتبًا وخطوطات قيمة ، رُتّبت على رفوف عالية في القاعدة الكبيرة ، وكان يأتي إليه أطباء وطلاب كثُر ، فيجلسون بين يديه ، ويسمعون له ، ويحفظون عنه ، ويجادلونه في الأمور المستعصية ، والحالات النادرة التي صادفthem في مستشفاهم «<sup>(٢٠)</sup> .

لقد كانت المستشفيات الكبيرة بمثابة مدارس عالية للطب ، بينما كان طلاب العلم في أوربة يسهرون درساً وحفظاً على ضوء الشّموع في قاعات الأديرة ، كانت التجربة العلية هنا تسير مع العلم جنباً إلى جنب ، وتجابه النّظرىات ، على أسرة المرضى ، حقائق المعاينة والكشف ، وحقائق التجارب ، فتفند الظواهر تفنيداً عالياً ، وتشبع الحالات المستعصية بحثاً وتقاساً ، وعلاجها تفصيلاً وشرعاً ، «عكس ما كان يجري في بلاد الغرب ، حيث كانت النّظرىات الجافة تملأ عقول رجال الأكليروس ، وتحول دونهم والاحتراك بالخلوقات ذات الدّماء الحارة»<sup>(٢١)</sup> .

وهناك حادثة طريفة ، رواها ابن شاهين الظاهري<sup>(٢٢)</sup> ، كان أطباء دمشق يتندرون بها ، وهي قصة أحد الظُرفاء من الذين يملكون شهية طيبة للطعام ، كان بالقرب من بيارستان نور الدين ، فبلغت أنفه رائحة دجاجة مشوية ، ودغدغت حاسته الشّم لديه ، وعلى الفور قرر أن يتارض ، وأخذ يئن ، وأدخل المستشفى ، وحين فحصه الطبيب لم يجد لديه أيّة علة ، ولكن بعض الاستفسارات نبهت الطبيب إلى حقيقة أطیاع ذلك الشّرّه ، وإلى أصل الداء عنده ، فلم يكتشف من أمره شيئاً ، بل أمر بنقله إلى جناح المرضى الداخلين ، ووصف له وجبيتين في النهار مالذ وطاب من رقائق الحلوي بالعسل ، وكبد الطيور ، ولحم الدجاج ، والفاكهة المطبوخة بالسكر والشراب . ومع ذلك ، فقد كان يتارض وهو في قمة السعادة ، وبعد مضي ثلاثة أيام

(٢٠) شمس العرب تستطع على الغرب ، ص ٢٢٣

(٢١) شمس العرب تستطع على الغرب ، ص ٢٣٤

(٢٢) خليل بن شاهين الظاهري « ت ٨٧٣ هـ = ١٤٦٨ م » له نحو ٣٠ مصنفاً .

على هذه « الحِمْيَة » الّتِي كادت تفقد المريض كُلّ مناعة ، وتدوي به إلى حفه ، قال الطبيب : لقد انقضت الأيام الـ ثلاثة للضيافة العربية ، فامضِ مرتاح الضمير ، يا رعاك الله<sup>(٢٢)</sup>.

وهكذا .. كان العلاج بالبيمارستان النوري ، الّذِي أنشأه نور الدّين بدمشق عام ١١٦٠ م ، مجانياً للفقراء وللأغنياء سواء بسواء ، دون أن تكلّف المريض درهماً واحداً ، بل كانوا ينحوون لدى خروجهم من المستشفى ثياباً وتقوداً تكفيفهم للعيش دون عمل في فترة النّقاولة . « لقد كانت المعالجة بالموسيقى ، والترويح عن المرض وتسليتهم عن آلامهم بالقصاصين والمنشدين ، ولن يخرج من البيمارستان عند برئه كسوة ، وخمس قطع من الذهب ، إعانة حتّى تنتهي فترة نقاهته » ، وقد ظلّ ثلاثة قرون يعالج المرضى من غير أجر ، ويدّهم بالدواء من غير ثمن ، ويقول المؤرّخون : إنّ نيرانه ظلت مشتعلة لـ ٣٧ سنة ، ( قصة الحضارة : ٣٦٠/١٣ ) .

☆ ☆ ☆

**الكيمياء والصيادة** : لقد شغلت فكرة تحويل المعادن الخيسية إلى معادن ثمينة خالد بن يزيد الأموي ، وبقيت تحمّس الكثيرين على إجراء التجارب الكيميائية في علم عروفه باسم « علم الصنعة » ، فنشطت بذلك صناعة الكيمياء والصيادة معاً ، قال البغدادي : « الصيادي هو المحترف بجمع الأدوية على أحد صورها ، واختيار الأجود من أنواعها مفردة ومركبة على أفضل التراكيب الّتِي خلّدها له مبرزو وأهل الطب ». <sup>١٥</sup>

لقد كانت الأدوية المفردة هي العقاقير الأصلية ، فإذا اجتمعت كانت الأدوية المركبة الّتِي سماها العلماء المسلمين « الأقربادين » .

(٢٢) وفي رواية : كانت الوصفة الأولى الدجاج التّمّين ، والأشربة الزّكية ، والفوواكه الشّهية ، وأقراس الحلوي .. وبعد ثلاثة أيام ، كتب الطّبيب لهذا المعارض وصفة أخرى قللّها له ، جاء فيها : إنّ حدّ الضيافة ثلاثة أيام .

وكان الصيادلة خاضعين منذ أيام المؤمنون لامتحان يحصلون بعده على إجازة ممارسة المهنة ، وكانوا يدعون « عطّارين » ، وهم عميد يرأسهم .

وال المسلمين أول من أنشأ مخازن الأدوية والصيديليات ، وهم الذين أنشؤوا أول مدرسة للصيدلة ، وفي قصة الحضارة : ١٨٧/١٣ : « يكاد المسلمون يكونون هم الذين ابتدعوا الكيمياء بوصفها علمًا من العلوم » .  
ومن أعلام الكيمياء والصيدلة المسلمين :

جابر بن حيان الكوفي : ( ت ٢٠٠ هـ = ٨١٥ م ) ، بلغت تصانيفه مئتين واثنين وثلاثين كتاباً ، ترجم قسم منها إلى اللاتينية ، وعرف عندهم « Geber » ، وهو أول من استخرج حامض الكبريتيك وسمّاه زيت الزاج ، وأول من اكتشف الصود الكلوي ، وأول من استحضر ماء الذهب ، ودرس خصائص مركبات الزئبق واستحضرها . ومن كتبه « السُّوم » .

يقول غوستاف لوبيون : « تتألف من كتب جابر موسوعة علمية تحتوي على خلاصة ما وصل إليه علم الكيمياء عند العرب في عصره ، وقد اشتغلت كتبه على بيان مركبات كيماوية كانت مجهلة قبله ، وهو أول من وصف أعمال التقطير والتبلور والتدوير والتحويل .. » <sup>(٢٤)</sup> .

وأبو بكر الرّازى ، وقد مرت ترجمته في الطب ، وقد سلك في بحوثه وتجاربه مسلكاً علمياً سليماً ، ففي كتابه « سرّ الأسرار » ذكر تجاربه مبتدئاً بوصف المواد التي اشتغل بها ، ثم الأدوات والآلات ، ثم الطريقة التي اتبّعها في تحضير المركب « وهذا هو النهج العلمي الصحيح في البحث العلمي » .

وأبوالريحان محمد بن أحمد البيروني : ( ت ٤٤٠ هـ = ١٠٥٠ م ) ، لقد مثل موسوعة علمية في زمانه ، أو دائرة معارف كاملة ، قال عنه « ول ديورانت » في قصة

<sup>(٢٤)</sup> حضارة العرب ، ص ٥٧٤

الحضارة : « إنَّ الْبَيْرُوْنِيَّ هو مثال العالم المسلم في أرق مراتبه ، كان فیلسوفاً مؤرخاً جغرافياً لغوياً رياضياً فلكياً شاعراً وعالماً طبيعياً .. وخلف مؤلفات في جميع هذه العلوم .. » ..

وكتابه في الصيدلة اسمه « كتاب الصيدلة » ، أشار فيه إلى ما للعقار من مكانة خاصّة بين الأطعمة والسموم .

وأحمد الفاتقي : ( ت ٥٦٠ هـ = ١١٦٤ م ) ، وكتابه « الجامع في الطب في الأدوية المفردة » .



\*صانع العقاقير

من آثار العرب المسلمين في الكيمياء والصيّدة : عرّفوا طرق التقطير والتّرشيح والتّكليس والتّحويل والتّبخر والتّذوب والتبور ، واكتشفوا الكحول والقلويات ، والشّادر ، ونترات الفضة « حجر جهنم » ، والبورق ، والزرنيخ ، وزيت الزاج « حامض الكبريتيك » ، والبوتاس ، والسنگي والكافور ، والصنّدل والراوند ، والمسك والمر ، وجوز الطيب وهم الذين اخترعوا الأشربة والمستحلبات والخلاصات العطريّة ، وتوصل ابن سينا إلى تغليف الحبوب التي يصفها للمرضى منعاً لمارتها أن تؤدي اللسان ، وعملوا التّرياق المؤلّف من عشرات الأدوية ، وهم أول من استعمل « المُرقد » من الأفيون والزّيوان أو الشّيلم للتّخدیر .

ولعلّ أكبر دليل على منجزات العرب المسلمين العظيمة في علمي الكيمياء والصيّدة ، مانراهاليوم من كلمات وأسماء عربية ماتزال على لسان كلّ عالم كيميائي ،  
١٠ بل ولسان كلّ ربة منزل ، منها<sup>(٢٥)</sup> :

| Realger | رهج النار     | Markasit | مركزة           | Borax   | البورق                                 |
|---------|---------------|----------|-----------------|---------|----------------------------------------|
| Savon   | الصابون       | Natron   | نطرون           | Elxier  | الإكسير                                |
| Tutia   | التُّوتِياء   | Soda     | الصُّودَا       | Kalium  | قليل (قلويات)                          |
| Kasdir  | القصدير       | Chemie   | الكيمياء        | Kalium  | قليل (فرد)                             |
| Kebrit  | كيريت         | Caz      | الغاز           | Alambik | الإنبيق                                |
| Saffron | زعفران        | Zaibag   | الرّئيق         | Aludel  | الأثال «الجزء السُّفلي من آلة التقطير» |
| Balsam  | بلسم          | Kermes   | قرمز            | Alkohol | الكحول (الغول)                         |
| Anilin  | أنيلين (نيلة) | Talkum   | الطلق (البودرة) | Amalgam | الملغم                                 |
|         |               |          |                 |         | (معدن زئبقي)                           |

(٢٥) شمس العرب تسقط على الغرب ، ص ٣٢٧

هذا .. وحضر أبو القاسم بن أحمد المجريطي ( ت ١٠٠٧ م ) في قرطبة أكسيذ الرَّئِيق ، هذه المادة التي لعبت دوراً هاماً في أبحاث بريستلي ولافوازيه في القرن الثامن عشر .

أما عُزُّ الدين بن علي الجلدي ( ت ١٣٦٣ م ) صاحب كتاب « التَّقْرِيب في أسرار التَّرْكِيب » ، فقد فصل الذَّهَب عن الفضَّة بوساطة حامض النَّتْرِيك ، وهي طريقة ماتزال تستخدم ، ولها شأن في تقدير عيارات الذَّهَب في المشغولات والسبائك الذهبية ..

☆ ☆ ☆

علم النبات : سطعت في سماء هذا العلم أسماء كثيرة ، منها :

١٠ أبو حنيفة أحمد بن داود الدِّينَوْري : ( ت ٢٨٢ هـ = ٨٩٥ م ) ، مهندس مؤرخ نباتي ، من كتبه « النبات ». وعرف - كما عرف نباتيو العرب - أن يستولد ثماراً ذات صفات جديدة بطريقة التطعيم ، وأن يخرج أزهاراً جديدة بالزواجة بين الورد البري وشجرة اللوز .

إنَّ الدِّينَوْري أول المؤلفين المسلمين في علم النبات ، دون في تأليفه ملاحظاته الشخصية<sup>(٢٦)</sup>.

٢٠ ورشيد الدين الصبورى : ( ت ٦٣٩ هـ = ١٢٤١ م ) ، الذي كان مولعاً بالتنقيب عن غريب النباتات والحاشائش ، يستصحب مصورة ، معه الأصياغ ، ويتجه إلى الموضع التي فيها النباتات ، فيشاهده ويتحققه ، ويريه للمصور فيعتبر لونه ومقدار ورقه وأغصانه وأصوله ويصور بحسبها ، وكان يرى المصور النبات في إبان نباته وطراوته فيصوّره ، ثم يريه إياه وقت كاله وظهور بزره فيصوّره تلو ذلك ، ثم يريه

إرشاد الأريب ١٢٢/١ ، وخزانة الأدب للمغدادي ٢٥/١

إِيَّاه في وقت ذُو يَه وَيَسِيهْ فِي صُورَه ، وقد أتى ذكر كثير من هذه الأعشاب في كتابيه «الأدوية المفردة» ، و«النَّاج»<sup>(٢٧)</sup>.

لقد وصف الصُّوري ٥٨٥ عقاراً ، منها ٦٦ من فصيلة النَّبات ، و٧٥ من المعادن ، و٤٤ من فصيلة الحيوان .

عبد الله بن أحمد المالقي ، أبو محمد ضياء الدين المعروف بابن البيطار : ( ت ٦٤٦ هـ = ١٢٤٨ م ) ، رئيس العشائين ، وكبير العطارين ، والصيادلة في مصر ، ولد قرب مالقة ، وتعلم الطب ، ورحل إلى اليونان «بلاد الأغارقة» ، وأقصى بلاد الروم باحثاً عن الأعشاب والعارفين بها ، حتى كان الحجّة في معرفة أنواع النباتات ، وتحقيقه وصفاته ، وأسمائه وأماكنه ، ففاق أستاذه أبي العباس أحمد بن محمد بن أبي الخليل ، المعروف بابن الروية ( ت ٦٣٧ هـ = ١٢٣٩ م ) .

اتصل ابن البيطار بالكامل الأيوبي في مصر ، فجعله رئيس العشائين في الديار المصريّة ، من كتبه : «الأدوية المفردة» ، في مجلدين ، المعروف بمفردات ابن البيطار ، وله «المغفي في الأدوية المفردة» .. لقد عرف في أوربة بحق ، باسم «أبي علم النبات»<sup>(٢٨)</sup>.

لقد ذكر الجاحظ أنَّ ثلاَثَ مئَة وسِتَّين صنفاً من التُّمور كانت موجودة في سوق البصرة<sup>(٢٩)</sup> ، ووفقاً لما كتبه ابن رشد في مطلع القرن العاشر الميلادي كان هناك ثمان وسبعون صنفاً من العنبر في المناطق المجاورة لصنعاء ، ويدرك عبد اللطيف البغدادي

(٢٧) طبقات الأطباء ١٢٢/٢ - ١٣٠

(٢٨) طبقات الأطباء ١٣٣/٢ ، وفتح الطيب ٦٨٣/٢ ، دائرة المعارف الإسلامية ١٠٤/١

(٢٩) «الإبداع الزراعي في بدايات العالم الإسلامي» انتشار المحاصيل والتقنيات الزراعية ما بين عامي ٧٠٠ - ١١٠٠ ميلادية . تأليف د. أنديرو واطسون ، ترجمة د. أحمد الأشقر ، مراجعة د. محمد نذير سنكري ، نشر معهد التراث العلمي العربي (حلب) ، ص ٣ :

أن « هذه الأنواع والأصناف كانت تطعم على بعضها ، أو تهجن ، لتنتج مجموعة لا حصر لها من الأصناف الجديدة »<sup>(٣٠)</sup> .

ويذكر البدرى أنه كان في منطقة دمشق وحدها واحد وعشرون صنفاً من المشمش وخمسون صنفاً من الرزيب ، وأدخل العرب المسلمين القطن وقصب السكر إلى البلدان الأوربية ، وأوصلوا القمح القاسي إلى الأندلس بحملو القرن العاشر الميلادى - كما تشير إلى ذلك أقوال الرازى - وذكر عنه أنه يبقى عشرات السنين لا يتغير ولا يفسد . أمما الحميري فيشير إلى أن قبح ( لورقة ) يبقى مخزناً مدة عشرين سنة دون أن يفسد ، أما المجرى في نفح الطيب فإنه يشير إلى إمكانية عثورك في ( سرقوسة ) على قمح عمره مائة سنة<sup>(٣١)</sup> .

« ومن الطريف أن نشير إلى قابلية القمح الإسباني للхран مدة طويلة من الزمن علق عليها مؤلف صيني من القرن الثالث عشر وهو تشاوجو - كاو Chau Ju-Kau الذي قال : إن القمح في جنوب إسبانيا يمكنه أن يختزن عشرات السنين دون أن يناله العطب أو التلف » ، ويعلق الدكتور محمد نذير السنكري على هذا القول : وهذا يشير إلى أن بعض الكتب العربية الزراعية والجغرافية وغيرها كانت قد ترجمت إلى اللغة الصينية قبل القرن الثالث عشر<sup>(٣٢)</sup> .

والشكيف الزراعي بدأه المغرب العربي منذ أيام يوسف بن تاشفين<sup>(٣٣)</sup> ، أمير

(٣٠) المرجع السابق ، ص ٤ ، عن كتاب الإفادة .

(٣١) المرجع السابق ، ص ٤٧

(٣٢) المرجع السابق ، ص ٥٤

(٣٣) محاضرة للدكتور محمد نذير السنكري في معهد التراث بجلب ١٩٨٦/١٢/٢٠

المرابطين ، فقد كان يحمل مصولاً على محصول ، وتزرع الأرض أربع مرات في العام الواحد ، كي لا تبقى بوراً ، وعندما بنيت مراكش ، زُرِع النخيل الذي يمثل مظلة واقية ، وزُرِع تحته الزيتون ، وزُرِع تحت الزيتون « البرسم » لخيل الجندي المغاربة .

يقول الإسباني خوان فيرنيت Juan Vernet في كتابه « فضل عرب إسبانيا على الثقافة » Ce que la culture doit aux Arabes d'Espagne <sup>(٣٤)</sup> : إن علم تأصيل الحبوب والنبات يعود علم القرن الواحد والعشرين ، وابن رافد الأندلسي في كتابه « الزراعة » طرح نظرية جنس النبات « ذكر وأنثى » ، ومن الصعب تصوّر أي تقدّم لأحد في هذا الميدان ، خصوصاً على يد الألانياين يورك ( ت ١٥٥٢ م ) ، وبروفليز ، دون علم النبات كما عُرف في الأندلس في القرن الثالث عشر الميلادي ، ومن يعوزه البرهان ، يحيله المؤلف إلى العديد من التّعابير العلمية العربية في أبحاث هذئين العالمتين <sup>١٠</sup> الألمانيةين .

وإسبانيا اليوم بعد عشرة قرون ، عادت ل تستفيد من منجزات يحيى بن العوام الإشبيلي ، الذي كان يطعم الصنوبر ، فبدأت تطعم الصنوبر الإسباني بالصنوبر الحلبي كما كان يفعل ابن العوام تماماً .

<sup>١٥</sup> وعرفت الأندلس كتبًا متخصصة بالأزهار ، وأخرى متخصصة في تربية البلايل ...

والإمام حجة الإسلام الغزالى وصل إلى مبادئ علمية عجز عنها غيره ، عندما عزا <sup>(٣٥)</sup> « النتح » في الشجرة إلى الشمس .

(٣٤) الأسبوع العربي ، العدد ١٤٠٠ ( ١١ آب « أغسطس » ١٩٨٦ ) ، ص ٥٠ ، ترجمه إلى الفرنسية غابريل مارتينيز غرو « دار سندباد » .

(٣٥) النتح : التعرق ، والرّشح ، ( اللسان : نتح ) .

وهكذا .. وعلى الرغم من أن العرب المسلمين كانوا رواد زراعة البيئة الصحراوية في العالم بأساليب علمية تجريبية ، وأساتذة العالم في تصنيف الأراضي ، وأساتذته في علم تهجين النبات ، الذي كان في أوربة محظياً حتى القرن الثامن عشر ، وأقر هذا الفضل مؤتمر أريزونا ١٩٨٥ ، حيث أقرت أبحاثه إبداع العرب المسلمين في تهجين النباتات ، على الرغم من ذلك كله جاء « ابن الوحشية » في كتابه « الفلاحة النبطية » - وهو شعوبي دعي - فخلط الحقائق بالسحر والأساطير ، ودس على العرب ، فأساء إلى أمتنا بخبث وذكاء .



## إسهامات العرب المسلمين في العلوم التطبيقية :

### مراحل النهضة العربية الإسلامية في العلوم التطبيقية :

- ١ - مرحلة مسح المراجعة المتوفّرة .
- ٢ - مرحلة الإنتاج في العلوم النظرية .
- ٣ - مرحلة الإنجازات في العلوم التطبيقية<sup>(٣٦)</sup> .

٥

وساعد على هذه النهضة العالمية : الحريّة المطلقة للعالم في إبداء الرأي العلمي ، والمساعدات المادية الكبيرة من ذوي السلطان وأولي الأمر ، وتقدير المجتمع للعلماء ، فقد كانت لهم منزلة مرموقة في المجتمع ، بالإضافة إلى العامل الديني ، فقد كان الإسلام - ولم يزل - يشجّع العلوم النافعة كلّها .

ومن الذين عملوا وأبدعوا في « علم الحِيَل = الآلات = الميكانيك » ، أولاد موسى بن شاكر<sup>(٣٧)</sup> : محمد وأحمد والحسن ، تخرّجوا من « بيت الحكمة » ، أكاديمية العلوم العالمية في عصرها . وفي كتابهم « كتاب الحِيَل » ، وصف لآلات مائة لم يسبق لأحد الحديث عنها .

وعباس بن فرناس الأندلسي : ( ت ٢٧٤ هـ = ٨٨٨ م ) ، الذي من اختراعاته : النظارات والساعات الدقيقة المعقدة التركيب ، والقبة الفلكية التي صنعها في بيته ، جاء في نفح الطيب : « وصنع في بيته على هيئة السماء ، وخيل للناظر فيها النجوم والغيوم والبروق والرعدود » ، واختراع الرجال من الحجارة « الكريستال » وهو أول من

(٣٦) أمّا مراحل تطبيق تكنولوجيا ما فيُ في : ١ - البحث العلمي : Research ، ٢ - التطوير : Development ، ٣ - التبني والإقرار : Adoption ، ٤ - التكييف : Adjustment ، وهي مراحل قد تكون متداخلة أحياناً .

(٣٧) عاصروا المؤمن العباسى : ( ت ٢١٨ هـ = ٨٣٣ م ) .

صنع ذلك في الأندلس ، ومحاولة الطيران في الجو ، وله في ذلك فضل الريادة<sup>(٢٨)</sup> ، والساعة لمعرفة مواقيت الصلاة ، وأهداها إلى الأمير محمد بن عبد الرحمن الأموي ، أمير قرطبة ، ونقش عليها من شعره :

ألا إنني لللدين خير أداة  
إذا غاب عنكم وقت كل صلاة  
ولم تر شمس بالنهار ولم تئن  
كواكب ليالٍ حالك الظلامات  
ييمِنُ أمير المسلمين محمد  
تجلت عن الأوقات كل صلاة

وأبو سعيد عبد الرحمن بن أحمد بن يونس المصري : ( ت ٣٩٩ هـ = ١٠٠٩ م ) ، الذي اخترع الرقص « البندول » ، وعرف أشياء كثيرة من قوانين تذبذبه ، وبعد ستة وخمسين عاماً من اختراعه ، جاء غاليليو الإيطالي ( ١٥٢ هـ = ١٦٢٤ م ) ، ليتوسّع في درس الرقص ، وليضع أكثر القوانين التي نعرفها اليوم عن الرقص ، ثم حسابها حساباً رياضياً .

وأبو الفتح عبد الرحمن الخازن<sup>(٣٩)</sup> : ( ت نحو ٥٥٠ هـ = نحو ١١٥٥ م ) ، حكم فلكي مهندس ، من كتبه « ميزان الحكمة » ، تحدث عن الخاصة الشعرية ، والوزن النوعي لعديد من المواد بدقة .

١٥ وهذه قائمة بمواد استخرج البيروني والخازن ثقلها النوعي ، لمقارنتها بالأرقام المديّة ، ويظهر أن البيروني قد استعمل طريقتين لاستخراج الثقل النوعي<sup>(٤٠)</sup> :

(٢٨) قمت هذه المحاولة التي أودت بحياة ابن فرناس في مدينة الرصافة ، ضواحي قرطبة .

(٣٩) أو الخازن .

(٤٠) تاريخ العلوم عند العرب ، ص ٢٢٣ ، عن : Aldo Miele, La Science Arabe, P. 101

| النسبة المئوية | المخازن | أرقام البيروني |                        |
|----------------|---------|----------------|------------------------|
| ١٩,٢٦          | ١٩,٠٥   | ١٩,٠٥          | الذهب                  |
| ١٣,٥٩          | ١٣,٥٦   | ١٣,٥٩          | الرُّبْق               |
| ٨,٨٥           | ٨,٦٦    | ٨,٨٣           | النُّحَاسُ             |
| ٨,٤            | ٨,٥٧    | ٨,٥٨           | النُّحَاسُ الْأَصْفَرُ |

ولقد خص المخازن نفسه باستخراج الثقل النوعي للسوائل التالية :

| النسبة المئوية | النسبة التي استخرجها المخازن | المادة                 |
|----------------|------------------------------|------------------------|
| ١,٠٠           | ١,٠٠                         | ماء العذب البارد       |
| ٠,٩٥٩٧         | ٠,٩٥٨                        | ماء الحار              |
| ٠,٩٩٩٩         | ٠,٩٦٥                        | ماء إذا بلغ درجة الصفر |
| ١,٠٢٧          | ١,٠٤١                        | ماء البحر              |
| ٠,٩١           | ٠,٩٢٠                        | زيت الزيتون            |
| ١,٤٢-١,٠٤      | ١,١١٠                        | حليب البقر             |
| ١,٠٧٥-١,٠٤٥    | ١,٠٣٣                        | دم الإنسان             |

« ويجب أن نعد النسبة التي وصل إليها المخازن دقيقة جداً ، لأن الاختلاف بين ما وصل هو إليه وبين ما وصل إليه العلماء المعاصرون لنا يمكن تعليمه ، إن مياه البحر مثلاً تختلف في مقدار الأملاح التي فيها اختلافاً كبيراً ، فكلما كان البحر صغيراً وإقليماً (داخلياً) كالبحر الميت ، وبحر قزوين ، كانت مياهه أكثر ملوحة ، وبالتالي أثقل من مياه البحار العظمى ، كالمحيط الأطلسي والمحيط الهادى ، وكذلك الثقل النوعي لحليب البقر يختلف بين بقرة وبقرة بالإضافة إلى المراعى ، فالمراعى الخصيب الغنى يزيد مقدار السمن من الحليب ، فيكثر حينئذ الثقل النوعي للحليب ، ونحن لا نعلم اليوم أي مياه البحار فحص المخازن ولا عدد البقر الذي أجرى عليه تجاربه .

ولقد عرف الخازنِي أنَّ الأجسام الساقطة تنجذب في سقوطها نحو مركز الأرض<sup>(٤١)</sup>.

أمَّا ثابت بن قرْة المحراني : (ت ٢٨٨ هـ = ٩٠١ م) ، أعظم هندسي عربي على الإطلاق ، فقد شرح الحادبَيَّة : « إنَّ المَدَرَّة<sup>(٤٢)</sup> تعود إلى السُّفْل لأنَّ بينها وبين كُلَّية الأرض مشاهَة في الأعراض ، أعني البرودة والكشافَة ، والشيء ينجذب إلى أعظم منه » ، وشرح الرَّازِي ، هذه العبارة بقوله : « إِنَّا إِذَا رَمَيْنَا الْمَدَرَّةَ إِلَى فَوْقِ ، فَإِنَّهَا تَرْجِعُ إِلَى أَسْفَلِ ، فَعَلِمْنَا أَنَّ فِيهَا قُوَّةً تَقْتَضِيَ الْحَصُولَ فِي السُّفْلِ ، حَتَّى إِذَا رَمَيْنَا هَا إِلَى فَوْقِ أَعَادَتْهَا تَلْكَ الْقُوَّةَ إِلَى أَسْفَلِ<sup>(٤٣)</sup> . »

وبديع الزَّمان إِسْمَاعِيلُ الْجَزَرِي<sup>(٤٤)</sup> ، عالم ميكانيكي من الطَّرازِ الأوَّل ، فهو مهندس حِرْفي ، يَصُمُّ ويرسم وينفذ ، كتابه : « الجامع بين العلم والعمل النافع في صناعة الحيل » ، والحيل هنا « الهندسة الميكانيكية » طبعاً ، وأعظم اختراع للجزري « الدسَّامات » .

أمَّا تقي الدين الدمشقي ، (ت ١٥٢٥ م) ، الذي ساهم في بناء مرصد إسطنبول ، فقد اخترع المضخَّة ذات الأسطوانات السَّتَّ ، والتي هي فكرة المُحرَّكات الانفجاريَّة في جوهرها . ١٥

هذا .. وأتقن العرب المسلمين صناعة الموازين الدقيقَة ، وفرق الخطأ أقل من أربعة في ألف جزء من الغرام ، لقد وزن « فلندر بترى » ثلاثة تقود عَرَبِيَّةً قديمة ، فوجد أنَّ الفرق بين أوزانها جزء من ثلاثة آلاف جزء من الغرام ، فقال : إِنَّه لا يمكن

(٤١) المرجع السابق ، ص ٢٢٤

(٤٢) المَدَرَّة: قطع الطين اليابس ، (اللسان : مدر) .

(٤٣) تاريخ العلوم في الإسلام ، هامش ص ١٤٤

(٤٤) نسبة إلى جزيرة ابن عمر ، على نهر دجلة جنوب دياربكر ، عاش حوالي ١٢٠٠ م ، ألف محمود بن أرتق صاحب آمد كتاباً في معرفة الحيل الهندسية ١٢٠٥ م ، وفيه تعليلات لصناعة الساعات .

الوصول إلى هذه الدقة في الوزن إلاً في استعمال أدق الموازين الكيمياوية . وبتكرار الوزن مراراً ، حتى لا يبقى فرق ظاهر في رجحان أحد الموازين على الآخر ، ولذلك فالوصول إلى هذه الدقة لمَا يفوق التصور ، ولا يعلم أنَّ أحداً وصل إلى دقة في الوزن مثل هذه الدقة<sup>(٤٥)</sup> .

وطوروا آلة الأسطرلاب<sup>(٤٦)</sup> ، لقد عرف اليونانيون بضع طرق لاستعمالها ، بينما ذكر الخوارزمي أكثر من ثلاثة وأربعين طريقة لاستعمالها ، ثم أتي على وصف ما يقارب ألف طريقة لاستعمالها .



\*أسطرلاب عربي

---

(٤٥) تاريخ العلوم في الإسلام ، هامش ص ١٤١  
 (٤٦) لقد رأيت في مرصد غرينتش أسطرلابين كتب على أحدهما : صنع في سورية ، وكتب على الآخر : صنع في مصر .

أَبْدُعُوا فِي السَّاعَاتِ الشَّمْسِيَّةِ وَالْمَائِيَّةِ الدَّقَاقِةِ ، « هَذَا وَقَدْ افْتَحَتْ آفَافُ عَدِيدَةِ أَمَامِ الْعَرَبِ ، فَصَنَعُوا السَّاعَاتِ الَّتِي تَسِيرُ عَلَى الْمَاءِ ، وَعَلَى الرَّبْيَقِ ، وَعَلَى الشَّمْعِ الْمَشْتَعِلِ ، أَوِ الَّتِي تَعْمَلُ بِوَسَاطَةِ الْأَثْقَالِ الْخَلْفَةِ ، فَكَانَ أَنْ أَوْجَدُوا السَّاعَاتِ الشَّمْسِيَّةِ الدَّقَاقِةِ الَّتِي كَانَتْ تُعْلِنُ سَاعَةَ الْغَدَاءِ بِصَوْتِ رَنَانٍ ، وَالسَّاعَاتِ الْمَائِيَّةِ الَّتِي كَانَتْ تَقْذِفُ كُلَّ سَاعَةٍ كُرْبَةً فِي قَدْحٍ مَعْدُنيٍّ ، وَتَدْوَرُ حَوْلَ محْوَرٍ تَظَهَرُ فِيهِ النُّجُومُ وَرَسْوَمَاتُ مِنْ عَالَمِ الْحَيَاةِ ، أَوْ سَاعَاتٍ تَحْمِلُ فَتْحَاتِ مَنْسَقَةَ الْوَاحِدَةِ تَلَوُ الْأَخْرَى فِي شَكْلِ نَصْفِ دَائِرَى ، وَمَا تَلَبِّثُ أَنْ تَبْرُقَ كُلُّمَا جَاوزَتِ السَّاعَةِ الثَّانِيَّةِ عَشَرَةً لَيْلًا فِي حِينٍ يَرُونَ فَوْقَهَا هَلَالَ وَضَاءً ، وَفِي عَامِ ٨٠٧ مَ قَدِمَ عَبْدُ اللَّهِ رَسُولُ هَارُونَ الرَّشِيدَ إِلَى الْقِيَصِرِ شَارِلَانَ ، فِي ١٠ مَدِينَةِ آخِنَ (Aachen) مِنْ أَعْمَالِ الْمَانِيَّةِ ، سَاعَةً مِنْ هَذَا النَّمَطِ ، وَقَدْ عَلَقَ مَؤْرِخُ الْقِيَصِيرِ « إِينَهَارِدَ » Einhard عَلَى هَذَا الْحَدِيثِ فِي يَوْمَيَّاتِهِ قَائِلاً : « كَانَتْ سَاعَةً مِنَ النَّحْاسِ الْأَصْفَرِ ، مَصْنُوعَةً بِهَارَةٍ فَنِيَّةٍ مَدْهَشَةٍ ، وَكَانَتْ تَقْيِيسَ مَدَّةَ اثْنَيْ عَشَرَةَ سَاعَةً ، وَفِي حِينٍ إِتَّاقِهَا لِذَلِكَ ، كَانَتْ تُسْقِطُ إِلَى الْأَسْفَلِ اثْنَيْ عَشَرَةَ كُرْبَةً صَغِيرَةً ، مَحْدُثَةٌ لِدِي ١٥ اصْطِدامَهَا بِرَقَاصٍ مَعْدُنِيٍّ مَثَبَّتٍ ، دَوْيَاً إِيقَاعِيًّا جَيِّلًا ، بِالإِضَافَةِ إِلَى عَدْدٍ مَسَابِلِ مِنَ الْأَفْرَاسِ الصَّغِيرَةِ الَّتِي كُلُّمَا دَارَتِ السَّاعَةُ دَوْرَهَا الْكَاملَةُ قَفَزَتْ مِنْ فَتْحَةِ اثْنَيْ عَشَرَةَ بُوَبَّاَةً وَأَغْلَقَتْهَا بِقَفْزَاتِهَا هَذِهِ ، وَهُنَاكَ أَشْيَاءُ أُخْرَى كَثِيرَةٌ تَسْتَرْعِي الْإِلَتِبَاهَ فِي هَذِهِ السَّاعَةِ تَدْعُ إِلَى الْعَجَبِ وَالْدَّهْشَةِ ، وَلَيْسَ ثُمَّةَ بُجَالٍ لِعَدَّهَا ، إِذْ إِنَّ ذَلِكَ قَدْ يَقُوِّدُنَا إِلَى تَفَاصِيلِ ٢٠٠ كَثِيرَةٍ » .

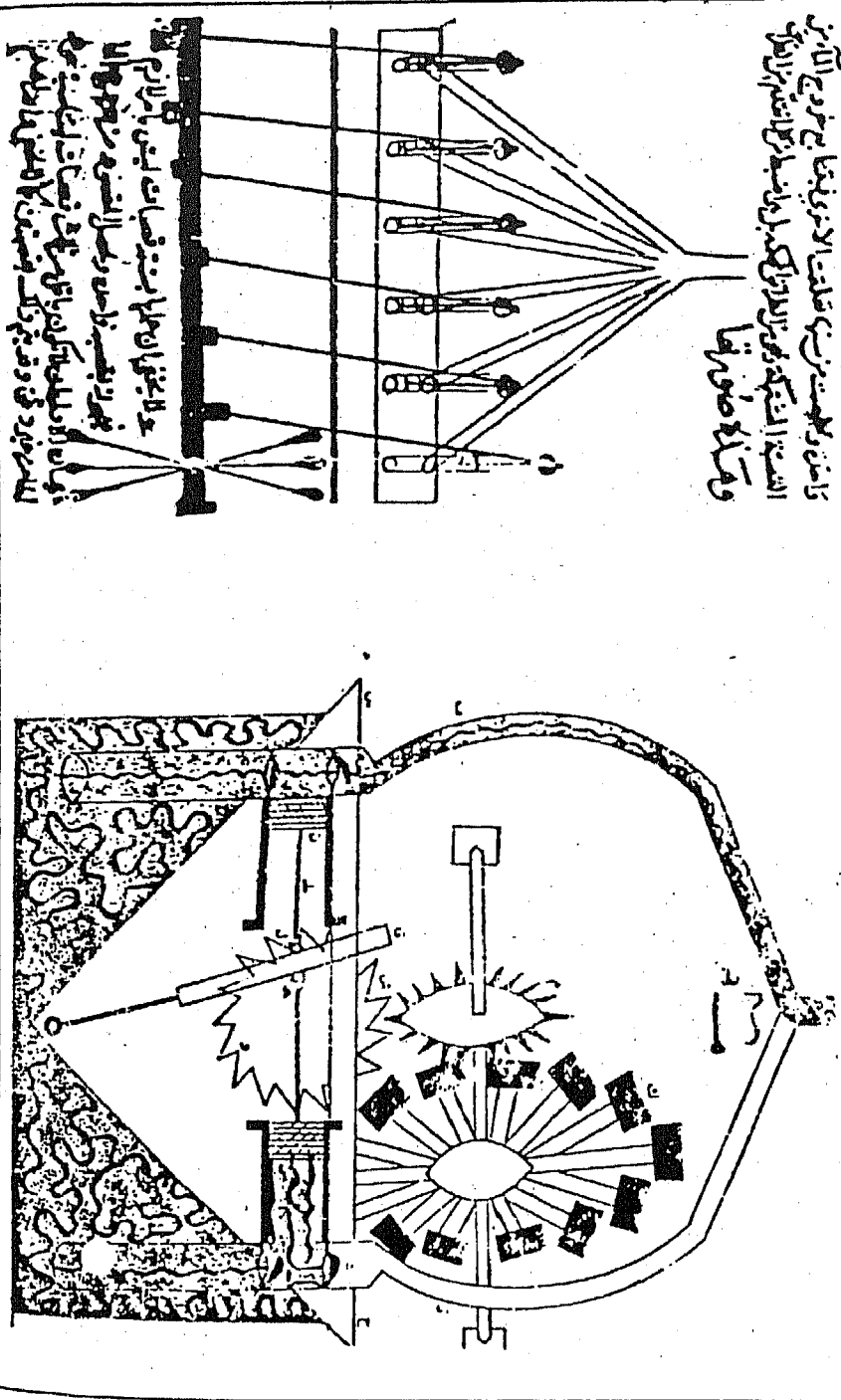
« وَنَحْنُ مَا زَلْنَا حَتَّى يَوْمَنَا هَذَا نَقْفَ فَاغْرِيَ الْأَفْوَاهَ دَهْشَةً وَإِعْجَابًا ، كُلُّمَا رَأَيْنَا سَاعَةً كَبِيرَةً فِي مَبْنَى الْبَلْدَيَّةِ ، وَمَا يَرَأْفِقُ دَقَّاتِهَا مِنْ ظَهُورٍ شَخْصٌ صَغِيرٌ مَتْحَرِّكٌ ، ٢٠٠ تَذَكَّرُنَا بِعَا فَعْلَهُ الْعَرَبُ ، فِي الْمَاضِي الْبَعِيدِ ، حَبَّاً بِالْأَلْعَابِ الْمِيكَانِيَّكِيَّةِ وَلَعِّاً بِهَا » .<sup>(٤٧)</sup>

كَأَوْجَدَ الْعَرَبُ الْمَسَامُونَ عَدَدًا مِنَ الرَّوَافِعِ الْمَبْنِيَّةِ عَلَى قَوَاعِدِ مِيكَانِيَّكِيَّةٍ لِجُرُّ الْأَثْقَالِ بِقُوَّى يَسِيرَةٍ لِرَفَعِهَا أَوْ لِوَزْنِهَا ..

<sup>(٤٧)</sup> شَمْسُ الْعَرَبِ تَسْطِعُ عَلَى الْغَرْبِ ، زِيَفِرِيدُ هُونَكَةُ ، صَ ١٤٢

وامض بمحبت نزف العذبة بغير حرج الآمن  
الستبة الشفقة ينزل على كل معلم في سبط إسرائيل

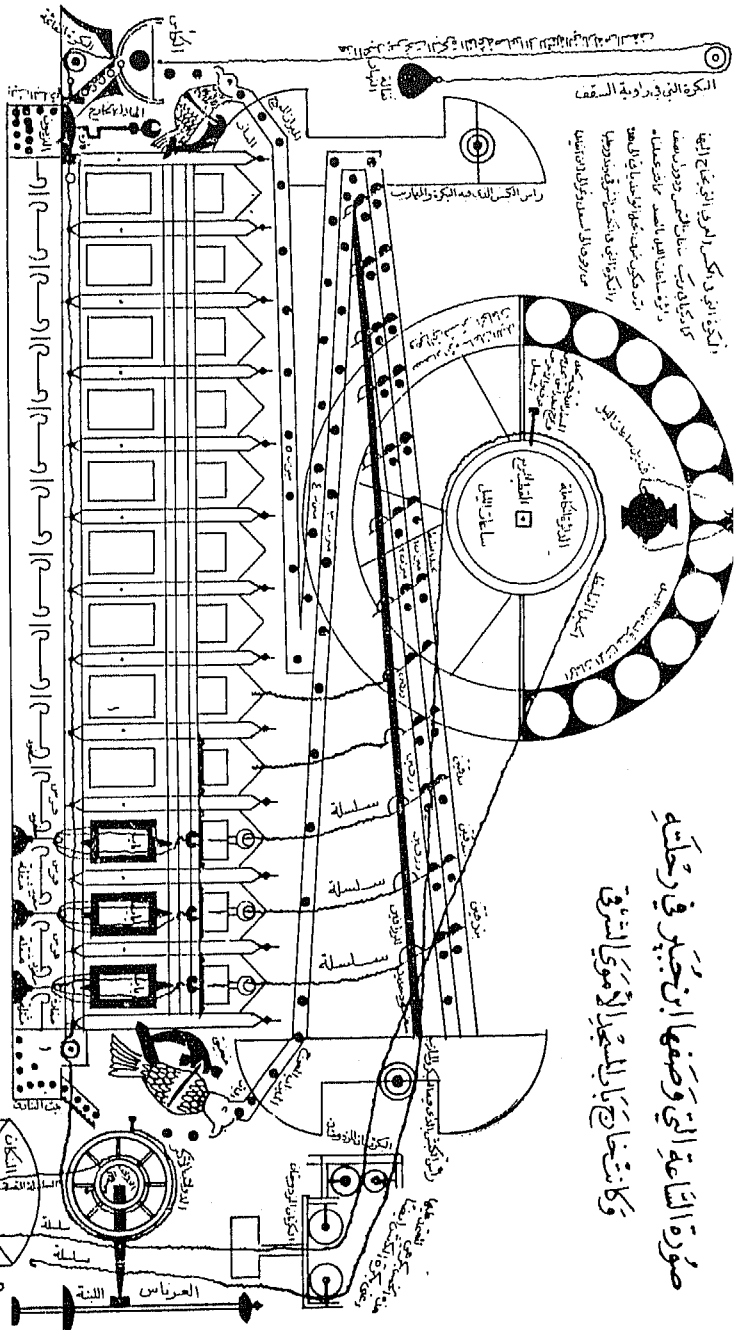
ومدة صورها



\*مضخة ذات سبعة مكابس (تفقي الدين المشقى )

\*المضخة ذات المكبسين (سديع الرمان المجردي )

**صورة الساعة التي وصفها ابن جبير في رحلته**



وَمَا يُذَكِّرُ تَحْتَ عَنْوَانِ «الْعُلُومُ التَّطَبِيْقِيَّةُ عِنْدَ الْعَرَبِ الْمُسْلِمِينَ» ، وَصَفَ مَقْصُورَة  
 جَامِعٌ مَرَاكِشَ الْمَصْنُوعَةِ أَيَّامَ الْمُوحَّدِينَ بِأَنَّهَا كَانَتْ تَتَحرَّكُ جَدْرَاهَا وَنَبْرَاهَا<sup>(٤٨)</sup> ، بَعْجَرَادَ  
 مَا تَمَسَّ رَجُلُ الْخَلِيفَةِ الْأَزْرَارِ الْمَوْضِعَةُ فِي الْمَدْخُلِ الْخَاصِّ عِنْدَ دُخُولِهِ الْمَقْصُورَةِ ، إِذَ  
 كَانَتْ تَدَارُ هَذِهِ الْمَقْصُورَةِ بِجَيلٍ هَنْدِسِيَّةٍ بِحِيثُ تُنْصَبُ إِذَا اسْتَقَرَّ الْمَنْصُورُ وَوزَرَاؤُهُ بِعَصَلَاهِ  
 مِنْهَا ، وَتَخْتَفِي إِذَا انْفَضُوا عَنْهَا ، وَقَدْ اتَّخَذَهَا الْمَنْصُورُ بِجَامِعِهِ الْمُتَّصِلِّ بِقَصْرِهِ فِي  
 مَرَاكِشَ ، وَفِيهَا يَقُولُ أَبُو بَكْرُ بْنُ مُجَرْ شَاعِرُ الْمَغْرِبِ فِي وَقْتِهِ :

فَكَانَهَا سَوْرٌ مِنَ الْأَسْوَارِ  
 فَكَانَهَا سِرْ مِنَ الْأَسْرَارِ  
 فَتَضَرَّفَتْ لَهُمْ عَلَى مَدَارِ  
 فِي قَوْمِهِ قَامَتْ إِلَى الزُّوَارِ  
 كَتَكَوْنُ الْمَنَالَاتِ لِلأَقْارِ  
 طَوْرًا تَكُونُ بِمِنْ حَوْتَةَ مَحِيطَةَ  
 وَتَكُونُ حِينًا عَنْهُمْ مَخْبُوَةَ  
 وَكَانَهَا عِلْمٌ مَقَادِيرُ الْوَرَى  
 فَإِذَا أَحْسَتَ بِالْإِمَامِ يَزُورُهَا  
 يَئِدُّو فَتَبَدُّو ، ثُمَّ تَخْفِي بَعْدَهُ  
 ١٠ ذَكْرُ الْمَقْرِيِّ (أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ) أَنَّهُ زَارَ مَرَاكِشَ عَامَ ١٠١٠ مَ ، فَلَاحِظَ أَنَّ حَرَكَاتَ  
 هَذِهِ الْمَقْصُورَةِ بَطَلَتْ وَبَقِيتْ آثَارُهَا<sup>(٤٩)</sup> .

لَقِدْ كَانَتِ الصَّنَاعَةُ الْعَرَبِيَّةُ إِلَسْلَامِيَّةُ فِي الْعَصُورِ الْوَسْطَى مَحْلُ فَخْرِ الْأُورَبِيِّ ،  
 عِنْدَمَا يَرِي بَيْنَ يَدِيهِ سَلْعَةً كُتِبَ عَلَيْهَا : مِنْ صَنْعِ دَمْشَقَ ، أَوْ بَغْدَادَ ، أَوْ الْقَاهِرَةَ ،  
 أَوْ مَرَاكِشَ ، أَوْ قَرْطَبَةِ .. وَتَرَاهُ يَفَاخِرُ بِهَا مِنْ حَوْلِهِ ، لِأَنَّهَا كَانَتْ «صَنَاعَةً عَرَبِيَّةً» .

الْفِيَزِيَّاءُ : أَهْمَّ أَبْحَاثِ الْعَرَبِ الْمُسْلِمِينَ فِي عِلْمِ الْفِيَزِيَّاءِ ، الَّذِي لَمْ يَفْصَلْ عَنْ عِلْمِ  
 الْمِيكَانِيَّكِ ، كَانَتْ فِي حِلَالِ الضُّوءِ وَالصُّوتِ . وَإِذَا ذُكِرَ الضُّوءُ الَّذِي يَسِّيِّهُ الْعَرَبُ

(٤٨) كُلُّ شَيْءٍ رُفِعَ شَيْئًا ، فَقَدْ تَبَرَّهُ ، وَكُلُّ مَرْتَفَعٌ مَتَّبَرَّ ، وَكُلُّ مَارْفَتَةٍ ، فَقَدْ نَبَرَهُ نَبَرًا ،  
 (الْلِسَانُ : نَبَرٌ) .

(٤٩) تَارِيخُ الْعُلُومِ فِي إِسْلَامٍ ، ص ١٤٠ ، عَنْ كِتَابٍ : مَظَاهِرُ الْحَضَارَةِ الْمَفْرِيَّةِ ، تَأْلِيفُ : عَبْدِ الْعَزِيزِ بْنِ  
 عَبْدِ اللَّهِ .

المسلمون علم البصريات أو علم المناظر ذُكر رائد علم الضوء حتى القرن السّابع عشر الميلاد ، ألا وهو :

أبو علي محمد بن الحسن البصري المعروف بابن الهيثم<sup>(٥٠)</sup> : ( نحو ٤٣٠ هـ = نحو ١٠٣٨ م ) ، بلغ خبره الحاكم الفاطمي ، ونقل إليه قوله : لو كنت بمصر لعملت في نيلها عملاً يحصل به النفع في حالي زيادته ونقصه ، فدعاه الحاكم إليه ، وخرج للقاءه ، وبالغ في إكرامه ، ثم طالبه بما وعد من أمر النيل ، فذهب حتى بلغ الموضع المعروف بالجنادل - قبلي مدينة أسوان - فعاين ماء النيل واحتبره من جانبيه ، وضعف عن الإتيان بشيء جديد في هندسته لقلة الوسائل ، واعتذر بما لم يقنع الحاكم ، فولأه بعض الدّواوين ، فتولاه خائفاً ، ثم تظاهر بالجنون ، فضبط الحاكم ما عنده من مال ومتاع ، وأقام له من يخدمه ، فلم يزل إلى أن مات الحاكم ، فأظهر التعّقل ، وخرج من داره ، وأعيد إليه ماله ، فانقطع للتصنيف والإفادة إلى أن توفي .

يكفي أن نعرف عن هذا الرائد العظيم أنه مؤلف كتاب « المناظر » ، أي البصريات<sup>(٥١)</sup> ، الذي ظلّ مرجعًا للعلم في أوربة حتى أواخر القرن السّابع عشر الميلادي ، درس فيه نظرية انكسار الضوء وانعكاسه في البيئات الشفافة كالهواء والماء ، وكاد يهتدى إلى المبدأ الطبيعي الذي يقوم عليه بناء المجهر ( المنظار الكبير ) ، والمرصد ( المنظار المقرب ) ، ولو لا بحوثه لما كان مثل ( روجر باكون ) ، أو ( فيتالو<sup>(٥٢)</sup> ) الذي ترجم كتابه هذا إلى اللاتينية ( ١٢٧٠ م ) ذكر في تاريخ العلم .

(٥٠) ولد بمدينة البصرة ، وتوفي بالقاهرة .

(٥١) البصريات : علم يبحث في الضوء والعين والرؤيا .

(٥٢) استفاد فيتالو Wietaldo ١٢٢٠ م « وكيلاً ودافنشي من كتاب المناظر الذي ترجم إلى اللاتينية ، مما يدل على أهميته ومدى استفادة الأوربيين منه ، وفي عام ١٥٧٢ م نشر Risner ترجمة كاملة لكتاب المناظر ، بالإضافة إلى الترجمات الخمس ، وفيه لأول مرة أجزاء العين .

جاء في قصة الحضارة : ٢٧٥/١٣ : « لولا ابن الهيثم لما سمع الناس قطًّا بروجر باكون ، وها هودا روجر باكون نفسه لا يكاد يخطو خطوة في ذلك الجزء الذي يبحث في البصريات من Orus Maius دون أن يشير إلى ابن الهيثم أو ينقل عنه ، الجزء السادس من هذا المؤلف يكاد كله يعتمد على كشفو هذا العالم الطبيعي - ابن الهيثم - » .

٥

ونفى ابن الهيثم نظرية إقليدس وبطليوس في أن الإبصار يعود إلى إشعاعات تخرج من العين إلى الشبح المرئي ، وقال : إن الأشباح تدخل العين منقولة إليها من خلال الرُّطوبة الْزُّجاجية .

ولاحظ ابن الهيثم تأثير الجو في تضخم حجم الشمس أو القمر ، إذا نظراً وهم بقربة من الأفق ، وقال : إنه وفقاً لحقيقة انكسار الضوء ، تصلنا أشعة الشمس حتى عندما تكون تحت الأفق بقدار ١٩ درجة ، وبذلك استطاع أن يقيس ارتفاع الغلاف الجوي ، فقال بأنه قرابة عشرة أميال . وحلَّ العلاقة بين ثقل الغلاف الجوي وكثافته ، وتأثير الكثافة الجوية في وزن الأحجام ، ودرس بصيغ رياضية معقدة<sup>(٥٣)</sup> لتأثير الضوء في مرآة كروية أو سلجمية<sup>(٥٤)</sup> الشكل ، ومن خلال العدسة المجمعة (الحارقة) ، ودرس صورة كسوف الشمس على حائط مقابل له من خلال ثقب صنعه في مصراع نافذة ، فكان هذا أول ذِكْرٍ للغرفة المظلمة ، التي قامت عليها فكرة التصوير الضوئي .

لقد كان ابن الهيثم أباً المنهج العلمي لا « روجر باكون » ، فالطريقة التجريبية العلمية ، أهم أدوات العقل الحديث وأعظم مفاخره ، هدية ابن الهيثم للإنسانية ، لقد خالف من سبقه في نظرية الرؤيا ، فهو لم يسلم بما كان سائداً في ذلك الوقت ، بل

(٥٣) مسألة الحسن بن الهيثم ذكرها العالم الأمريكي Struik في مجال الرياضيات ، وهي توصل إلى مسألة من الدرجة الرابعة « قطع زائد مع دائرة متتساطعة معه » ، واهتم بها المولندي Hygens ١٦٢٩ - ١٦٧٧ م » .

١٦٩٥ م » ، والإإنكليزي Bouer « ١٦٣٠ - ١٦٧٧ م » .

(٥٤) السُّلْجُوم : الطُّوَيْلِيْلُ مِنَ الْخَيْلِ ، (اللسان : سلجم) ، وهو معرّب ، والسلجم هنا : المرايا المخدّبة .

شكٌ وبحث ونقد ، فنادى : إنَّ للضوء وجوداً ذاتياً ، وتكلم عن الارتداد قبل نيوتن ، وهكذا .. استفاد مِنْ تقدُّمه ، وهذا أمر طبقي ، ولكنَّه أَمَّ النَّقص ، وتقضي الخطأ ، ثمَّ أبدع وألَّفَ وحدة مرتبطة الأجزاء ، وأقام صرحاً أثبَتَ عليه صرخ الضوء من بعده ، لذلك يقول « ول ديورانت » في كتابه « قصة الحضارة » : « لا مبالغة منها قلنا في أثر ابن الهيثم في العلم في أوربة » . ويقول « سارتون » : « إنَّ ابن الهيثم هو أكبر عالم طبيعي من المسلمين ، ومن أكبر المشتغلين بعلم البصريات والرياضيات والطبيعة ، كما علق على فلسفة أرسطو ، ومؤلفات جالينوس » .

ومن علماء المسلمين في البصريات : كمال الدين الفارسي : ( ت ٧٢٠ هـ = ١٣٢٠ م ) ، الذي قدم في كتابه « تنقية الماناظر لذوي الأ بصائر » النظريَّة الموجيَّة للضوء ، وبينَ أنَّ للضوء حركة كحركة الأصوات ، وشرح قوس قزح ، وانعكاس أشعة الشمس ضمن قطرات الماء بعد هطول المطر . والبيريوني أول من أكدَ أنَّ سرعة الضوء أعظم بكثير من سرعة الصوت .



**الرِّياضيَّات** : إذا ذُكِرت الرِّياضيَّات في الحضارة العربيَّة الإسلاميَّة ، ذُكر أبو عبد الله محمد بن موسى الخوارزمي : ( ت بعد ٢٣٢ هـ = بعد ٨٤٧ م ) ، الذي ينعت بالأسْتاذ بعد أن أقامه المأمون العباسى قيًّا على خزانة كتبه ، وأمره باختصار ( المخططي ) لبطليموس ، فاختصره وسَمَاه ( السندھن ) ، أي الدهر الظاهر . من كتبه « الجبر والمقابلة » ، و « الزَّبِيج » ، و « التَّارِيخ » ، و « صورة الأرض من المدن والجبال » ، و « عمل الأسطر لاب » ، و « وصف إفريقياً » ، وهو قطعة من كتاب « رسم المعور من البلاد » ..

لقد بدأ الخوارزمي يستعمل الأرقام الهندية في سنة ٨١٣ هـ ، وفي سنة ٨٢٥ م كتب رسالة فيها ، ومع الزَّمن أصبح اسمه علمًا على طريقة الحساب العشرية ، وأدخل استعمال « الصَّفْر » في العد والحساب ، قال الخوارزمي : « إنَّه إذا لم يكن هناك رقم يقع في مرتبة العشرة ، استعيض عنه احتفاظًا بالسلسلة الحسابية بدائرة ، وهذه الدوائر الصغار تسمى الأصفار ، توضع لحفظ المراتب في الموضع التي ليس فيها أعداد » ، وعن الخوارزمي انتقل استعمال « الصَّفْر » إلى أوربة ، فعرفه أهلها منطوقاً « صيفر » ، ونطقه اللاتينيون « زفروم » ، واحتصر الإيطاليون فقالوا « زورو » ، وهذا « الصَّفْر » ، الذي هو لا شيء ، إذا أخذ وحده ، والذي يرفع المراتب الحسابية مع العد إلى ما شئت من قيم ، هو أعظم استكشاف رياضي على مرّ القرون .

وهو الذي رتب ونظم علم الجبر ، فوضعه بشكله الحالي ، كتب مقالة في عصر المأمون تُرجمت إلى اللاتينية ونشرت في عصر النهضة الأولى ، غير أن هذه الترجمة فقدت ، ولكن الأصل العربي ما يزال محفوظاً في مكتبة « بودلي » بجامعة أكسفورد ، ومنها يستدلُّ على أنها نُسخَت في سنة ١٤٣٢ م ، وينوه ناسخها في أول صفحة منها أن كاتبها « محمد بن موسى الخوارزمي » ، وعلى هامشها تعليق بأنها أول مقالة كتبت في الجبر .

ووضع الخوارزمي جداول في حساب المثلثات ، وترجم جيرار الكريوني كتابه في

« التَّكَامُلُ وَالتَّفَاضُلُ » في القرن الثَّانِي عَشَرَ إِلَى الْلَّاتِينِيَّةِ ، وَظَلَّ مِنْ عَدْ التَّسْدِيرِيْسِ فِي الجَامِعَاتِ الْأُورْبِيَّةِ حَتَّىِ الْقَرْنِ السَّادِسِ عَشَرَ . وَفِي الْمُوسَوِّعَةِ الْبَرِيطَانِيَّةِ الْكَبِيرِيَّةِ كَتَابَهُ فِي الْجَبَرِ بِدَأْ بِعِبَارَةِ « قَالَ الْخَوَارِزْمِيُّ » ، فَصَحَّفَ الْاسْمَ عَنْدَ النَّقْلِ عَنْدَ الْلَّاتِينِ « الْجَوْرِيَّتِيُّ » ، ثُمَّ تَحَوَّلَ بَعْدَ ذَلِكَ فِي الْعَصْرِ الْحَدِيثِ إِلَىِ « لَوْغَارِيْتِمُ » ، وَهُوَ مَا يُعْرَفُ الْآنَ « بِالْأَسَابِ الرِّيَاضِيَّةِ »<sup>(٥٥)</sup> .

وَهَذِبُ الْأَرْقَامُ الْمَنْدِيَّةُ الَّتِي تَكُونُ مِنْهَا سُلْسِلَتَانُ ، عُرِفَتْ إِحْدَاهُمَا بِالْأَرْقَامِ الْمَنْدِيَّةِ ، وَلَا تَرِزَالُ تَسْعَمُلُ فِي جَمِيعِ الْبَلَادِ الْعَرِيَّةِ - بِاستِشْنَاءِ الْمَغْرِبِ الْعَرِيَّ - وَالْإِسْلَامِيَّةِ ، وَعُرِفَتْ ثَانِيَتَهَا بِالْأَرْقَامِ الْغُبَارِيَّةِ<sup>(٥٦)</sup> ، وَهِيَ الَّتِي تَكْتُبُ بِهَا شَعوبُ أُورْبَةِ أَرْقَامَهَا ، وَتُسَمِّيُّهَا أَرْقَاماً عَرِيَّةً .

١٠ تقول زيفرييد هونكة : « لم يقتصر الْخَوَارِزْمِيُّ عَلَىِ تَعْلِيمِ الْغَرْبِ كِتَابَةِ الْأَعْدَادِ وَالْحَسَابِ ، فَقَدْ تَخَطَّىَ تِلْكَ الْمَرْحَلَةَ إِلَىِ الْمَعْقَدِ مِنْ مَشَكَلَاتِ الرِّيَاضِيَّاتِ ، وَمَا زَالَتِ الْقَاعِدَةُ الْحَسَابِيَّةُ (Algorithmus) حَتَّىِ الْيَوْمِ تَحْمِلُ اسْمَهُ كَلْمَةً كُلُّمَا ، وَعُرِفَ أَنْصَارُهُ - فِي إِسْبَانِيَّةِ وَالْمَالِيَّةِ وَإِنْكَلِتَرَةِ - الَّذِينَ كَافَحُوا كَفَاحاً كَفَاحاً مَرِيرَاً مِنْ أَجْلِ نَشَرِ طَرِيقَتِهِ الرِّيَاضِيَّةِ بِاسْمِ الْخَوَارِزْمِيِّينِ (Algorithmiker) . وَكَانَ ظَفَرُهُمْ عَلَىِ أَنْصَارِ الْطَّرِيقَةِ الْحَسَابِيَّةِ الْمُعْرُوفَةِ بِاسْمِ (أَبَاكُوسُ Abacus) عَظِيْمَاً ، فَانْتَشَرَتِ الْأَرْقَامُ الْعَرِيَّةُ ١٥ التِّسْعَةُ يَتَقدَّمُهَا الصَّفْرُ فِي كُلِّ أَنْحَاءِ أُورْبَةِ »<sup>(٥٧)</sup> .

٢٠ إِنَّ فَضْلَ الْعَرَبِ الْمُسْلِمِينَ فِي عِلْمِ الرِّيَاضِيَّاتِ عَظِيْمٌ جَدَّاً ، فَقَدْ عَمِلَ عَمَرُ الْخَيَّامُ بِعَدَالَاتِ أَكْثَرَ مِنِ الدَّرْجَةِ الثَّانِيَةِ ، وَكَذَلِكَ أَبُو كَامِلُ بْنُ أَسْلَمُ ، وَالْكَاشِيُّ اهْتَمَّ بِالْكَسُورِ الْعَشِيرِيَّةِ ، وَحَسْبُ الْعَدْدِ التَّثَابِتِ  $\pi$  (بِي) ، فَكَانَ ٣,١٤١٥٩٢٦٥٣٥٨ ، وَفَصَلَ عَمَرُ الْخَيَّامُ الْجَبَرِ عَنِ الْمَنْدِسَةِ ، وَهُوَ صَاحِبُ مَدْرَسَةِ التَّحْلِيلِ الْجَبَرِيِّ .

(٥٥) سِير ملهمة من الشرق والغرب ، إساعيل مظہر ، ص ٢٥

(٥٦) سُمِّيَتْ (غُبَارِيَّةً) لِأَنَّ الْمُنْوَدَ كَانُوا يَرْشُونَ غَبَاراً نَاعِماً عَلَىِ لَوْحٍ مِنْ خَشْبٍ ، ثُمَّ تَكْتُبُ عَلَيْهِ .

(٥٧) شَمِسُ الْعَرَبِ تَسْطِعُ عَلَىِ الْغَرْبِ ، ص ٧٥

و « المثلثات الكُرويَّة » علم عربي ، مع أن الغربيين يقولون : إنَّ الْأَلْمَانِي ريكيمانتونس Regiomantunis هو أبو المثلثات ، وما قدَّمه موجود عند العرب المسلمين قبله ، تكلَّم به الطُّوسِي ، والبَتَّاني ، والبيروني .

وأُوجَد ثابت بن قرَّة حجم المَجْسَم المكافئ الناتج من دوران قطع مكافئ حول محوره ، ثم زاد ابن الهيثم فأُوجَد حجمه إذا دار حول أي قطر ، أو أي رأس ، وقام ثابت ١٠ بعمل أرصاد فلكية في بغداد شخصًّا منها بالذِّكر أرصاداً في حساب ارتفاع الشَّمْس ، وفي طول السَّنَة الشَّمْسِيَّة .

ومن أعلام الرِّياضيَّات العرب أيضًا : الْكَرْجِي ، والخوْجَنْدِي ، وأبو الوفاء الْبُوزْجَانِي ، وعمر الخَيَّام ..

وسيبقى أعلام الرِّياضيَّات العرب المسلمين ، رواد الأُسس السليمة لهذا العلم في ١٠ العصور الوسطى .

☆ ☆ ☆

الفلك : ساعد على تطُور علم الفلك وتقديمه ، حاجة المسلمين لتحديد أوقات الصلاة ، واختلافها حسب موقع البلدان الجغرافي ، ومتابعة حركة القمر ، لتحديد بدء شهر الصُّوم ، والحج ، وهذا التقدُّم رافقه تصحيح أغلاط « المَجْسَطِي » لبطليموس . ومن ١٥ أعلام الفلك العرب :

محمد بن جابر بن سنان الْخَرَّانِي الْبَتَّانِي : ( ت ٣١٧ هـ = ٩٢٩ م ) ، فلكي مهندس ، يسميه الأوَّريُّون Albatenius ، أو Albategni ، اشتغل برصد الكواكب من سنة ٢٦٤ إلى ٣٠٦ هـ ، وهو صاحب « الزَّيْج » المعروف بزيج الصَّابِع ، وطبعت

---

(٥٨) الزَّيْج : وجمعها أَزْياج : صناعة حسابية على قوانين عديدة فيها يخص كل كوكب ، من حيث طريقه وحركته .

٥٩) ترجمته إلى اللاتينية في نورمبرج سنة ١٥٣٧ م ، وقالوا إنَّه أصح من زيج بطليموس ، ومن كتبه « معرفة مطالع البروج فيها بين أرباع الفلك » ، و « شرح أربع مقالات بطليموس » ، ولم يعلم أحد في الإسلام بلغ مبلغ البتاني في تصحيح أرصاد الكواكب ، وامتحان حركاتها ، وهو أول من كشف السُّمْت Azimuth ، والنُّظير Nadir ، وحدَّد نقطتيها من السماء ، والكلمتان عند علماء الفلك الأوربيين عريتان ، واكتشف حركة الأوج الشمسي ، وتقديم المدار الشمسي وانحرافه ، والجib الهندسي والأوتار<sup>(٦٠)</sup> ، ويقول المستشرق « نيللينسو » إنَّ له رصوداً جليلة للكسوف والخسوف اعتمد عليها دنثورن Dunthorne سنة ١٧٤٩ م في تحديد تسارع القمر في حركته خلال قرن من الزمان<sup>(٦١)</sup> ، وقال لالند Lalande الفلكي الفرنسي : « البتاني أحد الفلكيين العشرين ١٠ الأئمة الذين ظهروا في العالم كله ». .

٦٢) وإبراهيم الزرقالي الذي ثبت أنَّ الفونسو اعتمد على أبحاثه وجداوله في الأعمال الفلكية التي تمت في عصره بعد أن ترجمت المصادر العربية إلى اللاتينية ، وثلاثة علماء مغاربة استفاد من أبحاثهم وكتبهم كبلر وباكون وألبرتو ماجنو .. وهم : أبو العباس بن البنا ( ت ١٣٢١ م ) ، والحسن بن عمر المراكشي ، وأبو الحسن علي المراكشي .

٦٣) أما عبد الرحمن الصوفي : ( ت ٣٧٦ هـ = ٩٨٦ م ) فله خرائط للنجوم ، ذكر فيها أكثر من ألف نجم ، ولقيته العلمية ، هنالك مراكز على القمر باسمه اليوم .

---

(٥٩) وله أصل مخطوط في مكتبة الفاتيكان ، وفي حوالي سنة ١١٤٩ م اشتغل من يدعى روبرت من مدينة تشستر بزيج البتاني فأدخل حساب المثلثات العربي إلى الجبرة ، ونقل حساب الجيوب الفلكية .

(٦٠) قاله تشميرس في موسوعات العلوم الفلكية الإنجليزية .

(٦١) Nalliono في دائرة المعارف الإسلامية ٢٣٦/٣

(٦٢) ( ١٠٢٩ - ١٠٨٧ م ) أحد علماء طليطلة ، ومن الأئمة العالمية ، حسَّن الآلات الفلكية ، ونقل كوبيرنيكس فقرات من رسالته عن الأسطرلاب ، وكانت أزياجه الفلكية خير الأزياج كلها في زمانه ، وقد استطاع أن يثبت لأول مرة في التاريخ حركة الأوج الشمسي بالنسبة للنجوم ، وكانت أزياج طليطلة الخديدة لحركات الكواكب تستخدم في كافة أنحاء أوروبا ، [ قصة الحضارة : ٣٠٨/١٣ ] .

# Measurability of Sensations of Hue, Brightness, or Saturation

Lewis Fry Richardson

There are at least three ways of measuring sensations of hue, brightness or saturation as distinct from stimuli: (*E*) by counting small equal-appearing intervals; (*J*) by counting just-perceptible intervals; (*R*) by directly estimating the ratio of unequal intervals, both much larger than the least perceptible. This *R* method is not yet as well known as it deserves to be.

Before there were photometers, Al-Sufi,<sup>1</sup> [References cited in this paper will be found on page 243] about the year 964 A.D., estimated the brightness of more than 1000 stars. His description of his method seems to indicate that he judged by equal-appearing intervals *E*. C. S. Pierce<sup>2</sup> compared Al-Sufi's estimates and many others with the Harvard photometric measurements and found general agreement with Fechner's law,  $E = \text{const.} \times \ln S$ .

But Fechner<sup>3</sup> had made some queer assumptions, such as the existence of negative sensations "below the threshold," which provoked people by reaction to deny that formless visual sensations were quantitative at all. This seems to me an excessive reaction. Yet several otherwise excellent men of science have gone to that extreme.<sup>4</sup> Stumpf<sup>5</sup> well expressed a commonly felt difficulty when he wrote: "One sensation cannot be a multiple of another. If it could, we ought to be able to subtract the one from the other, and to feel the remainder by itself. Every sensation presents itself as an indivisible unit." Stumpf's remark seems convincing until one compares it with the following parody, "One mountain cannot be twice as high as another. If it could, we ought to be

Measurability of Sensations of Hue, Brightness, or Saturation, by Lewis Fry Richardson, in *Discussion on Vision* (London: Physical Society, 1932).

يقول كاتب البحث ( Lewis Fry Richardson ) في المقطع المشار إليه :  
قبل أن يكون هناك مقياس للضوء ، قام الصوفي ( ٩٦٤ م ) بتقدير لمعان أكثر من  
ألف نجم ، وإن وصفه لطريقته في تقدير قيم اللمعان تظهر أنه استعمل بواسطة  
مجالات الطاقة *E* المتساوية ، وقد قارنت ( C.S. Pierce ) تقييمات الصوفي بنتائج  
القياسات الضوئية لـ ( Harvard ) ووجدت توافقاً عاماً مع قانون فخنر *E* .

وأبو الوفاء البوزجاني الذي يقرن اسمه بإحدى قواعد علم الفلك ، ألا وهي قاعدة الانحراف القمري الثالث ، فسبق العالم الدغاري ( تيغزو براهه ) الذي يعزى إليه هذا الاكتشاف خطأ عشرة قرون ، وابن يونس المصري الذي أسس مدرسة القاهرة الفلكية ، وأوكل إليه الحاكم الفاطمي [ ٩٩٠ - ١٠٢١ م ] أمر إدارة المرصد ( المِرْقَاب ) الذي بناه على جبل المقطم ، ونشر ابن يونس الجداول المسمّاة باسم الخليفة الحاكم ، والتي فاقت في دقتها كل الجداول السابقة ، فاعتمد في الشرق كله حتى الصين .

وابن الشاطر ، نصير الدين الطوسي ، والشيبازي .. الذين عاشوا قبل كوبرنيكوس فأثروا به بشكل أو بآخر ، فعلم الفلك لم يبدأ من كوبرنيكوس البولوني أبداً ، يقول روم لاندو<sup>(٦٣)</sup> : « في كتاب كوبرنيكوس De Revolutionibus orbium coelestium يستشهد بالعالم العربي الزرقالي وينقل عنه ، والزرقاقي عالم كان في الأندلس ، فلكي ، اخترع أسطولاً ، وتم له من الشهرة قدر جعله منطلقاً لتراث فلكي كامل »<sup>(٦٤)</sup> .

فمن مآثر العرب المسلمين في علم الفلك : لقد كان لهؤلاء العلماء أدمعة حرة مستطلعة ، فلم يترددوا في التصويب والتصحيح ، فمن مآثرهم الخالدة في علم الفلك :

- صححوا أغلاط بطليموس .

- أول من عرف أصول الرسم على سطح الكرة .

- وفي عام ١٠٨١ م صنع إبراهيم السهلي ، أحد علماء بلنسية في الأندلس ، أقدم كرة سماوية معروفة في التاريخ ، وقد صنعت هذه الكرة من النحاس الأصفر ، وكان طول

(٦٣) في كتابه « الإسلام والعرب » ، ص ٢٥٣ ، طبع دار العلم للملاتين ، ط ١ سنة ١٩٦٢ م .

(٦٤) ويقول ول ديورانت في قصة الحضارة ٢٠٩/٨ : « كان كوبرنيكوس على علم بنظرية أرسطارخوس القائلة إن الشّمس هي مركز المجموعة الشّمسيّة ، لأنّه ذكر ذلك في فقرة اختفت من الطّبعات المتأخرّة من كتابه » .

قطرها ٢٠٩ ملليمتر ، وحفر على سطحها ١٠١٥ نجماً مقسمة إلى سبع وأربعين كوكبة ، وتبدو النجوم فيها حسب أقدارها ، جاء في [تراث الإسلام : ٥٨٩] : أتقن العلماء المسلمين صنع آلات الرصد ، وأهلهما ( ذات الحلق ) ، المعروفة عموماً عند الأقدمين باسم ( الكرة السماوية ) .

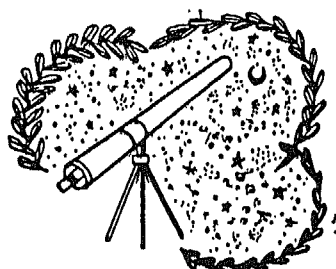
- ٥ - حسبوا الحركة المتوسطة للشمس في السنة .
- ضبطوا حركة أوج الشمس ، وتدخل فلكها في أفلak آخر .
- وقالوا بدوران الأرض حول الشمس قبل كوبيرنيكوس .
- وحسب البيتاني ميل فلك معدل النهار ، فوجده ٢٣ درجة و ٣٥ دقيقة ، وحسب طول السنة الشمسية ، فوصل إلى النتائج الحديثة بفارق دقيقتين و ٢٢ ثانية فقط ، وكتب عن كلف الشمس قبل أن تعرف أوربة أسباب هذا الكلف بعدة قرون .
- ١٠ - وقايسوا محيط الأرض في عصر المؤمن في موضعين اثنين : بادية الشام قرب تدمر ، وبرية سنمار ، فكان طول الدرجة الواحدة عند فلكي المؤمن ١١١,٨١٥ متراً ، وطول المحيط ٤١,٢٤٨ كم ، وهو رقم قريب جداً من الحقيقة .
- ومعظم أسماء الكواكب والنجوم في اللغات الأوربية عربية الأصل<sup>(٦٥)</sup> :

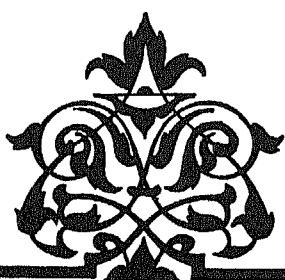
|    |              |               |            |                 |                 |
|----|--------------|---------------|------------|-----------------|-----------------|
| ١٥ | Alhabor      | العبر         | Algebar    | الجيّار         | آخر النهر       |
|    | Alkor        | القرّ         | Algedi     | Achleis Chemali | الإكليل الشمالي |
|    | Alphard      | الفرد         | Algenib    | Alanac          | العناق          |
|    | Alpharaz     | الفرس         | Algomeiza  | Albajoth        | البغاث          |
|    | Alpheta      | الفقى         | Algol      | Alghabor        | الخابور         |
| ٢٠ | Altair       | الطائر        | Algorab    | Aldebaran       | الدبران         |
|    | Kalbelazyuar | الكلب الأزرور | Beteigeuse | Amak            | العناق          |

(٦٥) شمس العرب تسقط على الغرب ، ص ٥٥٨/٥٥٩

|            |                      |             |              |           |
|------------|----------------------|-------------|--------------|-----------|
| Kochab     | الكوكب               | Denab       | الذئب        | الرّدف    |
| Markab     | المركب               | Deneb ola   | ذنب العلي    | الرّدف    |
| Rasalgue   | رأس الجلو            | Dubhe       | الدُّبة      | الشّرّاع  |
| Rasalgethi | رأس الجدي            | Etalnin     | النَّتَنْيَن | الطَّيْر  |
| Resalgeuse | رأس الجوزاء          | Faircadin   | الفرقدان     | الثُّور   |
| Rigel      | رجل الجوزاء          | Famalhaut   | فِي الْحُوت  | العيوق    |
| Scheat     | السَّاعِد            | Kalbehasit  | قلب الأسد    | بطن الموت |
| Wega       | النَّسَرُ الْوَاقِعُ | Kalbalacrab | قلب العقرب   | بنات نعش  |

☆ ☆ ☆





# المظهر الغنوي في الحضارة العربية الإسلامية

بناء المدن، المساجد، القصور، الحمامات،

الرسم والتَّصویر، الخط العربي



## المظَّهَرُ الفَنِيُّ

بناء المدن - المساجد - القصور - الحمامات

بناء المدن :

بني العرب المسلمين مدنًا عديدة ، في وقت مبكر من بدء فتوحاتهم ، وكان أزل ما يفعلونه بعد اختيار موقع المدينة المراد بناؤها ، أن يختطوا المسجد الجامع ، ودار الإماراة ، ومن حولها حيٌّ لكل قبيلة ، كان يُدعى « القطيعة » ، وفي كل « قطيعة » منازلها ومسجدها وسوقها ..

ومن المدن التي أنشأها العرب المسلمون :

البَصْرَةُ : التي بُنيَت بعد أن فتح سعد بن أبي وقاص الحيرة ، كتب إليه عمر بن الخطاب أن ابعث عتبة بن غزوان<sup>(١)</sup> إلى أرض الهند<sup>(٢)</sup> ، فلينزلها ويجعلها قيرواناً<sup>١٠</sup> للMuslimين ، ولا يجعل بينهم بحراً ، فخرج عتبة من الحيرة في ثمانمائة رجل ، حتى نزل موضع البصرة ، فلما افتتح الأبلة ، اخترط فيها المسجد ، ودار الإماراة ، وقسم المدينة بين القبائل<sup>(٣)</sup> .

الكُوفَّةُ : مَضَرَّت بعد البصرة في سواد العراق سنة ١٧ هـ<sup>(٤)</sup> . وبنى الحجاج بن يوسف الثقفي وأسَطَّ سنة ٨٢ هـ ، في مكان وسط بين البصرة والكوفة<sup>(٥)</sup>.<sup>١٥</sup>

(١) عتبة بن غزوان الحارثي المازني ، أبو عبد الله ، باني مدينة البصرة ، صحابي قديم الإسلام ، هاجر إلى المبهنة ، وشهد بدرًا ، ثم شهد القادسية مع سعد بن أبي وقاص ، ووجهه عمر إلى أرض البصرة وإليها عليهما ، كان طويلاً جيلاً من الرؤساء المعذودين ، توفي سنة ١٧ هـ = ٦٢٨ م.

(٢) كانت « الأبلة » تسمى أرض الهند ، والأبلة جنوب العراق على شاطئ شط العرب الشرقي .

(٣) معجم البلدان : ٤٣٠/١

(٤) معجم البلدان : ٤٩٠/٤

(٥) معجم البلدان : ٣٤٧/٥

**الفسطاط** : بُدئ في بنائها في ربيع سنة ٢٠ هـ ، عندما أجمع عمرو بن العاص المسير إلى الإسكندرية ، وأمر بفسطاطه أن يَقْوَض ، فإذا بيامة قد باشت في أعلىه ، فقال : لقد تحرّمت بجوارنا ، أقرّوا الفسطاط حتى تنفّ وتطير فراخها ، فاُنفر فسطاطه ، ووَكَلَ به من يحفظ أن لا تهاج ، ومضى إلى الإسكندرية ، وأقام عليها ستة أشهر ، حتى فتحها الله عليه ، فكتب إلى عمر بن الخطاب يستأذنه في سكنها ، فكتب إليه : لا تنزل بال المسلمين مِنْزلاً يحول بيني وبينهم فيه نهر ولا بحر ، فقال عمرو لأصحابه : أين ننزل ؟ فقالوا : نرجع أيّها الأمير إلى فسطاطك ، فذكرون على ماء وصحراء ، فقال للناس : نرجع إلى موضع الفسطاط ، فرجعوا ، وجعلوا يقولون : نزلت عن يمين الفسطاط وعن شماله ، فسُمِيت البقعة بالفسطاط لذلك<sup>(١)</sup> .

١٠ **القيروان** : بناها عقبة بن نافع سنة ٥٠ هـ ، اخْتَطَ وسطها المسجد الجامع ، ثم دار الإمارة ثم بيوت الجن<sup>(٢)</sup> .

فاس : بناها إدريس الثاني سنة ١٩٢ هـ ، لتكون حاضرة إمارة الأدارسة ، تميّزت بسورها الحجري ، ومسجدها الجامع ، وحماماتها ، والفنادق للتجار<sup>(٣)</sup> .

١٥ **قرطبة** : عاصمة الأمويين في الأندلس منذ أيام صقر قريش « عبد الرحمن الداخل »<sup>(٤)</sup> ، شيدوا جامعها الشهير ، وقصورها التي زادت عن ثانية وعشرين قصراً ، وجروا إليها المياه من الجبال القريبة ، وزاد عدد حماماتها عن ثلاثة حنام ، ولكثرة مدارسها وجامعاتها ومكتباتها قيل عنها « جوهرة العالم » ، وشبّهت لفخامتها ببغداد ، وبقرها بني عبد الرحمن الناصر سنة ٣٢٥ هـ « الزهراء » ، مدينة ملكية .

(١) معجم البلدان : ٢٦١/٤

(٢) معجم البلدان : ٤٢٠/٤

(٣) معجم البلدان : ٢٣٠/٤

(٤) معجم البلدان : ٣٢٤/٤

**بغداد** : « مدينت السلام » ، بناها أبو جعفر المنصور العباسى سنة ١٤٥ هـ ، ونزلها سنة ١٤٩ هـ ، على شاطئ الدجلة ، لتكون دار الخلافة<sup>(١٠)</sup> .

**القاهرة** : بناها جوهر الصقلي قائد المعز لدين الله الفاطمي بجنب الفسطاط<sup>(١١)</sup> ، بدئ ببنائها في شعبان ٣٥٨ هـ ، وانتقل إليها الفاطميون سنة ٣٦٢ هـ ، بعد أن تم بناء قصر فخم للمعز ، وإتمام بناء الجامع الأزهر فيها . وكانت المهدية حاضرهم قبل ٥ القاهرة ، بناها عبيد الله بن المهدى سنة ٣٠٣ هـ .

**مراكش** : اختطها يوسف بن تاشفين أمير المرابطين ٤٥٤ هـ<sup>(١٢)</sup> ، وجلب إليها الماء من ناحية أغاثات<sup>(١٣)</sup> « عاصمتهما القدية » ، ليسقي بساتينها ، ومما يذكر أن يوسف بن تاشفين شارك العمال بنفسه في بناء المسجد في العاصمة الجديدة .

١٠

☆ ☆ ☆

**المدن العسكرية في الإسلام** : « التُّغور - الرباطات - العواصم - العسكري »<sup>(١٤)</sup> .

**التُّغور** : التُّغور : ما يلي دار الحرب ، والثُّغور : هو الموضع الذي يكون حتّى فاصلةً بين بلاد المسلمين والكافر ، والثُّغور في الاصطلاح العسكري عند المسلمين هي المدن الحصينة التي أُنشئت على حدود الدولة الإسلامية ، لاستعمالها في صدّ العدوّ ، أو لتكون منطلقاً للإغارة عليه داخل أراضيه . والثُّغور في العادة تكون في التّخوم البريّة ، التي تفصل دار الإسلام عن دار الحرب ، أو بعبارة أخرى : التي تفصل ما بين الدول الإسلامية والدول الأجنبية ، وذلك في الجهات المقابلة بين هذى وتلك على الأرض اليابسة .

(١٠) معجم البلدان : ٤٥٦/١

(١١) معجم البلدان : ٣٠١/٤

(١٢) معجم البلدان : ٩٤/٥

(١٣) أغاثات على بعد خمسة وثلاثين كيلومتراً ، جنوب شرق مراكش .

(١٤) « الفكر العربي » العددان : ٢٩ و ٣٠ ، مسألة المدينة والمدينة العربية ، مقالة : المدينة في الإسلام للشيخ طه الوالي ، العدد ٢٩ ، ص ١٠٨ وما بعدها .

وأرجع المؤرخون تاريخ إنشاء الشعور في الإسلام إلى زمن خلافة عمر بن الخطاب رضي الله عنه<sup>(١٥)</sup> ، وقد أنشأها في تخوم الدولة الإسلامية قبلة بلاد الروم .

ونظمت «الثوريات» منذ أيام معاوية بن أبي سفيان ، تارة خلال فصل الصيف ، ولذلك اشتهرت باسم «الصوائف» ، وتارة خلال فصل الشتاء ، ولذلك اشتهرت باسم «الشواطيء» ، وهذه الشعور سميت :

**الشعور الرومية** : وهي المدن العسكرية التي أنشأها العرب المسلمون على امتداد حدود الدولة الإسلامية بمواجهة أرض الروم «إمبراطورية البيزنطية» ، وهي قسمان :

١- **الشعور الشامية** : كثغر طرسوس الذي بني أيام المهدى العباسى ، وأذنة «أضنة» ، والمصيصة «ميسيس» على نهر جيحان ، والقرنة السوداء في جبال طوروس ، والمارونية نسبة إلى هارون الرشيد .

٢- **الشعور الجزرية** : كمرعش ، والحديث ، وسبياط ، وملاطية «ملطية» .  
والشعور الهندية : التي أقيمت بواجهة بلاد الهند ، ومنها : جنزة «كنجنة» ، وهو ثغر بين شروان وأذربیجان في بلاد الرمان ، وأسفیجان ، وطراز ، ونزارة .

ومثال هذه الشعور طرسوس ، الذي يعد مثالاً كاملاً عن هذه الشعور ، بالنسبة لمكانته العسكرية ، أو بالنسبة لنوعية الجنود الذين كانوا مشاغرين<sup>(١٦)</sup> فيه ، قال ابن حوقل<sup>(١٧)</sup> : «فاما مدينة طرسوس ، فكانت المدينة المشهورة المستعففة بشهرتها عن تحديدها ، كبيرة ، استحدثها المأمون بن الرشيد ومدّها - أي جعلها مدينة - وجعل

(١٥) الطبرى ١٦٥/٢ ، وفتح البلدان للبلاذري ص ١٧٠

(١٦) مشاغرون : مقيمون في الشعور .

(١٧) كتاب صورة الأرض ، لأبي القاسم بن حوقل ، دار مكتبة الحياة ، بيروت ، ص ١٦٨

<sup>(١٨)</sup> عليها سورين من حجارة ، وكانت تشمل من الخيل والرجال والعدة والعتاد والكراع والسلاح والعماره ، والخصب والغلات والأموال والسعه في جميع الأحوال على حال لم يتصل بهم ثغر من ثغور المسلمين ، لكافر ولا مسلم ، إلى عزّتام ، ونصر عام على جميع من ولهم من رجال الإسلام ، فاغزا في برأو بحر إلاً وصحابه من الظفر والنصر والغمام بالقسر والقهر ما ينطق الإخبار بتصديقه ، والآثار بتحقيقه ، وكان بينها وبين حد الروم جبال منيعة متشعبه من **اللّكّام**<sup>(١٩)</sup> كالحاجز بين العملين ، ورأيت غير عاقل ممیز ، وسید حصيف مبرّز ، يشار إليه بالدراية والفهم واليقظة والعلم والفتنة والسياسة والرّياست ، يذكر أنه كان بها مائة ألف فارس .. وذلك عن قريب عهد من الأيام التي أدركتها وشاهتها ، وكان السبب في ذلك أن ليس من مدينة عظيمة من حد سجستان وكرمان وفارس وخوزستان والري وأصبهان وجميع الجبال ، وطبرستان والجزيرة وأذربيجان والعراق والمحاز والملين والشامات<sup>(٢٠)</sup> ، ومصر والمغرب ، إلاً وبها لأهلها - أي أهل طرسوس - دار ورباط ينزله غزاة تلك البلدة ، ويرابطون بها إذا وردوها ، وترد عليها المرايات والصلات ، وتُدرّ عليهم الأنزال والحلان العظيمة المسيحية ، إلى ما كان متطوعوا السلاطين يتکلفونه ، وأرباب النعم يعانونه وينفذونه ، ويتحاضون عليه متبرّعين ، ولم يكن في ناحية ذكرتها ، رئيس ولا فقيس إلاً وله عليها أوقاف من

(١٨) الكَرَاعُ : البقر والغنم « اللسان : كرع » .

(١٩) اللّكّام : الجبل الشرف على أنطاكية والمصيصة وطرسوس وتلك الثغور ، « معجم البلدان ٢٢/٥ » .

(٢٠) الشامات : في معجم البلدان : وهي الشام (٣١١/٣) ، وفي كتاب الروض المطار في خبر الأقطار ، ص ٣٣٥ : « والشام بلاد كثيرة وكور عظيمة ومالك ، وقسمت الأوائل الشام خمسة أقسام : الأولى فلسطين وفيها غزة والرملة ، والشام الثانية مدینتها العظمى طبرية والغور واليرموك ، والثالثة الفوطة ومدینتها العظمى دمشق ، ومن سواحلها طرابلس الشام ، والرابعة أرض حمص وقفسرين ومدینتها العظمى حلب وساحلها أنطاكية ، والشام اسم لمجتمع ذلك من البلاد والكور ، وأول طول الشام من ملطية إلى رفح » ولم يذكر الكتاب الشام الخامسة ؟ !

ضياع ذوات أكْرَةٍ<sup>(٢١)</sup> وزِرَاعٌ وغُلَاتٌ ، أو مسقف من فنادق ودور وحَمَامات وخانات ، هذا ، إلى مشاطرة من الوصايا بالعين الكثير والورق<sup>(٢٢)</sup> والكراع الغزير .. » .

الرّبّاطات : وهي المدن التي يرابط فيها المسلمون للجهاد ، وللتّفّاع عن الوطن ، وحماية الدّعوة الإسلامية في دار الإسلام ، دون أي طمع مادي في الأجر ، أو الحصول على المراتب ، كا هو شأن الجنود المحترفين .

وتقع الربّاطات على الأغلب على السّواحل البحريّة ، وذلك بخلاف الشّعور الذي تقع في التّخوم البرّية ، وعلى هذا فالربّاطات هي المدن العسكريّة المشحونة بالتطوعين من المجاهدين ، الذين كانوا يتناوبون على مراقبة تحركات العدو في البحر<sup>(٢٣)</sup> ، جماعة بعد جماعة ، وللتطوعين الذين يلزمون الربّاطات يدعون « المرابطين » .

وكان على شواطئ البحر المتوسط من زاويته الشّمالية الشرقيّة « أي من مدينة الإسكندرية » ، والجنوبية ، حتّى شاطئ بحر الظّلمات « الأطلسي » ، ألف رباط ، وذلك بعده كل ستة كيلومترات<sup>(٢٤)</sup> .

وفي ما وراء النّهر - كا يقول الإصطخري - ألف رباط ، وذكر المقدسي في « أحسن التقاسيم » رقاً أكبر .

العواصم : حدّد المغارفيون المسلمين معنى « العاصمة » بقولهم : « إنّها مدينة ذات عدد كبير من السّكّان ، لها محاكم قضائيّة ، وحاكم مقيم فيها ، وتتصف أيضاً بقدرتها على الإنفاق على الخدمات العامة من إيراداتها الخاصة ، وهي مركز السّلطة لمنطقة الحيطة

(٢١) الأكْرَة جمع أكْرَار ، والأكْرَار : الْجَرَاث ، « اللسان : أكْرَ ». .

(٢٢) الورق : الدرّاج المضوبي ، والورق : الفضة ، « اللسان : ورق ». .

(٢٣) وفي حال مجيء العدو ، كانت هنالك طرق للتّفّاع ونقل الخبر فيما بين هذه الربّاطات ، منها إيقاد النّيران ، والدخان ..

(٢٤) الحياة العسكريّة عند العرب ، د . إحسان المندي ، طبع وزارة الثقافة بدمشق سنة ١٩٦٤ ، ص ٢٤

بها ، وفي بعض الحالات عَرَفَها العرب بِأَنَّهَا الْمَدِينَةُ الْمَوْلَى (Metropolis) ، الَّتِي يَقِيمُ فِيهَا كُبَارُ الرُّؤْسَاءِ ، حِيثُ يَوْجُدُ مَقْرُونُ الْأَقْسَامِ الإِدَارِيَّةِ ، وَيَتَسَلَّمُ الْحَكَامُ الْإِقْلِيمِيُّونَ أُوراقَ اعْتَادُهُمْ ، فَتَسْمَى الْمَنْطَقَةُ بِمَا فِيهَا مِنْ مَدِينَاتٍ صَغِيرَةٍ بَاسِمِ الْمَدِينَةِ الْكَبِيرَةِ ، مَثَلُ دَمْشَقَ ، وَالْقِيرَوانَ ، وَشِيرَازَ<sup>(٢٥)</sup> .

أَمَّا الْعَوَاصِمُ اصْطِلَاحًا ، فَهِيَ نَظَامٌ أُوجِدَهُ الْخَلِيفَةُ الْعَبَّاسِيُّ هَارُونُ الرَّشِيدُ ، قَالَ<sup>٥</sup> ابْنُ الْأَئْمَرِ فِي حَوَادِثِ سَنَةِ ١٧٠ هـ : « وَفِيهَا عَزَلَ الرَّشِيدَ الشُّغُورَ كُلَّهَا عَنِ الْجَزِيرَةِ وَقُسْرَيْنَ ، وَجَعَلَهَا حَيَّرًا وَاحِدًا ، وَسَمِّيَتْ بِالْعَوَاصِمِ »<sup>(٢٦)</sup> ، وَأَنْشَأَ هَذِهِ الْعَوَاصِمَ إِدَارَةً مَسْتَقْلَةً ، وَجَعَلَهَا تَابِعَةً لِلْجَيْشِ مُبَاشِرَةً ، تَحْتَ اسْمِ : « إِقْلِيمُ الْعَوَاصِمِ وَالشُّغُورِ » ، وَاخْتَارَ الرَّشِيدَ لِهَذِهِ الْمَدِينَاتِ الْشُّغُورَ اسْمَ « الْعَوَاصِمِ » ، لِأَنَّهَا تَعْصِمُ أَرْضَ الْمُسْلِمِينَ مِنْ عَدُوَانِ الْبِيزَنْطِيِّينَ عَلَيْهَا .  
١٠

وَيَقُولُ يَاقُوتُ الْحَمَوِيُّ فِي مَعْجمِ الْبَلَدَيْنِ ١٦٥/٤ : « الْعَوَاصِمُ : حَصُونٌ مَوَانِعٌ ، وَوَلَايَةٌ تَحْيِطُ بِهَا بَيْنَ حَلْبَ وَأَنْطَاكِيَّةِ ، وَقَصْبَتِهَا أَنْطَاكِيَّةُ ، وَكَانَ قَدْ بَنَاهَا قَوْمٌ وَاعْتَصَمُوا بِهَا مِنَ الْأَعْدَاءِ ، وَأَكْثَرُهُمْ فِي الْجَبَالِ فَسُمِّيَتْ بِذَلِكَ ، وَرَبِّيَا دَخْلَ فِي هَذَا شُغُورِ الْمَصِيَّةِ وَطَرَسُوسَ وَتِلْكَ النَّوَاحِي ، وَزُعمَ بَعْضُهُمْ أَنَّ حَلْبَ لَيْسَ مِنْهَا ، وَبَعْضُهُمْ يَزْعُمُ أَنَّهَا مِنْهَا ، وَدَلِيلُ مَنْ قَالَ إِنَّهَا لَيْسَ مِنْهَا أَنَّهُمْ اتَّقَوْا عَلَى أَنَّهَا مِنَ أَعْمَالِ قُنْسُرَيْنِ ، وَهُمْ ١٥ يَقُولُونَ : قُنْسُرَيْنَ وَالْعَوَاصِمُ ، وَالشَّيْءُ لَا يَعْطُفُ عَلَى نَفْسِهِ ، وَهُوَ دَلِيلُ حَسْنٍ .. وَلَمْ تَزُلْ قُنْسُرَيْنَ وَكُورَهَا مَضْمُومَةً إِلَى حَمْصَ حَتَّى كَانَ زَمَانُ يَزِيدَ بْنُ مَعَاوِيَةَ فَجَعَلَ قُنْسُرَيْنَ وَأَنْطَاكِيَّةَ وَمَنْبِعَ وَذَوَاتِهَا جَنَدًا ؛ فَلَمَّا اسْتَخْلَفَ الرَّشِيدُ أَفْرَدَ قُنْسُرَيْنَ بِكُورَهَا ، فَصَرَّيْهَا جَنَدًا ، وَأَفْرَدَ مَنْبِعَ وَذَلِكَ وَرْعَبَانَ وَقُورَسَ وَأَنْطَاكِيَّةَ وَتِيزِينَ ، وَمَا بَيْنَ ذَلِكَ مِنَ الْحَصُونِ ، فَسَمِّيَتِهَا الْعَوَاصِمُ ، لِأَنَّ الْمُسْلِمِينَ كَانُوا يَعْتَصِمُونَ بِهَا فَتَعَصَّبُهُمْ وَتَنَعَّمُهُمْ مِنْ ٢٠

(٢٥) الْجَغْرَافِيَّةُ الْعَرَبِيَّةُ فِي الْقَرْنَيْنِ التَّاسِعِ وَالْعَاشِرِ الْمِيَلَادِيَّينَ ، تَأْلِيفُ ضِيَاءِ الدِّينِ عَلَوِيٍّ ، طَبْعُ الْكَوْيِتِ ١٩٨٠ ، ص ١٧٢.

(٢٦) الْكَاملُ فِي التَّارِيخِ : ٨٢٥

العدو إذا انصرفوا من غزوه وخرجوا من التّغر ، وجعل مدينة العواصم منبج ، وأسكنها عبد الملك بن صالح بن علي بن عبد الله بن عباس في سنة ١٧٣ ، فبني فيها أبنية مشهورة .. » .

العسْكَرُ : اصطلاحاً : مجتمع الجيش ، ومن هذا المعنى سُي المكان المخصص لإقامة الجندي « عسْكَرُ » ، ولقد أنشأ العرب المسلمين العديد من المدن التي عرفت باسم « العسْكَرُ » ، وقد أحصاها ياقوت الحموي في معجمه : ١٢٢/٤ ، وهي : عسْكَر الرَّمْلَةٍ في فلسطين ، وعسْكَر الزَّيْتونَ في فلسطين أيضاً قرب نابلس ، وعسْكَر سامُراء ، وهي المدينة التي أنشأها العتصم بالله العباسي ، وجمع فيها جنده من الأتراك . وعسْكَر القرىتين بين حمص وتدمير ، وعسْكَر مصر « وهي الْحَلَةُ » ، وعسْكَر مكرم في خوزستان ، وعسْكَر المهدى بن أبي جعفر المنصور ، وهي الرُّصافة في الجانب الشرقي من بغداد ، وعسْكَر نيسابور في خراسان . ١٠

☆ ☆ ☆

### المَسَاجِدُ :

وهي أَهْمُ مكان تمثّل فيه العمارة الإسلامية والفن الإسلامي معاً ، ولقد كانت المساجد الأولى من البساطة بمكان ، من حيث البناء والمظهر ، ثم أخذ المسلمون يعتنون بها ، فيتوسّعون مساحتها وينوّنها بالحجارة والأعمدة ، ويزينونها ، لتلامم ما وصلوا إليه ١٥ من عزّة وقوّة وسعة<sup>(٢٧)</sup> .

أَوَّل مسجد في الإسلام « مسجد قباء » ، الّذِي بناء رسول الله ﷺ من الأجر والحجارة عام الهجرة ، ويرتكز سقفه المصنوع من الجريد والأغصان على جذوع النَّخل ، وهو أَوَّل نموذج للمساجد الإسلامية . ٢٠

---

(٢٧) انظر للتَّوسيع في هذا البحث : تاريخ الفن عند العرب وال المسلمين ، أنور الرفاسعي ، والفن العربي الإسلامي في بداية تكوينه ، د . عفيف بنسى .

## وأهم المساجد التي بنيت في العصور الإسلامية :

مسجد الرسول ﷺ في المدينة المنورة : بناء رسول الله ﷺ عند وصوله المدينة المنورة مهاجرًا ، وجدد بناءه عمر وعثمان ، ثم أعاد إنشاءه الوليد بن عبد الملك بإشراف عمر بن عبد العزيز ، فأتم بناءه سنة ٩١ هـ = ٧١٠ م . ومسجد قبة الصخرة : بناء عبد الملك بن مروان تخليداً لذكرى الإسراء ، وخشيته أن تعظم في قلوب المسلمين ٥ الكنائس السّامقة ، وأن يهرب مظهرها ، فبني عبد الملك على الصّخرة قبة مشرقة متلائمة ، ويروي المقدسي أنه لم ير في الإسلام ، ولا سمع في الشرق مثلها<sup>(٢٨)</sup> . فأكَّد عبد الملك انتصار الإسلام ، الذي ثبَّت أقدامه في مدينة القدس ، بإقامة بناء إسلامي بارز ظاهر<sup>(٢٩)</sup> . وعلى ذات المضبة التي بنيت عليها قبة الصخرة ، يقوم المسجد الأقصى ، وهو بناء أموي تعرض لكثير من عاديات الرّمن ، وهو مؤلف من جناح مركزى عريض ، تحدهُ أقواس ترتكز على أعمدة ، وعلى جانبيه جناحان أضيق ، أضيفت إليه عدّة أجنحة على طرفيه . ١٠

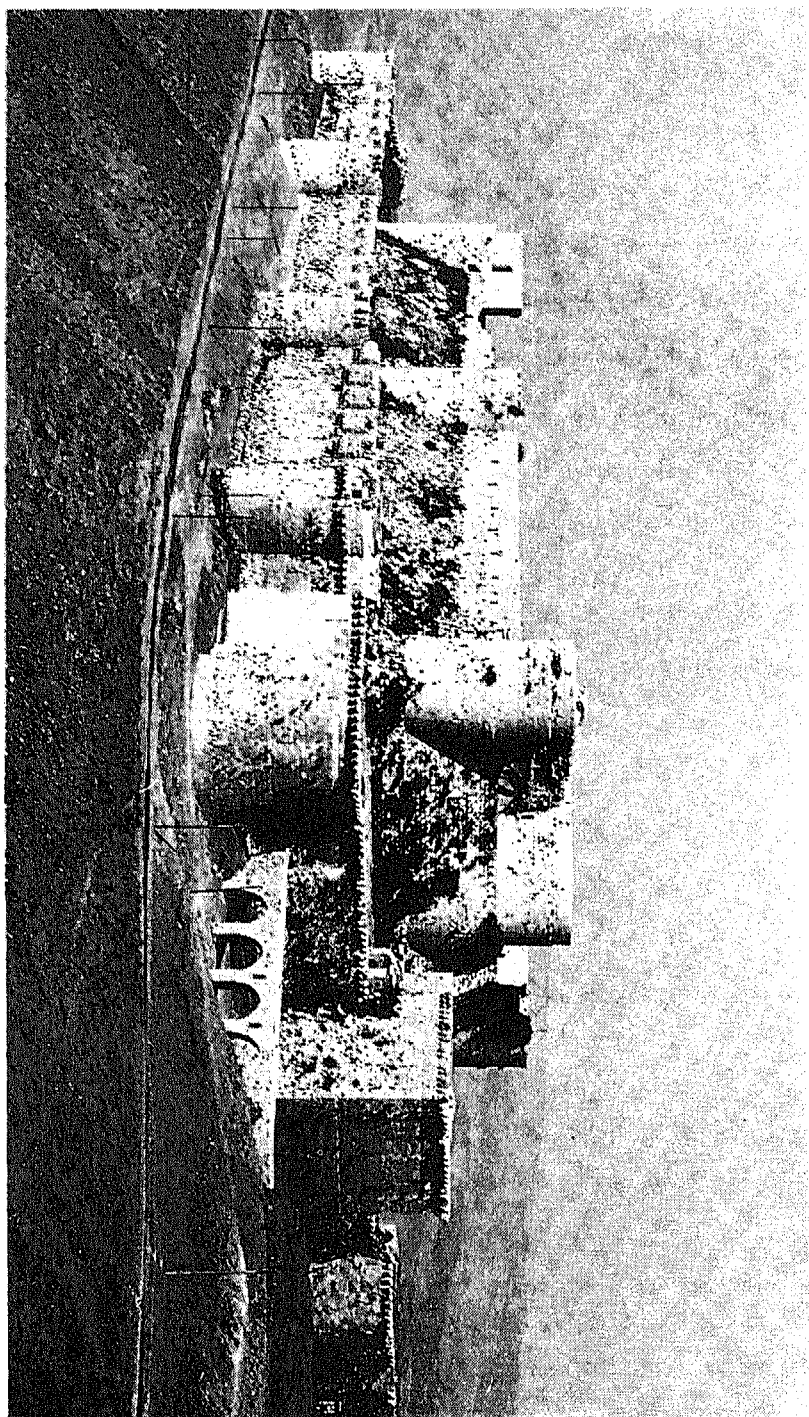
المسجد الأموي بدمشق : من أكبر مساجد العالم الإسلامي ، بناء الوليد بن عبد الملك ما بين سنتي : ٩٦ - ٨٨ هـ = ٧١٤ م ، مكان معبدوثي قديم للإله جوبيترا ، وزُيّنت جدرانه بالرخام والفصيصاء الملوونة والمذهبة ، وفرشت أرضه بالمرمر ، ويشبهه في التخطيط ، المسجد الأموي في حلب ، الذي بدأ بناءه الوليد ، وانتهى في عهد أخيه سليمان . ١٥

جامع القیروان : « جامع سیدی غبقة » ، بناء عقبة بن نافع ، عندما خطّ مدينة القیروان سنة ٥٠ هـ = ٦٧٠ م ، ثم هُبِّم وأعيد بناؤه سنة ٧٦ هـ ، وزيد في مساحته

(٢٨) أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم ، ص ١٥٩ ، ١٧٠ ، ليدن ط ٢ سنة ١٩٠٦ م .

(٢٩) وهو بناء مثُن تعلوه قبة ، فكانه معرض خصص لعرض تحفة ثمينة ، مع الحفاظ عليها ، وهنذا روعي أن تكون فخامتها وعظمتها يقدر قيمة هذا الكنز الذي يضمُّ بين أجنحته ، وهل هناك بعد الكعبة والروضة الشُّريفة كنز أكثر قدسيّة من القبلة الأولى ؟

\* قلعة الحصن



بأمر هشام بن عبد الملك سنة ١٠٥ هـ ، ومئذنته مميزة ، فهي تتكون من ثلاثة أبراج مربعة متلاصقة ، تعلوها قبة صغيرة ، وهي من أجمل المآذن الإسلامية .

جامع الزبيونة : وهو « رباط فيه جامع » ، وجامعة علمية إسلامية تدرس فيه كل العلوم ، وحوله سوق للمورّاقين ، وأخر للمجلدين كما يذكر ابن خلدون ، وفيه مكتبة عظيمة ، وتحتفظ في هذا المسجد الأنماط والمدارس المعمارية الإسلامية ، فيه الفن المغربي من إفريقي وأندلسي ومرّاكشي ، وفيه الفن الفاطمي والعربي والتركي ، بسبب الإضافات والترميمات التي طرأت عليه .

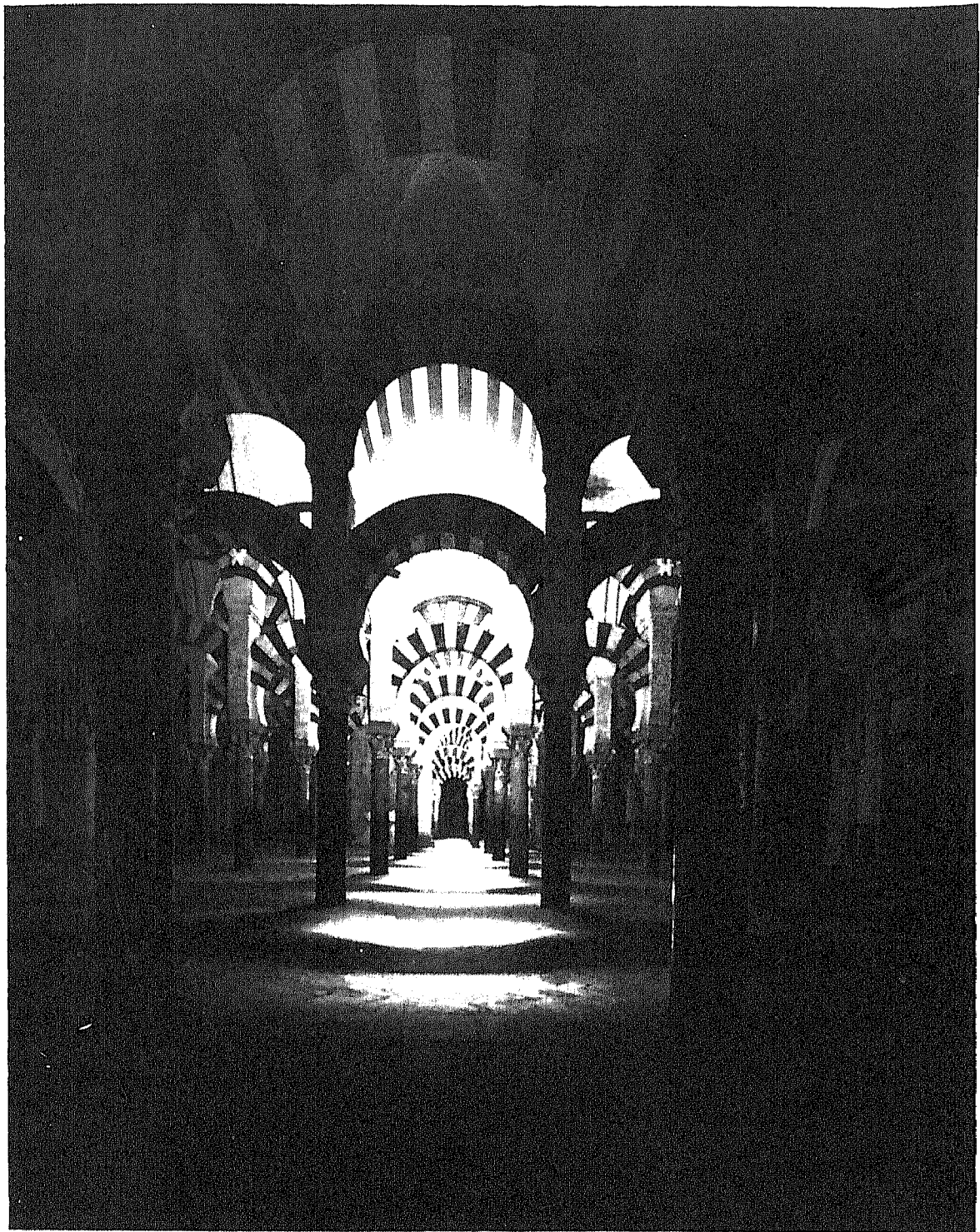
مسجد قرطبة : بناه عبد الرحمن الداخل سنة ٧٨٦ هـ ، ليضاهي مساجد الشرق سعة وعمراً وعظمة ، بناه على مثال المسجد النبوى ، الذي بناه الوليد بن عبد الملك في المدينة المنورة ، حُول هذا المسجد سنة ١٢٣٦ م إلى كاتدرائية باسم « لاموثكينا » .  
١٠

مسجد سامراء : بني من الأجر ، ويشتهر بمنتهى الحلوانيّة الباقيّة حتى اليوم .

جامع ابن طولون : بناه أحمد بن طولون على مثال مسجد سامراء ، ما بين سنى ٢٦٣ - ٢٦٥ هـ ، فبني فيه مئذنة حلزونية « ملوية » ، واتّخذت إلى جانب الصلاة مدرسة دينية ، وداراً للحكومة ، تعقد فيه المحاكم ، ووضع فيه خزانة ملأى بالأدوية ، وعيّن له طبيباً ، فكان بثابة طبيب إسعاف إلى جانبه صيدلية إسعاف .  
١٥

الجامع الأزهر : بناه جوهر الصقلي سنة ٣٦١ هـ = ٩٧٢ م باسم الخليفة الفاطمي المعز لدين الله ، وأدخل عليه العزيز بالله بعض الإصلاحات ، ثم جدد الحكم بأمر الله مئذنته سنة ٤٠٠ هـ = ١٠٠٩ م ، وأدخل المستنصر عليه بعض الإصلاحات أيضاً . وجددت عماراته في عهد المماليك على يد الظاهر بيبرس ، وأضاف إليه العثمانيون أبنية جديدة .  
٢٠

ويعد العصر المملوكي في بلاد الشام ومصر عصرًا ذهبيًا لتاريخ العمارة الإسلامية ،



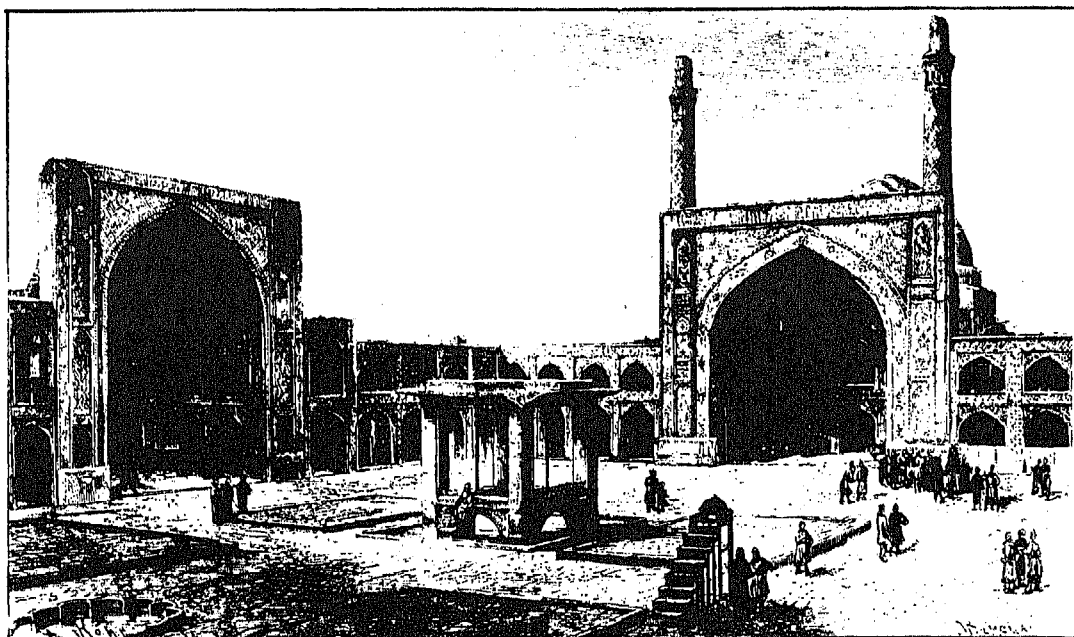
مسجد قرطبة

لقد تنوّعت العماير من مساجد ومدارس وأضرحة وحمامات وأسبلة وخانات .. مع إتقان  
وأناقة ، وخصوصاً في الواجهات والمنارات والقباب ، وفي الزخارف الجصيّة والرخاميّة ،  
حتى المنبر ، تحول من الجص والخشب في العصر الفاطمي ، إلى رخام أصبح الخامدة  
الأساسية في البناء والزخرفة ، مع اشغال التجارة الدقيقة ، وأعمال الخراطة والتقطيع  
بالصدف والعاج والأبنوس التي غطّت المنابر والأبواب والشبابيك ، وظهرت السقوف  
مموهة بالذهب بدرجة رفيعة من الإتقان والتألق والجمال . ومن مساجد هذه الفترة :

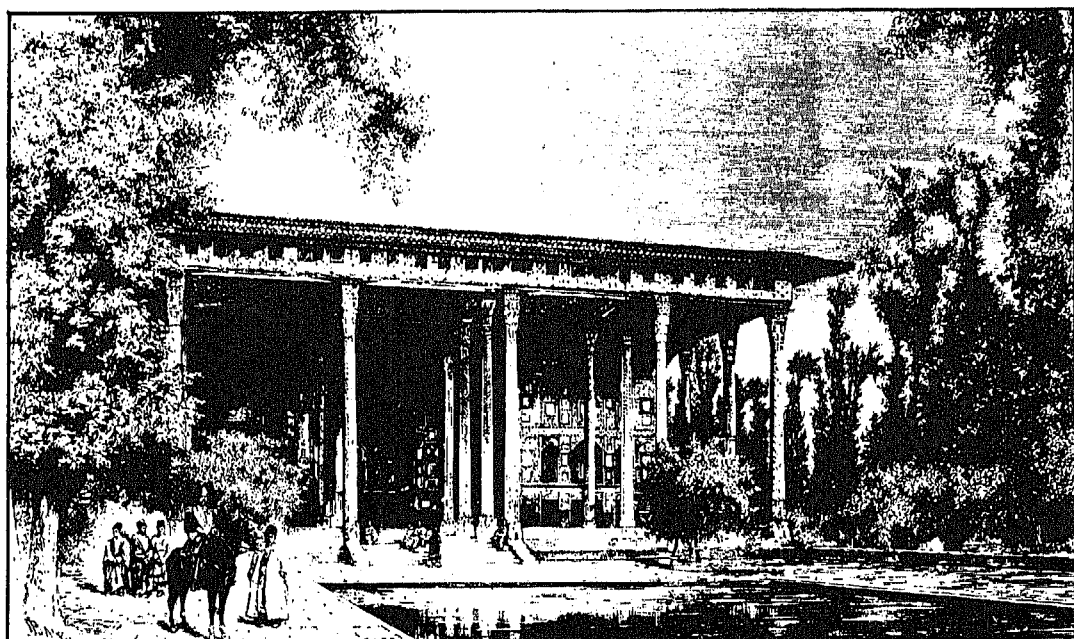
مسجد الظاهر بيبرس في القاهرة ، تم بناؤه سنة ٦٦٧ هـ = ١٢٦٩ م ، ومسجد  
المنصور قلاوون ، الذي شيدته سنة ٧٣٥ هـ = ١٣٣٤ م ، ومسجد السلطان حسن ، تم  
بناؤه سنة ٧٦٤ هـ = ١٣٦٣ م « ويعدُ أجمل العماير المملوكية في مصر وبلاط الشام ،  
وأجل ما في هذا المسجد قبو إيوانه الشرقي ، الذي يعدُّ من معجزات البناء في الفن »  
وأجل ما في هذا المسجد قبو إيوانه الشرقي ، الذي يعدُّ من معجزات البناء في الفن  
الإسلامي ، إذ تبلغ فتحته ١٩,٢٠ متراً ، يحيط به من الداخل إفريز جصي مكتوب فيه  
بالخط الكوفي آيات من سورة الفتح ، وهو طراز من الكتابة لاظغير له ، وجدران هذا  
الإيوان مستورة بالرخام ، وعقد الإيوان بني بالأجر ماعدا بدايته فإنها بالحجر ، وفي  
هذا الإيوان دكة من الرخام الدقيق الصنع ، وارتفاع قبته الكلي نحو خمسين متراً ،  
وهي مؤرّبة بالرخام الفاخر ، وبها طراز خشبي منقوش ومذهب ، وكانت القبة من  
الخشب ، ومغلفة بالرصاص ، وغضاؤها الحالي جديـد الصنع . ويتاز هذا الجامع بنسبـه  
الضخمة وإيواناته العالية ، ومدخله الضخم الغني بالزخارف ، ومئذنتيه العاليـتين ،  
وجدرانه الضخمة ، لما فيها من تجاويف عمودية تزيد من ارتفاع البناء ، و ( الكورنيش )  
الفاخر الذي يعلو الجدران فيتوّجها ويزيد من وحدة البناء كلـه .. <sup>(٣٠)</sup>

أما العصر السـلجوقي في العراق وإيران وأسيـة الصـغرى وبلاط الشـام ، فقد تميـزت  
مساجده بالضـخامة ، والمظـهر القـوي ، متأثـرة بـأسـاليـب مـعـارـيـة هـنـديـة أـنـىـ بهاـ مـحـمـودـ

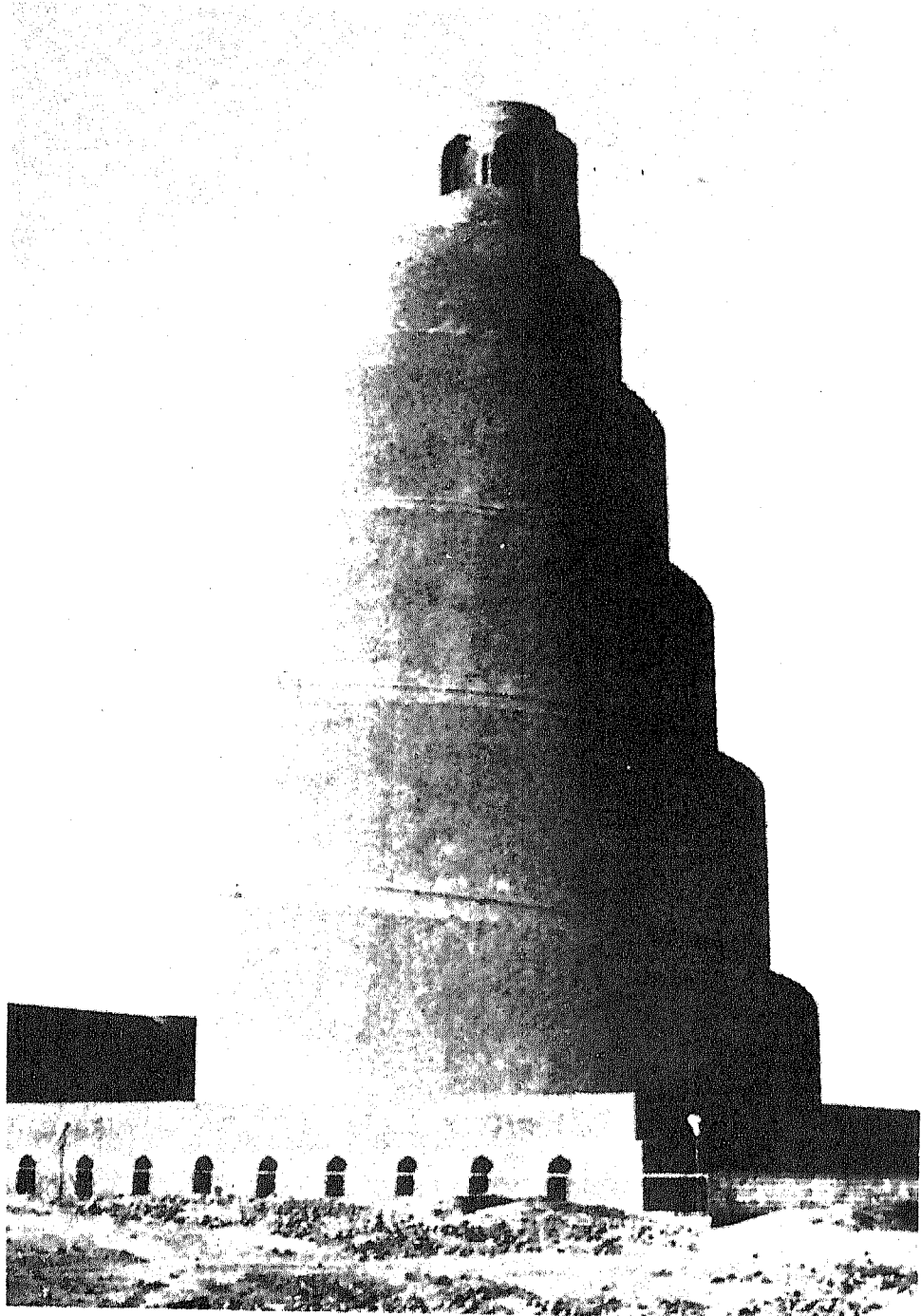
(٣٠) تاريخ الفن ، ص ٨٠ و ٨١



\* المسجد الكبير في أصفهان \*



\* قصر الأربعين عوداً ( جهلستون ) ( أصفهان )  
نوذج ( صفوی )



\*مئذنة الملوية بسامراء

- ٥٧٥ -

الغزنوی ، ويُمثلها : المدرسة المستنصرية ، التي هي مسجد غالب عليه اسم المدرسة ، ومسجد الجمعة في مدينة أصفهان ، الذي بُني في عهد السلطان السلاجوقى أبي الفتح ملکشاھ .

ومن مساجد العصر المغولي في إيران ، والتأثرة بالأسلوب الفنیة الصینیة ، مسجد فرامین الذي بُني سنة ٧٢٢ هـ = ١٣٢٢ م ، والمسجد الجامع بمدينة يزد ، وجامع جوهر شاد بمدينة مشهد .

وفي عصر تیمورلنك وما بعده ، شاع بناء المساجد التي تعلوها قبة ضخمة ، يؤدى إلىها مدخل عالٍ يلفت النظر بعظمته وفخامته ، مثل مسجد كليان في بخارى ، بما فيه من إيوان ضخم في الجبهة ، ومئذنة أسطوانية تبعث الرهبة في النفوس ، وأبدع مساجد هذه الفترة الجامع الأزرق في تبريز ، وفسيسياء هذا المسجد الخزفية ، غاية في الإبداع والجمال .

وأشهر مساجد العصر الصفوي ، جامع الشیخ صفي الدین وضریحه في مدينة إربيل ، ويُعد مسجد الشاه في أصفهان ، التّحفة المعمارية الثانية للصفويین . وجميع المساجد والأضرحة الصفوية محلةً بالفسيفساء الخزفية ذات الألوان الجميلة ، ورسوم الزهور ، والفروع النباتية البديعة .

وامتازت مساجد الهند بداخلها الكبيرة الفخمة ، ومناراتها العالية ، وقبابها البصلية .

واعتمد العثمانيون الطراز السلاجوقى في أول عهدهم ، ثم تأثروا بالأسلوب البيزنطي بعد فتح القسطنطينية ، وأول مسجد تأثرت هندسته به مسجد محمد الفاتح الذي بُني سنة ٨٧٣ هـ = ١٤٦٩ م . وبنى المهندس التُركي المسلم سِنان باشا أربع منشآت في جامع السليمانية ، فنسج الهندسون العثمانيون على منواله ، وأشهر المساجد العثمانية : مسجد السليمية في أدرنة ، وجامع السلطان أحمد في إسطنبول ، وجامع سنان باشا ، وجامع

الدرويشية في دمشق ، وجامع العادلية ، وجامع الخسروية في حلب ، ومسجد محمد علي بالقلعة في القاهرة .

وتلحق « الزوايا » المقامة في شمالي إفريقيا بالمساجد ، لأنّها تضم مسجداً ، وحجرات للدواش ، وغرفاً للطلاب ، ومطاعم للحجاج والطلاب والمحاجين ، وقاعات للدراسة ، وتلحق بها مساحات من الحدائق والبساتين ، ومثلها في بلاد الشام <sup>٥</sup> التكية السليمانية في دمشق



\*إسطنبول

## القصور :

بعد الفتوح التي حرر بها العرب المسلمين بلاد الشّام والعراق وشالي إفريقيا ، بدأ بعضهم يميل إلى حياة الترف والنعيم ، فظهر في المجاز في عصر الرّاشدين قصور شيدت من طبقتين أو ثلاث<sup>(٢١)</sup> .

وبني معاوية بن أبي سفيان أول قصر أموي في بلاد الشّام ، ويسمى « قصر الخضراء » ، وسمى بعدها « دار الإمارة » ، لأنَّ الخلفاء الأمويين توارثوه من بعده ، ويذكر ابن عساكر ١٢٨/٢ : « أنَّ الخضراء التي فيها قصر معاوية من بناء أهل الجاهلية ، من بناء قد بنوه » ، ولعلَّ معاوية رممه وأضاف إليه ثم سكنه منذ ولادته على الشّام ، والتهمت النار هذا القصر أواخر عهد الفاطميين ، كما يروي ابن كثير<sup>(٢٢)</sup> ١٠ « أُلقيت نار بدار المُلُك ، وهي الخضراء المتاخمة للجامع - الأموي - من جهة القبلة فاحتبرت<sup>(٢٣)</sup> » ، « وبادت الخضراء وصارت كوماً من تراب ، بعدما كانت في غاية الإحكام والاتقان ، وطيب الفناء ، ونزة المجلس ، وحسن المنظر » ، وبقيت المنطقة التي كان فيها القصر تحمل اسم الخضراء ، وأقيم على جزء منها عام ١٧٤٩ م « قصر العظم » ، الذي ما زال حتى الآن مستعملاً كمتحف للتقاليد الشعبية .

ويعُدُّ « قصر المشتى » في البلقاء ، من أهمّ الآثار الشّامية الإسلامية ، حيث يمثل الشخصية الفنية في بلاد الشّام ، وخصوصاً في الزخارف المؤلبة من أشكال الحيوان والطّيور ، والأشكال الأدمية ، صيغت وسط تفريعات من أغصان الكرمة . ١٥

أما « قصیر عمرة » ، الذي اكتشفه عام ١٨٩٨ م العالم « موزيل Muzil » ،

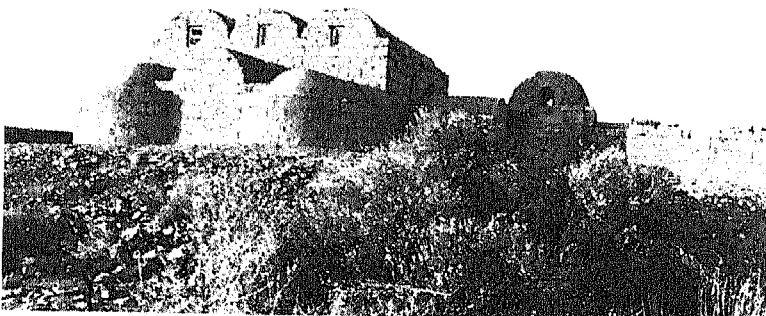
(٢١) انظر: تاريخ الفن عند العرب والمسلمين ، للأستاذ أنور الرفاعي ، دار الفكر ، ط٢ ، سنة ١٩٧٧ م والفن العربي الإسلامي في بداية تكوئه ، د. عفيف هنسي ، دار الفكر ، ١٩٨٣ م ، والفن الإسلامي لمارسيه ، ترجمة د. عفيف هنسي .

(٢٢) البداية والنهاية ٩٧/١٢

(٢٣) البداية والنهاية ٩٣/١٢

وتکاد الصور الجدرانية تغطی جميع جدرانه ، فقد بناء الولید بن عبد الملک في الأردن ، وبنی « قصر المنية » قرب بحيرة البناصرة في فلسطين ، و « قصر أسيس » في جنوب شرقى دمشق .

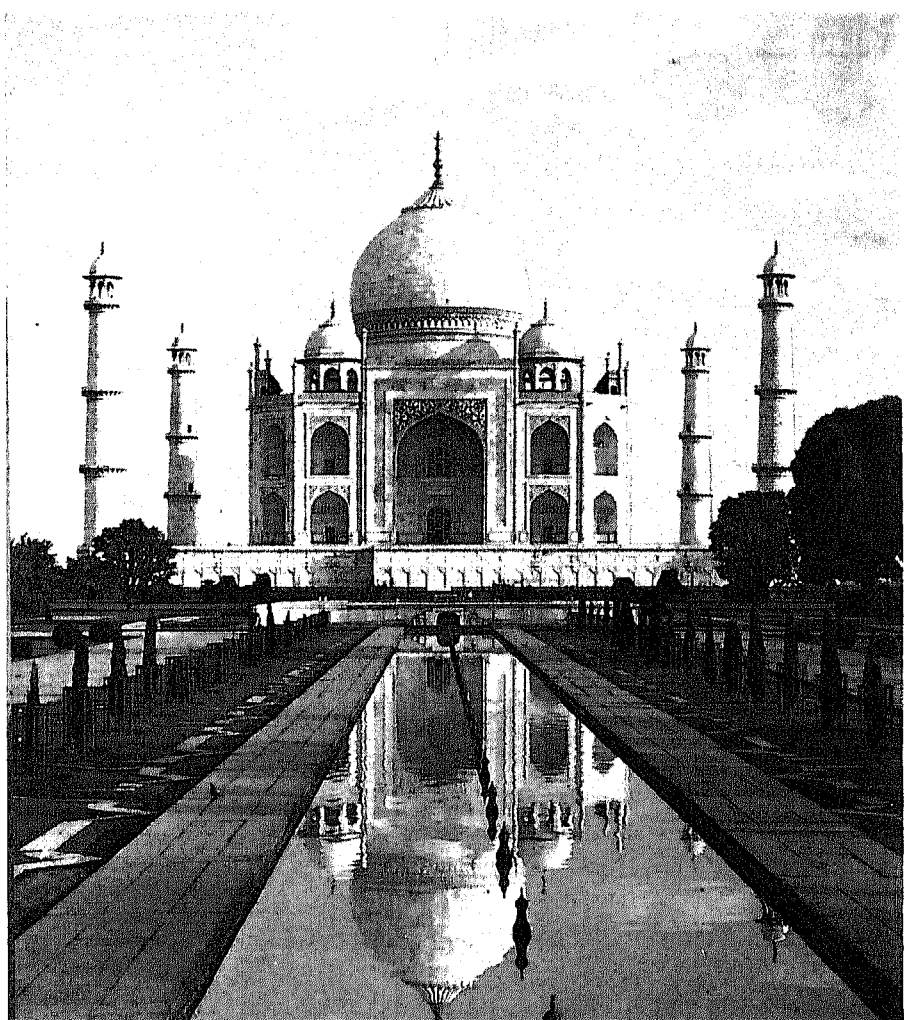
وفي عام ١٩٧٠ م ، أعلن الأثري « بن دوف » ، مساعد الأثري « مازار » ، عن اكتشاف ثلاثة قصور أموية في حي المغاربة في القدس ، وذلك خلال الحفريات التي بدأها « مازار » سنة ١٩٦٨ م ، لتوسيع حائط المبكى ، والكشف عن هيكل سليمان ، ويقول « بن دوف » : « إن هذه القصور طبق الأصل لما وجد في قصور الأردن وفلسطين » ، وأعلن « مازار » في تقريره ، أن الجدار الجنوبي للأقصى الذي يقوم فوق الصخر الطبيعي شرقاً وغرباً هو بناء إسلامي <sup>(٣٤)</sup> .



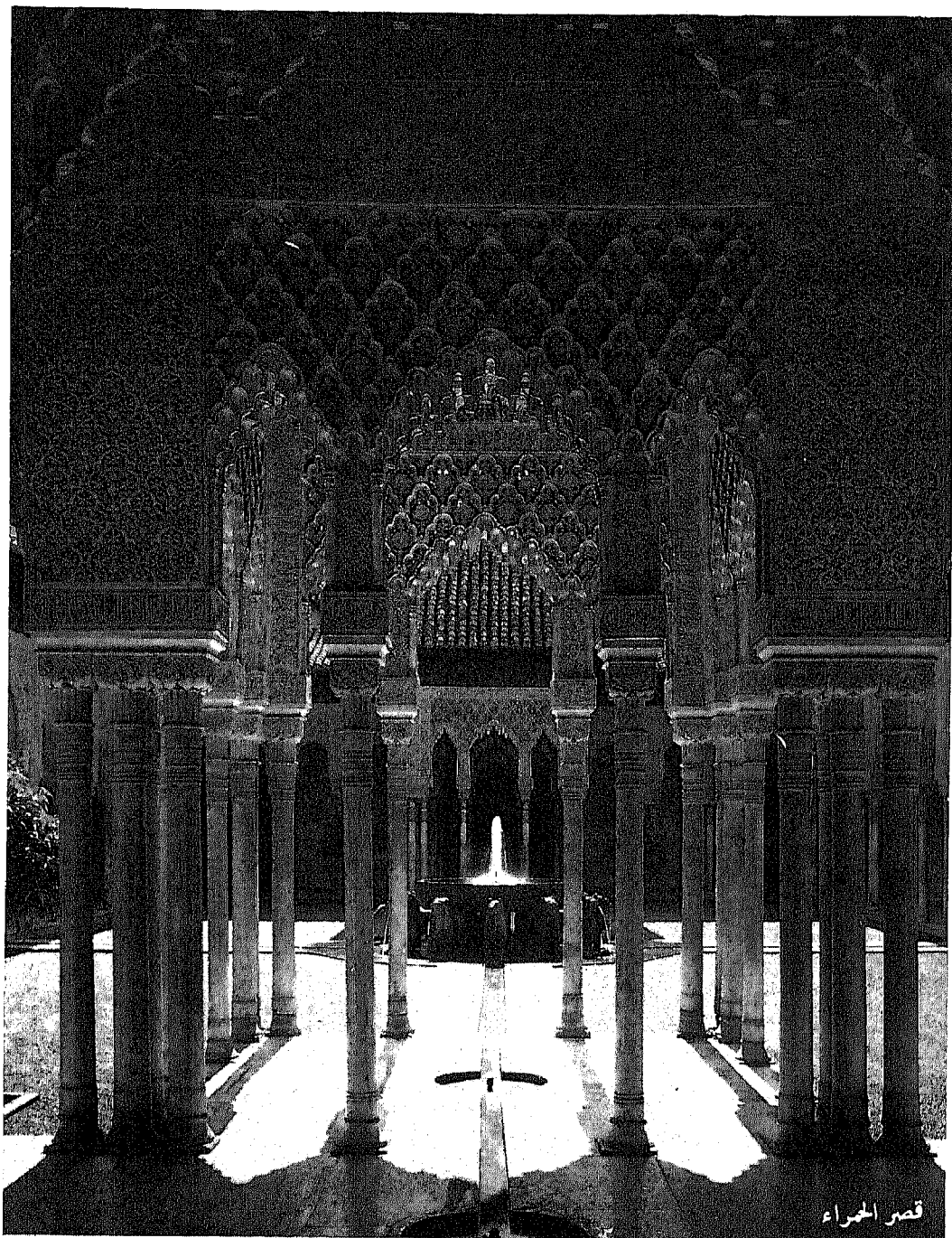
١٠

\*قصیر عَمْرَة

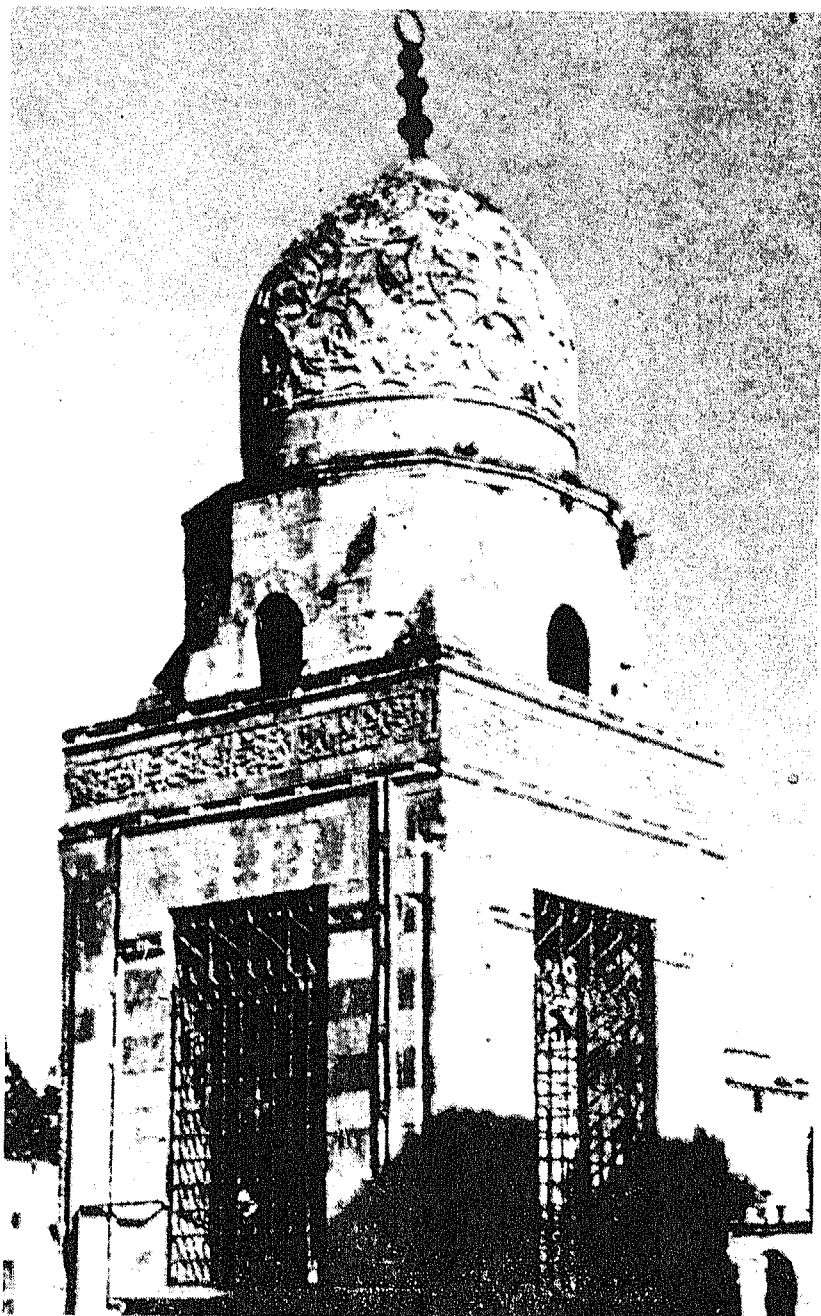
(٣٤) انظر الفن العربي الإسلامي في بداية تكوينه ، ص ١٠١



\*تاج محل ، تحفة فنية خالدة\*

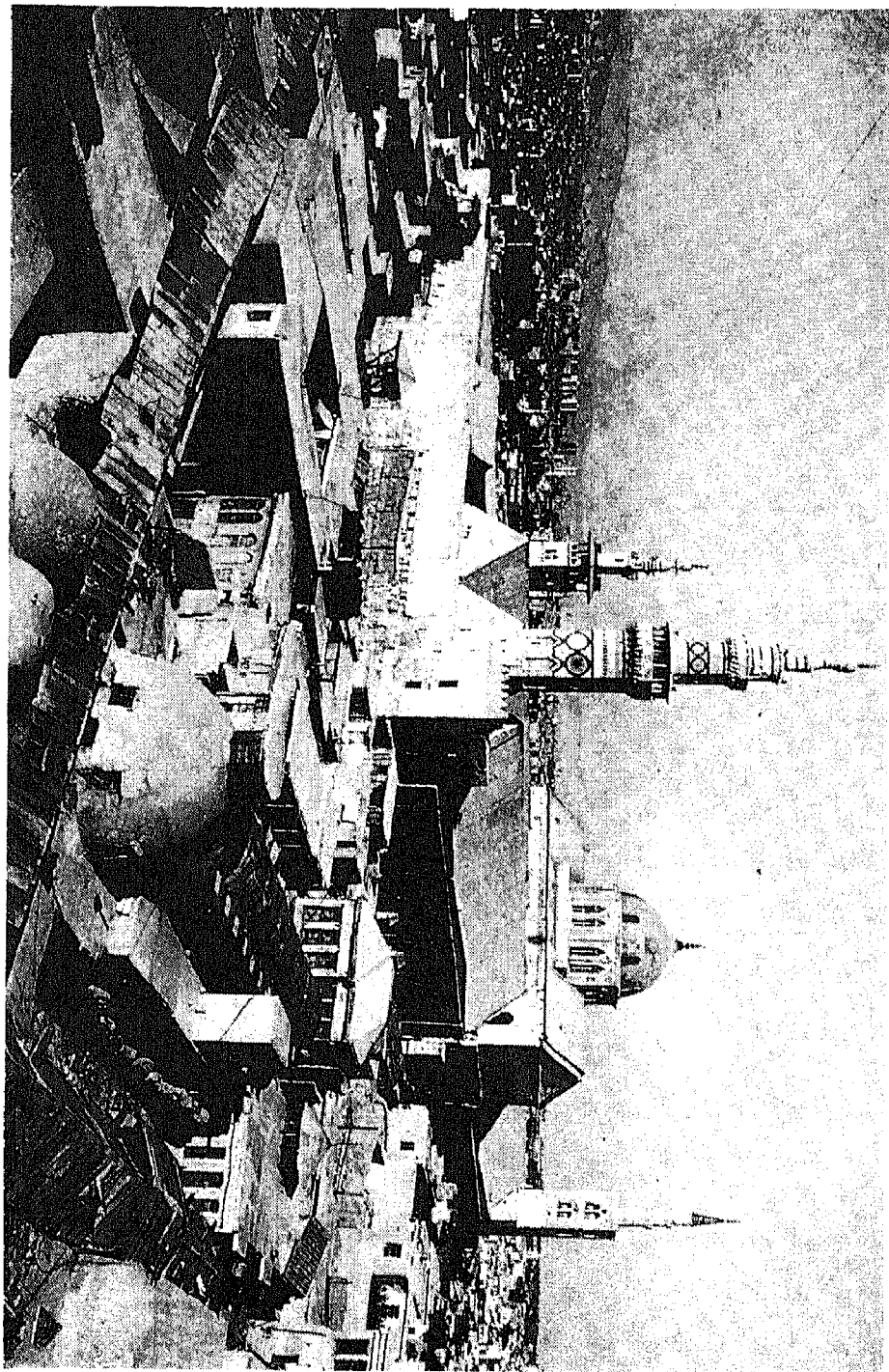


قصر الحمراء



\*نموذج البناء المملوكي

جامعة تونس



وبني هشام بن عبد الملك « قصر الرُّصافة » جنوبى الرّقة ، و « قصر الحير الغربي » الذي أعيد إنشاء واجهته في متحف دمشق ، و « قصر الحير الشرقي » على بعد مائة وخمسة كيلومترات شمال شرقى تدمر ، وعلى مسافة ستين كيلومتراً جنوبى الرّقة .

ومن القصور الأموية : قصر عنجر في البقاع ، وقصر الحرانة الذي أنشئ في بادية الأردن لأغراض دفاعية ، وقصر الموقر في الأردن ، وقصر الحالبات شمالي قصر الموقر ، وقصر الطُّوبة أو التّوبة ، أقصى جنوب بادية الأردن ، وقصر مروان بن محمد في حرّان .

« وتقوم القصور الأموية وفق مخطط متشابه ، وشكل معماري موحد ، يقوم على مبدأ السُّور المحيط ، والصَّحن الدَّاخلي الذي تشرف عليه أروقة تعقبها غرف في طابق أو طابقين ، ويأخذ السُّور الخارجي طابعاً حصيناً بعيداً عن الفتحات والزخارف ، ومع ذلك فإنَّ الأبراج لم تكن ضرورية لوظيفة الدفاع والتّحصين ، إذ إنَّ الباذية كانت آمنة دائماً ، بل إنَّ سُكَّانها كانوا موالي وأنصاراً للأمويين الذين ما زالوا يجُنون للحياة البدوية . ومن الممكن أن تكون الأبراج لتدعيم الأسوار من جهة ، وإلظهار البناء بظهور المنعة والقوة »<sup>(٢٥)</sup> .

أمّا قصور العُبَّاسيين فقد شملت دوراً واسعة ، وقباباً وأروقة ، وبساتين ومسطحات مظللة بالأشجار ، ومنها : « قصر النَّهْب » الذي بناه أبو جعفر المنصور في وسط بغداد ، و « قصر الْخُلْد » الذي بناه على شاطئ دجلة الغربي ، وبين الرّشيد على دجلة قصراً تأثّق في تجميله وزينته ، وبني الواشق في مدينة سامراء عدّة قصور منها « قصر الْهاروني » .

كما بني البرامكة - قبل نكبتهم سنة ١٨٧ هـ - قصوراً وتأثّقاً في تجميلها .

ولم تكن قصور الأمويين بالأندلس أقلّ روعة وبهاء من قصور العُبَّاسيين في

<sup>(٢٥)</sup> المرجع السابق ، ص ٩٥

الشّرق ، فقد اشتهرت قرطبة وغيرها من مدن الأندلس بقصورها الفخمة . فقد بنى النّاصر قصره في مدينة الزّهراء مقتدياً بجده الأمير محمد ، وأبيه عبد الرحمن الأوسط ، وجده الحكم ، الّذين شيدوا قصوراً فخمة ، منها : المجلس الزّاهر ، والبهو الكامل ، والقصر المنيف ، وبني النّاصر إلى جانب المجلس الزّاهر قصراً عظيماً سماه « دار الرّوضة » .

و « لقصر الحمراء » شهرة عالمية لروعه زخارفه ، وضخامة قاعاته العظيمة ، كقاعة هـ الأسود ، وقاعة السّفراء ، وقاعة العدل ...

ولما شيد المنصور بن أبي عامر « الحاجب » مدينة الزّاهرة ، بضواحي قرطبة ، بنى فيها قصراً فخماً .

ويُثْلِل « قصر البديع » في مَرَكُش نموذجاً للفن المراكشي ، وكان مؤلّفاً من صحن مستطيل الشّكل واسع جدّاً ، يشغل مركزه بركة ماء ، يشبه إلى حدٍ بعيد قاعة الأسود ١٠ في الأندلس .

وبني الفاطميين عند بنائهم القاهرة ، « القصر الشرقي » ، الّذى أعدّه جوهر الصقلي لاستقبال مولاه المعز ل الدين الله ، وبني العزيز « القصر الغربي » ، ومن قصورهم : قصر العرافاة ، وقصر البحر ، وقصر المؤلو .

وتسرّبت مؤثّرات من تركستان في بناء القصور في العهد السّلجوقي ، ويُثْلِل قصر ١٥ « قره سرای » في الموصل هذا العهد ، وقصر السُّلطان في قونية .

وفي عهد الصّفوّيين في إيران نجد قصوراً فخمة ، منها : قصر شهل ستون ، وقصر هشت بہشت ، وقصر آنیه خانة .

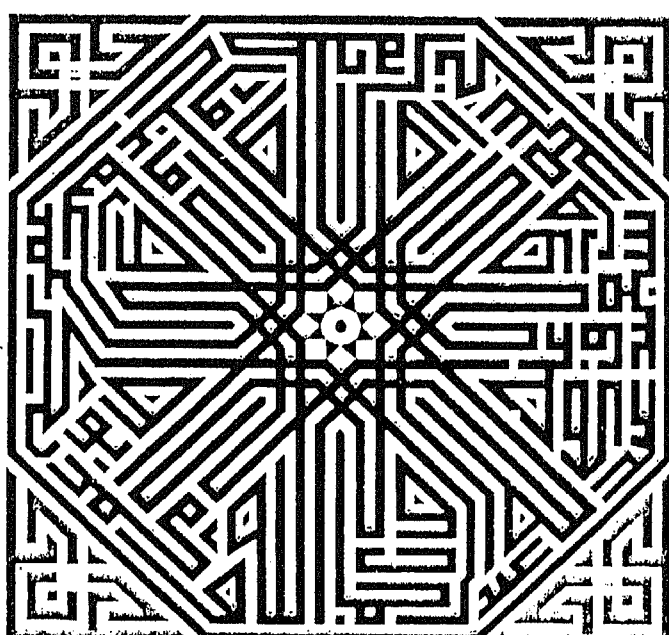
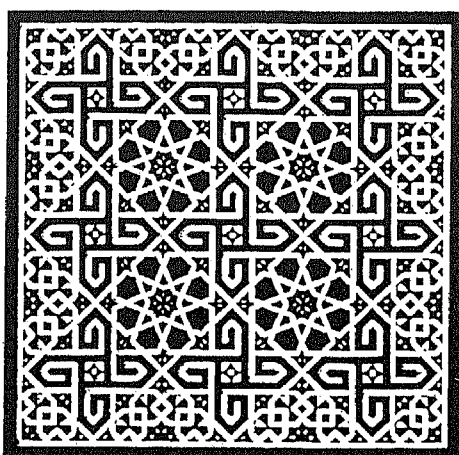
وكان معظم القصور فيها مسجد ، وحَمَام عبارة عن غرفة مستطيلة ، مرصوفة بالفسيفساء المتعددة الألوان ، « والشّيء الّذى ينفرد به « قصر المفجر » عن قصور ٢٠ الأمويّين التقليديّة وجود مسجد كبير خارج القصر ، وحمام كبير أيضاً ، وهذا الحمام



\* قصر الحمراء



\* جنة العريف



\*تشكيل كوفي (اسم النبي ﷺ وأسماء  
العشرة المبشرين بالجنة رضوان الله عليهم )

الخارجي يشبه الحمامات الرومية ، من حيث غرف الاستحمام بماء الدافع ، وأخرى للاستحمام بالهواء الحار ، وأخرى لمسح الجسم وفركه بالزيت .. كلها مجهزة بما يلزمها من أتون لتدفئة الماء والهواء ، وأقنية للماء الدافع ، وأخرى للهواء الحار ، ومقاعد ومغاطس للاستحمام .. »<sup>(٣٦)</sup> .

☆ ☆ ☆

٦

**والحمامات** : الإسلامية ،ضمًّا معظمها القسم « البراني » ، وهو القسم البارد ، والقسم « الوسطاني » وهو القسم المعتدل ، والقسم « الجوني » ، وهو القسم الحار .

وبيت النار يسخن مياه الحمام المنتشرة بوساطة أنابيب فخارية ، أو حجرية إلى كل ماقصص الحمام .

١٠ **وتغطّي الحمام قباب يتسرّب النور فيها من خلال فتحات زجاجية صغيرة ، وتحفل قاعة الاستراحة بالتزينات الجدارية البديعة .**

لقد انتشرت الحمامات في أرجاء الدولة العربية الإسلامية انتشاراً واسعاً<sup>(٣٧)</sup> ، وأقدم حمامات بلاد الشام مثلاً ، حمام « قصير عمرة » ، الذي ما زال قائماً حتى يومنا هذا ، وفي « قصر الحمراء » نوذج لحمام يرجع إلى القرن الرابع عشر الميلادي ، وهو يتَّألف من الأقسام ذاتها ، التي وردت في مطلع الفقرة هذه .

☆ ☆ ☆

---

(٣٦) تاريخ الفن عند العرب والمسلمين ، ص ١٠٠

(٣٧) كان يُوزع على الحمامات في كل يوم جمعة : العطر والنند والمسك والعود والعنبر والكافور ، لقد بلغت حمامات بغداد ٢٠٠ حماماً ، وفي الفسطاط ١١٧٠ حماماً ( كما ذكر المقرizi ) ، وفي قرطبة ٣٠٠ حماماً ( كما يذكر المقربي ) .

## الرسم والتَّصویر :

لقرب عهد العرب المسلمين بعبادة الأوثان ، وردت أحاديث لاتشجع على الصور الجسمة<sup>(٣٨)</sup> ، أمّا الصور على مسطحات كالورق والثياب والستور والمدران والبسط والنقود .. فالقول لا حرمة فيها يستند إلى حديث رواه مسلم عن زيد بن خالد الجهني عن أبي طلحة الأنباري ، قال : سمعت رسول الله عليهما يقل : لا تدخل الملائكة بيته<sup>٥</sup> فيه كلب ولا تماثيل ، فأتيت عائشة ، قلت : إن هذا يخبرني أن النبي عليهما قال : لا تدخل .. « القول » ، فهل سمعت رسول الله عليهما ذكر ذلك ، فقالت : لا ، ولكن سأحدّثكم بما رأيته فعل ، رأيته خرج في غزاته ، فأخذت نمطاً<sup>(٣٩)</sup> فسترته على الباب ، فلما قدم فرأى النمط ، عرفت الكراهة في وجهه ، فجذبه حتى هتكه ، وقال : « إن الله لم يأمرنا أن نكسو الحجارة والطين » ، قالت : فقطعنا منه وسادتين ، وحشوتها<sup>١٠</sup> ليها ، فلم يعب ذلك على<sup>(٤٠)</sup> .

لقد حرص المسلمون على خلو المساجد من الصور تماماً ، ولكنها وجدت على جدران قصير عمرة ، مرسومة على الجص لست شخصيات ملكية يلبسون ثياباً حسنة ، وجموعة رجال تقوم بتدربيات رياضية ، ومشهد صيد ، ومشهد راقصات وموسيقيين .. وفي واجهة قصر الحير الغربي الخارجية عدد من التماثيل ، وفي داخله تمثال لل الخليفة يركب حصاناً ، عدا عدد من الصور ، أجملها صورة نصفية لامرأة تحمل سلة وقد التفت حول عنقها ثعبان ، وفوقها مخلوقان خرافيان ، ويحيط هذه الصورة شريط تزخرفه

(٣٨) المحرّم من الصور ما كان كاملاً من التماثيل ، أمّا ما فقد عضواً لا يكفيه الحياة بدونه فهو مباح في رأي بعض الفقهاء .

(٣٩) النمط : ظهارة فراش ما ، « اللسان : غط » ، وهي هنا من سياق الحديث عليها صور .

(٤٠) روى الترمذى عن عتبة أنه دخل على أبي طلحة الأنباري يعوده ، فوجد عنده سهل بن حنيف - صحابي - قدعا أبو طلحة إنساناً ينزع نمطاً تحته ، فقال له سهل : لم تزعجه ؟ قال : لأنّ فيه تصاوير ، وقال فيه النبي ما قد علمت ، قال سهل : أ ولم يقل رسول الله عليهما : إلا ما كان رقاً في ثوب ، فقال أبو طلحة : بلى ، ولكنّه أطيب لنفسي .

أفرع نباتية ، تولّد دوائر ، ويترفع منها عناقيد وأوراق نباتية ، وفي وسط هذه الصورة ميدالية يحفّ بها شريط من حبات اللؤلؤ ، ويزين عنق الامرأة عقد من اللؤلؤ<sup>(٤١)</sup> .

ونجد في المساجد التي بنيت أيام الأمويين زخارف نباتية بالفصيقات ، كما في المسجد الأموي بدمشق ، وقبة الصخرة بالقدس ، ولمسجد النبوي الشريف بالمدينة المنورة .

وفي أيام العباسيين بدأ الناس بتقبيل التماثيل لابتعادهم عن عصر عبادة الأواثان ، إذ لا خشية من العودة إلى تقديسها ، أو عبادتها ، فأقام المنصور فوق قبة قصره ببغداد تمثال فارس بيده رمح ، وأنشأ الأمين حرّاقات على نهر دجلة في أشكال الأسود والنسر والحيتان ، وجعل المقتدر في قصره تماثيل فرسان وطيور ، متأثرة بالفن الساساني أو البيزنطي .

ونجد صوراً إنسانية وحيوانية تعود إلى أيام الفاطميين والأيوبيين ، وفي الأندلس نجد التماثيل في القصور ، وأهمها أسود قصر المراء ، وتماثيل الزهراء .

ومن آثار العرب المسلمين في فن الرسم والتّصوير عدد كبير من الخطوطات المزينة بالصور ، تعود إلى القرن الثالث عشر الميلادي وما بعد ، مثل « كليلة ودمنة » ، و « مقامات الحريري » ، فنسخة المقامات في المكتبة الأهلية بباريس ترجع إلى منتصف القرن السابع المجري ، الثالث عشر الميلادي ، فيها زهاء مائة صورة .

ومن مدارس الرسم والتّصوير في الحضارة العربية الإسلامية :

المدرسة السلجوقيّة : في القرن السابع المجري ، الثالث عشر الميلادي ، رسم فيها فنانو هذه الفترة صوراً داخل الخطوطات ، كخطوطة « عجائب الخلق » للقزويني ، وخطوطة في البيطرة ، فيها صور أطباء يحضرن دواء ،

(٤١) تاريخ الفن ، ص : ١١١ ، وما بعدها .



\*مئنهات مغولية - فارسية

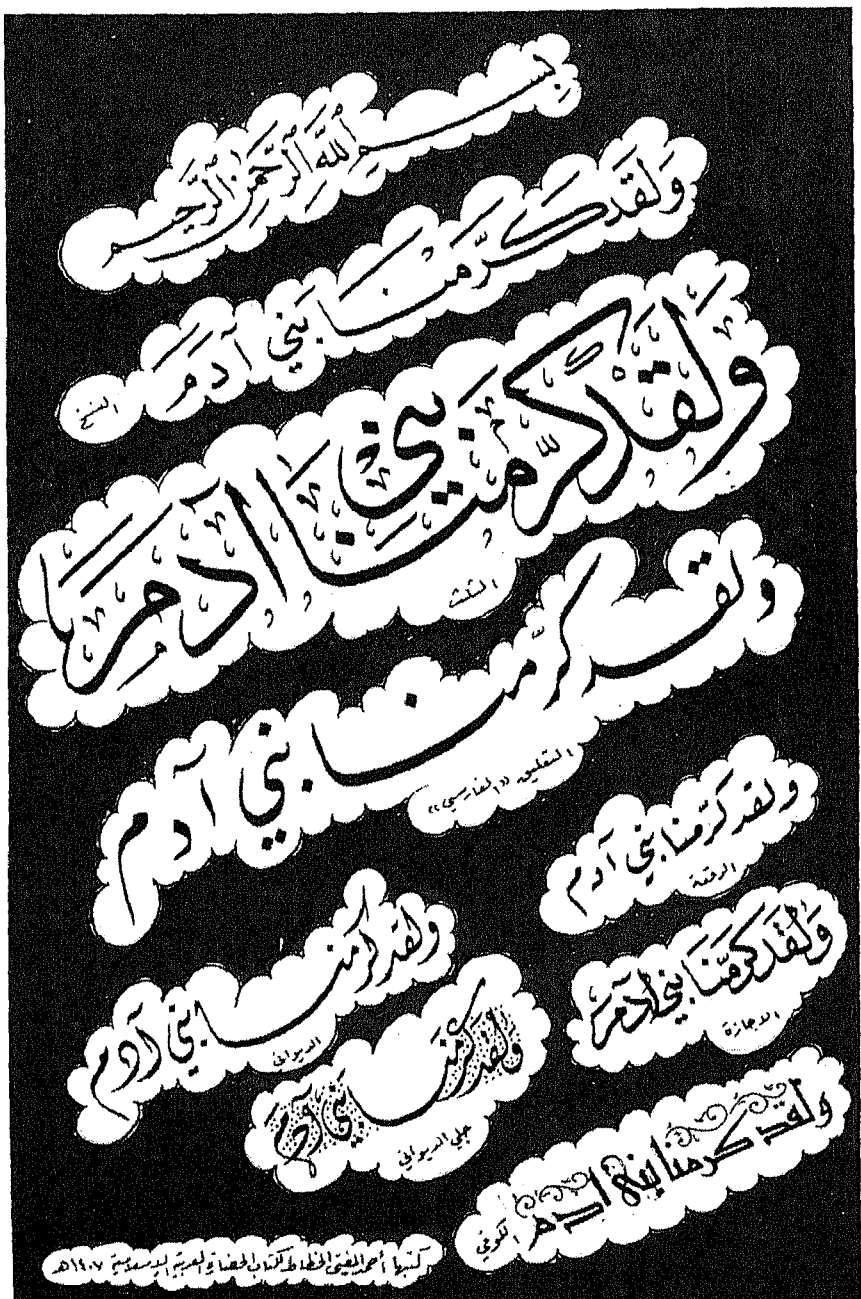
أو جراحين يقومون بعمليات جراحية ، ومقامات الحريري بريشة محمود الواسطي ،  
أشهر فناني هذه الفترة .

والمدرسة الإيرانية المغولية : في القرن الثامن الهجري ، القرن الرابع عشر  
الميلادي ، حيث التأثيرات الصينية ، وتمثلها مخطوطة من كتاب منافع الحيوان ،  
مخطوطاً في مكتبة مرجان بنديبورك ، وجواجم التاریخ للوزیر المؤرخ رشید الدین .  
رشید الدین .

وفي إيران مدرسة التصوير التيموريه : في القرن التاسع الهجري ، الخامس عشر  
الميلادي ، لقد جمع شاه رخ بن تيمور في هرآء بخراسان النساخين والرسامين لتزويد  
مكتبته بالمستنسخات ، وأسس ميرزا بن شاه رخ مكتبة ومعهد لفنون الكتابة ، عمل  
فيه أربعون فناناً بين مصور ومذهب وخطاط ومجلد . فتبلورت هذه المدرسة ، ومن  
تصوريها أمير شاهي ، وغياث الدين ، وأكثر إنتاجهم كان في تصوير الشاهنامة ،  
وكتب الشعر . وفي المكتبة الوطنية في باريس مخطوطة كتاب مجموعات النجوم  
لعبد الرحمن الصوفي ، تعود إلى سنة ٨٤١ هـ = ١٤٣٧ م ، فيها كثير من الصور الأدبية  
والطيور والحيوانات التي توضح أسماء النجوم ، والمجموعات الفلكية .

وفي هرآء ظهر كال الدين بهزاد « معجزة عصره » ، لقد دخل على الرسم والتصوير  
كثيراً من التطوير ، وهو من أوائل المصورين المسلمين الذين وقّعوا على أعمالهم الفنية  
بأسئلهم صريحة وبوضوح ، وامتاز كالدين بقدرته على مزج الألوان ، والتعبير عن  
الحالات النفسية المختلفة ، فانتهى على يديه تطور التصوير الإيراني في عهد المدرستين  
الإيرانية - المغولية ، ثم التيموريه ، فيبلغ التقى منتهاه . ١٥

وتتأثر مدرسة بخارى التي ازدهرت في القرن العاشر الهجري ، السادس عشر  
الميلادي بالمدرسة التيموريه ، وبكمال الدين بهزاد وتلاميذه ، وأبرز أعمالها المناظر  
الغرامية . وبارى الرسامون في المدرسة الصفوية في تصوير نسخ شاهنامة الفردوسي ،  
٢٠



وظهر فيها الميل إلى تصوير الدّراويش والأمراء في ثيابهم الأنثى ، حيث ظهر نوع من العوام الكبيرة ذات الرّيش والأزهار .

وكان أكثر رسّامي المدرسة العثمانية من غير الأتراك ، فصورة محمد الفاتح المعروضة في المتحف الوطني بلندن ، من رسم الرّسام الإيطالي جنتلي بليني سنة ١٤٨٠ م ، ورسّامو مخطوطة تاريخ آل عثمان ، ومخطوطة سليمان نامة إيرانيون ، ولكن ظهر التأثير التّركي بشكل الملابس .

→ وبلغ تصوير الأشخاص القمة في المدرسة المغولية الهندية ، حيث صُورت فيها صور المتّصوفين والنسّاك والمنود وهم يجادلُون الأمّراء والأسّراف .

☆ ☆ ☆

١٠ هذا .. ويمكن عدُ الخط العربي نوعاً من الفنون الجميلة ، لقد تفَنَّنَ المسلمون في تجميل الخط ، وكتابته كتابة فنيّة جميلة ، وبدأ تجويد الخط العربي في مدينة الكوفة ، ظهر الخط الكوفي ، ثم أصبح له سبعة أنواع رئيسة هي : الثُّلث ، والنَّسخ ، والرِّقعة ، والديواني أو الهمايوني ، والفارسي ، والإجازة أو التّوقيع ، والكوفي .

١٥ واحتلَّ الخطاطون مكانة عالية ، ومنهم « قطبة » في أواخر العصر الأموي ، و « الضحاك » الذي عاش حتّى أوائل العصر العباسى ، و « إسحاق بن حماد » الذي أدرك خلافة المهدى ، و « الأحوال الحرر » الذي عاش أيام الرّشيد ، وابتكر عدداً من الخطوط ، والرياحاني الذي زها في عصر المأمون . وبلغت جودة الخط العربي ذروتها على يد الوزير العباسى أبي علي محمد بن مقلة ، الذي ضبط هندسة الخطوط ونسبيها ، وابتكر أخوه عبد الله خط النسخ ، ومن خطاطي العصر العباسى أبو الحسن علي بن البوّاب ، وياقوت المستعجمي . ٢٠

وساد في العصر الأيوبي والمملوكي ، الخط النسخي الأتابكي ، ومن أبرز خطاطي

العصر المملوكي ابن أبي رقبيه ، وشمس الدين الزفناوي ، وفي مصر أيام الطولونيين ، ظهر الخطاط « طبطب » .

وتطور الخط في المغرب والأندلس ، واتبع طريقاً خاصاً ، ظهر في الكتابات الأخرى ، وفي أسلوب الخط الباقي في المغرب .

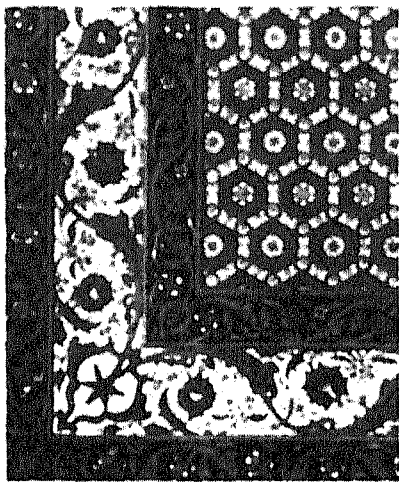
كما تطور الخط في إيران إلى أن وصل إلى خط التعليق الفارسي المعروف بأنواعه .<sup>٥</sup>

☆ ☆ ☆

وي يكن القول : أصبحت الزخرفة والنّقش التّزييني الهندسي عنصراً رئيساً في الفن العربي الإسلامي ، استمد من العنصر النباتي الجذع والورق لصنع الزخارف ، التي عرفت باسم « الرّقش العربي = الأرابيك » ، وتوضّحت معالمها في القرن الثالث المجري ، ونراها في الزخارف الحصيّة التي كانت تغطي الجدران في سامراء ، وفي آثار الطولونيين بمصر ، والزخارف أيام الفاطميين وفي إيران ، ظهر القاشاني ذو الزخارف النباتية ، والذي عكس بصدق تقليد الطبيعة ، متأثراً بالفن الصّيني .<sup>١٠</sup>

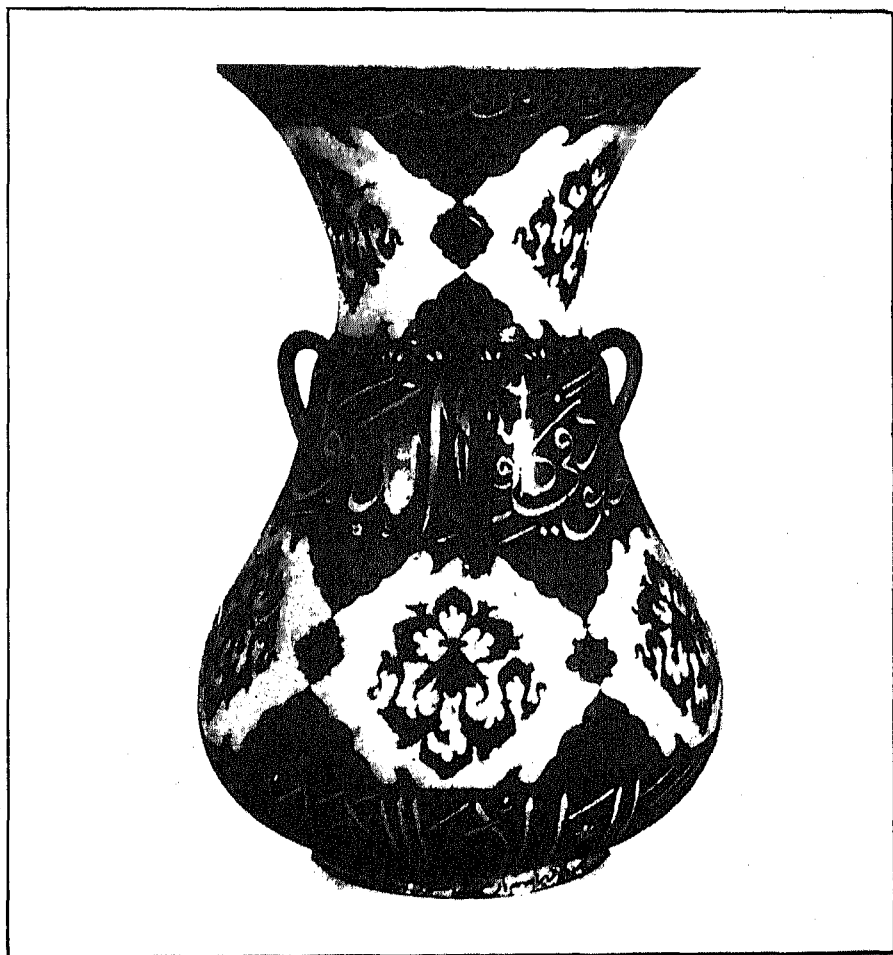
وفي الأندلس آثار قصر الحمراء بغرناطة ، وقصر بنى عباد بإشبيلية ، من أروع الأمثلة على جمال هذا الفن العربي الأصيل ورقّيه .

والخزف من الفنون التطبيقية التي استعملها العرب المسلمين في صناعة البلاطات <sup>١٥</sup> الزخرفية الجميلة ، لكسوة الجدران في البيوت والمساجد والمدارس .. كما استعملوه في عمل الأواني من أكواب وصحون وأباريق وقدور .. وبلغت صناعة التحف الزجاجية أوج مجدها في الشّام ومصر فيما بين القرن الثاني عشر الميلادي ، والقرن الخامس عشر الميلادي ، أيام الأيوبيين والمهاليك .



\*زخرفة إسلامية على الطراز المغربي يعود  
تلريجها إلى القرن الثامن عشر

وعاء من القرن السادس عشر تكسوه طبقة  
ملمساء رقيقة ، وعليه نقوش وكتابات  
إسلامية



## خاتمة

### أثر الحضارة العربية الإسلامية في النهضة الأوروبية

\* « وأنا من العرق العربي ، صديق الشمس  
القديم ، الذي ربح كل شيء ، ثم خسره » :  
[ ماريا لوبي مورغون ، فيليكس مانيه ، ر . سالوميرو ]  
٥ « سوريا السياحية » العدد ٢ ، المجلد ١ ، ربيع ١٩٨٤ م

التواصل والعطاء قديم بين الحضارات ، فما من حضارة قامت إلا وأخذت من سبقها ، ثم أضافت وأبدعت ، فحركة الحضارة حركة تناوبية ، تأخذ وتعطي ، تتأثر وتؤثر ، فالشرق أول من أعطى ، ثم أخذ ، ثم أعطى ..

ولما جاء دور أمتنا في بناء الحضارة ، قامت بالدور المطلوب منها باتقان عل خير وجه ، لقد قامت بعمل إنقاذي له مغزاه الكبير في تاريخ الإنسانية ، فترجمت ، واقتبست ، ثم أضافت وأبدعت . وامتاز أجدادنا المسلمين بأنهم كانوا أمناء أوفياء ، نقلوا العلوم ونسبوها إلى أهلها وأصحابها ، ولو وجد الأوربيون انتحالاً ، لفضحوا وهولوا ، وناحوا وعابوا مستصرخين الأمانة العلمية ، مع أنهم لم يكونوا أمناء على تراثنا عندما ترجموه ، إنهم نسبوا قسماً مما نقلوه إلى أنفسهم .  
١٥

وعندما أحيا الأوربيون تراث اليونان ثانية ، طمسوا فضل العرب القدماء عليه ، وأزالوا بصمات العرب المسلمين في ترجمته ودراسته ونقده وتصويبه .. وحاولواربط

هـ حضارتهم باليونان والروماني مباشرة ، ولكنهم أصبحوا حين يبحثون في تاريخ العلوم والفكر والفنون ينقلبون في غيابه يرتكبون بصعب لا يستطيعون لها تذليلًا من جراء طمسهم تلك البصمات ، ولذلك نجدهم يرجعون حيناً بعد حين فيعنون بعض العناية بالمسات العربية الإسلامية ، وينقّبون شيئاً من التّنقيب عن تاريخ العلوم ، هـ وقل أن تسلم عنایتهم هذه من تعصّب حاقد ، أو من خدمة مطامع دوّلهم السياسيّة والاستعماريّة .

وفي القرون التي كانت حضارتنا في أوج ازدهارها ، وبالتالي في قمة عطاءاتها ،  
كانت هناك معابر وقنوات ، انتقلت وتسربت عبرها علوم هذه الحضارة وثقافتها  
وفنونها إلى الغرب الأوروبي في العصور الوسطى ، قبيل عصر النهضة ، وهذه القنوات  
هي :

الأندلس « إسبانية » : التي فتحها طارق بن زياد سنة ٩٢ هـ = ٧١١ م ، و « لم  
تشهد بلاد الأندلس - كما يقول ديورانت - في تاريخها كله حكمًا أكثر حزماً وعدالة  
وحرّيّةً مما شهدته في أيام فاتحها المسلمين » .

وتبوأ إسبانيا مركز القوة العظمى في العالم مرتين في التاريخ : الأولى في القرن  
الرابع المجري ، (العاشر الميلادي) زمن الخليفة عبد الرحمن الناصر ، والثانية في القرن  
السادس عشر الميلادي ، في الفترة التي كانت تمثل وتهضم الحضارة العربية الإسلامية ،  
لذلك قال المؤرخ والمفكّر الإسباني « سانسيت أولبورنوت » : « إنَّ الفتح الإسلامي  
إسبانيا ، جلب إليها كلَّ خير » .

لقد كانت الأندلس بجامعتها ومدارسها وازدهارها محطةً أنظار الأوروبيين ، ومصدر  
إشعاع فكري حضاري لمدة ثمانية قرون ، بدأت عام ٧١١ م ، وانتهت عام ١٤٩٢ م .

وصيقليّة وجنوبي إيطالية : (مركز الاحتلال الجغرافي والتاريخي بين الحضارة  
الإسلامية والغرب الأوروبي ) : فتح المسلمين صقلية سنة ٢١٢ هـ = ٨٣٧ م على يد

الفقيه المجاهد أسد بن الفرات ، تلميذ مالك بن أنس ، وبقوا فيها حتى الغزو  
النورماندي سنة ٤٨٤ هـ = ١٠٩٠ م .

لقد كانت حضارة المسلمين عند فتح صقلية في أوج عظمتها ، فانسابت إليها خلال  
قرنين من الزَّمن ألوان الثقافة والعلوم من العالم الإسلامي ، فقادت فيها حضارة رائعة ،  
وغدت حديقة يانعة ، تزهو بعلومها وتجارتها وصناعتها . واستمرت في الإزدهار حيناً  
من الدُّهر بعد احتلال النورمانديين لها ، فقد قدّروا تفوق المسلمين الحضاري ، فأثروا  
الانتفاع بعلوم المسلمين وحضارتهم وصناعتهم ، ولذا فقد سمحوا ببقاء جالية إسلامية في  
صقلية ، تعيش في ظلّهم آمنة ، ممتعة بشعائرها ونشاطها العلمي والصناعي ، فزمن  
روجر الثاني وضع الإدرسي موسوعته الجغرافية : « نزهة المشتاق في اختراق الأفاق » .  
١٠ أمّا فردريك الثاني ، فقد كان له فضل كبير في نشر الحضارة الإسلامية في أوربة ،  
عندما استيقن أنَّ العلوم والآداب تأبى التميُّز بالمكان ، وترنو إلى التلاقي والتعارف  
والتهادي في حرم لاتدوسه رجل أيّ متّعصِّب ، وبهذه الرُّوح ساعد مدرسة « سالرنو »  
الطُّبَّية ، التي نشرت الطُّبَّ العربي الإسلامي ، وأسس جامعة « نابولي » منارة علم  
للحضارة العربية الإسلامية جنوبي إيطالية .

١٥ وهكذا نجد من نتائج الفتح الإسلامي لصقلية أنَّ فرضت الحضارة الإسلامية نفسها  
على النورمانديين أوّلاً ، وعلى أوربة كلها ثانياً ، إنَّ شعاعاً من نور الحضارة الإسلامية  
اتَّخذ سبيله إلى أوربة بدءاً من القرن الثاني عشر الميلادي ، لا عن طريق اللاتين  
أو البيزنطيين ، بل عن طريق المسلمين بالأندلس وصقلية الإسلامية .

٢٠ والحروب الصليبية : التي فتحت عيون الغرب على الشرق ، وأنتهت عزلة الغرب  
الأوربيّين عمّا في الشرق من حضارة ، وألقت ضوءاً على مافيه من تقدُّم علمي ،  
وازدهار حضاري .

إنَّ يقظة أوربية شاملة - في شتى الحالات - دخلت المجتمع الأوروبي في عصر

الحروب الصليبية ، حتّى أطلق عليها « سكنز » اسم : « النّهضة الأوّريّة في القرن الثاني عشر » ، فليس من المصادفة أبداً أن تبدأ أوّرية نهضتها العلميّة ، ويحظى بها الفكرية من المناطق التي وصل إليها المسلمون ، ذلك لأنّهم تركوا تراثاً حضارياً رائعاً ، كان له أثر حضاري في المناطق التي وصل إليها ، مشكلاً عاملًا من أهمّ عوامل اليقظة الأوّرية ، ونهضتها الحديثة . والأمر بدهي ، فال المسلمين في القرون الوسطى كانوا متفرّدين في العلوم والفلسفة والفنون ، ونشروها أيّاً حلّتْ أقدامهم ، وتسرّبت من عندهم إلى أوّرية منذ القرن الثاني عشر الميلادي ، عندما بدأت حركة ضخمة لترجمة الكتب وخلاصة الفكر العربي الإسلامي ، من العريّة إلى اللاتينيّة ، وكُنّا نقول بقيت هذه الكتب تدرّس حتّى القرن السابع عشر الميلادي ، بينما جاء في المجلة التي يصدرها اليونسكو « بريد اليونسكو » عدد تشرين الأوّل ١٩٨٠ م ، في الصفحة ٣٨ ، أنّ كتاب القانون بقي يدرّس في جامعة بروكسل حتّى سنة ١٩٠٩ م . لذلك قال د . أوسلر : لقد عاش كتاب القانون مئة أطول من أيّ كتاب آخر ، كمراجع أوحد في الطّب ، لقد وصلت عدد طبعاته إلى خمس عشرة طبعة في الثّلاثين سنة الأخيرة من القرن الخامس عشر ، وعشرين طبعة في القرن السادس عشر ، وقد زاد عدد الطّبعات أكثر في القرن السابع عشر .. فابن سينا مكّن علماء الغرب من الشّروع بالثورة العلميّة ، التي بدأّت فعلاً في القرن الثالث عشر ، وبلغت مرحلتها الأساسيّة في القرن السابع عشر .

وعلى الرغم من هذا .. فنظرة أكثر الأوّريّين نحونا نظرة تعصّب ، تجعلهم يشيرون أنّ أيّ شيء سيتحقق في الوطن العربي ، ومن هنا جاءت نظرتهماليوم - على العموم - نظرة هضت حقّنا يوم أبدعنا .

٢٠ ومع ذلك ، قامت صيحات علميّة موضوعيّة منصفة ، وعلى قلّتها ، أعطت حضارتنا وأعلامها الكبار ، جزءاً ولو يسيراً من الحقّ والإنصاف ، فكتاب زيفريد هونكه « شمس العرب تستطع على الغرب » مشهور معروف ، وكتاب غوستاف لوبيون « حضارة العرب » معروف أيضاً ، وقدّم ماكس فانتييجو كتابه

« المعجزة العربية » Le Mircale Arabe ، وفي مؤتمر الحضارة العربية الإسلامية ، الذي عقد في جامعة « برنسنون » في واشنطن عام ١٩٥٣ م ، تقرر أنَّ كلَّ الشواهد تؤكِّد أنَّ العلم العربي ، مدين بوجوده إلى الحضارة العربية الإسلامية ، وأنَّ النهج العلمي الحديث القائم على البحث واللاحظة والتجربة ، والذي أخذ به علماء أوربة ، إنما كان نتاج اتصال العلماء الأوروبيين بالعالم الإسلامي ، عن طريق دولة العرب المسلمين في الأندلس .

ولكن اقتباس هذه الحضارة الرائعة من قبل الأوروبيين كان أبتر ، وهذا الأخذ كان ناقصاً ، لأنَّهم أخذوا الجانب العلمي المادي ، وتركوا الجانب الروحي الإنساني ، لذلك ستقتصر حضارتهم المبتورة والتي أغرفت في المادية على نفسها . ودليل فراغها الروحي الهائل ، أنَّ كلَّ دعوة ، ولو كانت تافهة هواء ، تلقى قبولًا ، وتجد أتباعاً ، حتى من جاء من الهند يبشر بالضحك في الحياة ، والضحك ليس غير ، وجد أتباعاً ومربيين .

وأخيراً .. لقد قرأت عباراتٍ مؤثرة بخط إسباني ، زار كهف الملك ميلوس في بلدة معلولا قرب دمشق ، تقول : « أنا من العرق العربي ، صديق الشمس القديم ، الذي ربح كلَّ شيء ثم خسره » ، إنه من نسل عرب الأندلس ، الذين سطعت شمس حضارتهم على العالم ، علوماً وإخاءً وإنسانية وعدالة ورفاهية وطمأنينة فربح كلَّ شيء ، ثم خسر هذه المعاني عندما لم يقتبس الغرب قيم حضارة المسلمين الروحية ، وأغرق بعاداته .

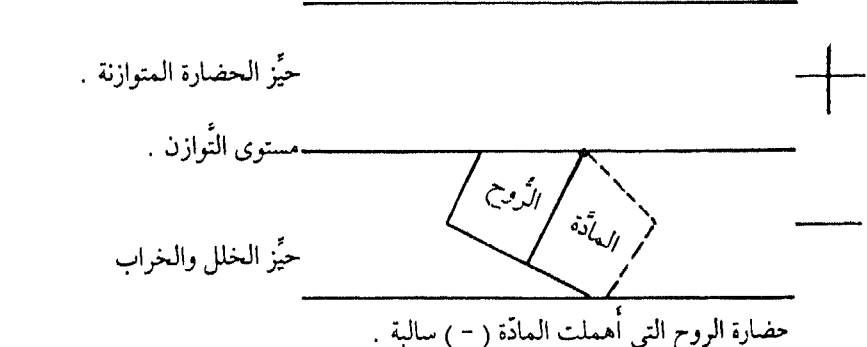
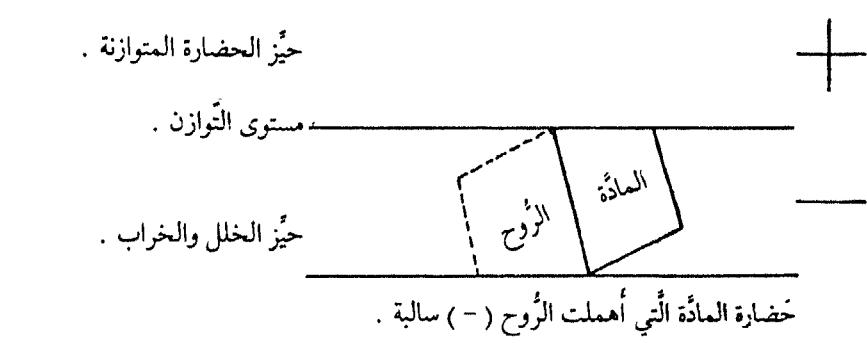
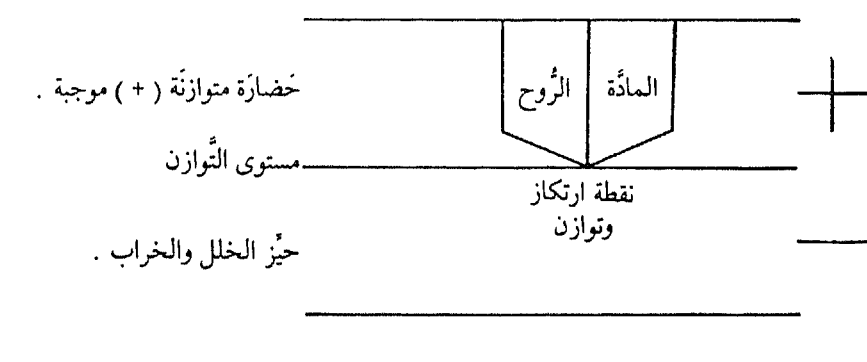
﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّنْ ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شَعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَاوَرُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ إِنَّ اللَّهَ عِلْمُ خَيْرٍ ﴾ [الحجرات: ١٣/٤٩] .

وآخر دعوانا أنَّ الحمد لله رب العالمين

د . شَوَّقِي أَبُو خَلِيل

## \* ضرورة التوازن بين المادة والروح

بعد أن تطاولت مخالب الإنسان وضمرت إنسانيته .



## المصادر والمراجع

|                                   |                                                                    |
|-----------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| محمد فاروق النبهان                | أبحاث في الاقتصاد الإسلامي<br>الاتجاه الحماعي في التشريع الاقتصادي |
| محمد فاروق النبهان                | الإسلامي                                                           |
| علي بن محمد الماوردي              | الأحكام السلطانية                                                  |
| محمد بن الحسين الفراء             | الأحكام السلطانية                                                  |
| وكيع « محمد بن خلف بن حبان »      | أخبار القضاة                                                       |
| أبو بكر محمد بن يحيى الصولي       | أدب الكتاب                                                         |
| روم لاندو                         | الإسلام والعرب                                                     |
| عز الدين بن الأثير                | أسد الغابة في معرفة الصحابة                                        |
| د . إبراهيم أحمد العدوي           | الأساطيل العربية في البحر المتوسط                                  |
| ابن منجب الصيرفي                  | الإشارة إلى من نال الوزارة                                         |
| شهاب الدين العسقلاني              | الإصابة في تمييز الصحابة                                           |
| خير الدين الزركلي                 | الأعلام                                                            |
| نعم قداح                          | إفريقية الغربية في ظل الإسلام                                      |
| محمد باقر الصدر                   | اقتصادنا                                                           |
| جييس هنري برستد                   | انتصار الحضارة ( تاريخ الشرق القديم )                              |
| لابن السيد البطليوسى              | الاقتضاب في شرح أدب الكتاب                                         |
| أنور الرفاعي                      | الإنسان العربي والتاريخ                                            |
| أبو الفداء الحافظ بن كثير الدمشقي | البداية والنهاية                                                   |
| د . نور الدين العتر               | البنك الاربوي                                                      |

|                                      |                                        |
|--------------------------------------|----------------------------------------|
| د . أحمد عبد العزيز النجّار          | بنوك لا ربويّة                         |
| محمد علي الزعبي وعلي زيعور           | البُوديَّة                             |
| عمرو بن بحر (الماجحظ)                | البيان والتبيين                        |
| لابن عذاري المراكشي                  | البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب |
| محمد عيسى                            | تاريخ البيمارستانات في الإسلام         |
| د . محمد جمال الدين سرور             | تاريخ الحضارة الإسلامية في الشّرق      |
| الشاطر بِصَيْلِي عبد الجليل          | تاريخ حضارات السُّودان الشّرقي والأوسط |
| د . حسن إبراهيم حسن                  | تاريخ الإسلام                          |
| أندريله إيار - جانين أوبيايه         | تاريخ الحضارات العام                   |
| ف . بارتولد ، ترجمة حمزة طاهر        | تاريخ الحضارة الإسلامية                |
| محمد الخضري                          | تاريخ التشريع الإسلامي                 |
| أ.ف. فرغارا                          | تاريخ شيلي                             |
| السير همرتون ترجمة ماري يني عطا الله | تاريخ العالم                           |
| جورج سارتون                          | تاريخ العلم                            |
| أنور الرفاعي                         | تاريخ العلوم عند العرب                 |
| محمد بن جرير الطبرى                  | تاريخ الرسل والملوك                    |
| عبد العزيز عثمان                     | تاريخ الشرق الأدنى القديم              |
| د . أنطوان مونكارت                   | تاريخ الشرق الأدنى القديم              |
| ل .أ . سيديو                         | تاريخ العرب العام                      |
| د . عمر فروخ                         | تاريخ الفكر العربي إلى أيام ابن خلدون  |
| د . سليم عادل عبد الحق               | تاريخ اليونان                          |
| محمود محمد عرنوس                     | تاريخ القضاة في الإسلام                |
| عبد الحليم أبو شقة                   | تحرير المرأة في عصر الرسالة            |

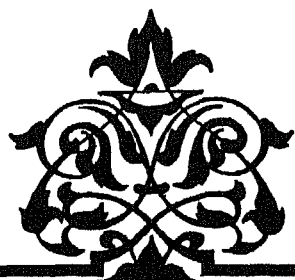
|                           |                                             |
|---------------------------|---------------------------------------------|
| توماس أرنولد              | تراث الإسلام                                |
| د . عماد الدين خليل       | التفسير الإسلامي للتاريخ                    |
| ظافر القاسمي              | الجهاد والحقوق الدُّولية العامة في الإسلام  |
| د . إحسان الهندي          | الجيش العربي في عصر الفتوحات                |
| لوثروب ستودارد            | حاضر العالم الإسلامي                        |
| د . نور الدين حاطوم       | الحركات القومية                             |
| تقي الدين أحمد بن تيمية   | المِسْبَة                                   |
| ستيبينو موسكاني           | الحضارات السَّاميَّة القدِيمَة              |
| جان ريسيلر                | الحضارة العربيَّة                           |
| أرنولد تويني              | الحضارة في الميزان                          |
| د . غوستاف لوبيون         | حضارة العرب                                 |
| آدم متر                   | الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري    |
| عمرو بن بحر (الماجحظ)     | الحيوان                                     |
| د . فتحي الدريري          | خصائص التشريع الإسلامي في السياسة والحكم    |
| طبعة دار المعرفة - لبنان  | دائرة المعارف الإسلامية                     |
| د . أحمد إبراهيم الشَّريف | دراسات في الحضارة الإسلامية                 |
| أرنولد تويني              | دراسة في التَّاريَخ                         |
| د . محمود قاسم            | دراسات في الفلسفة الإسلامية                 |
| توماس أرنولد              | الدُّعوة إلى الإسلام                        |
| د . عبد الرحمن بدوي       | دور العرب في تكوين الفكر الأوروبي           |
| د . عصمت عبد اللطيف دندش  | دور المرابطين في نشر الإسلام في غرب إفريقيا |
| د . سليم عادل عبد الحق    | روما والشَّرق الروماني                      |
| د . أحمد كمال الدين حامى  | السَّلاجقة في التَّاريَخ والحضارة           |

|                            |                                        |
|----------------------------|----------------------------------------|
| محمد العروسي المطوي        | السلطنة الحفصية                        |
| مالك بن نبي                | شروط النهضة                            |
| د . زيجريد هونكه           | شمس العرب تسقط على الغرب               |
| القلقشندى                  | صبح الأعشى في صناعة الإنسا             |
| شريف عكاشة                 | الصراع الحضاري في العالم الإسلامي      |
| محمد بن سعد الزُّهري       | الطبقات الكبرى                         |
| مالك بن نبي                | الظاهرة القرآنية                       |
| عبد الرحمن بن خلدون        | العبر وديوان المبتدأ والخبر            |
| د . منير العجلاني          | عقورية الإسلام في أصول الحكم           |
| د . أحمد شوكت الشطي        | العرب والطب                            |
| ابن قتيبة الدينوري         | عيون الأخبار                           |
| أحمد بن أبي أصيبيعة        | عيون الأنباء في طبقات الأطباء          |
| ابن طباطبأ                 | الفخرى في الآداب السلطانية             |
| ابن حزم الأندلسى الظاهري   | الفصل في الملل والأهواء والنحل         |
| د . يوسف القرضاوى          | فقه الزَّكَاة                          |
| أنور الرفاعي               | الفن الإسلامي                          |
| عبد الرؤوف عون             | الفن الحربي في صدر الإسلام             |
| د . عفيف بہنسی             | الفن العربي الإسلامي في بداية تكوينه   |
| د . يوسف محمود غلام        | الفن في الخط العربي                    |
| زكي محمد حسن               | الفنون الإيرانية في العصر الإسلامي     |
| ول دبورانت                 | قصة المضاربة                           |
| أرشيبالد لويس              | القوى البحرية والتجارية في حوض المتوسط |
| إسماعيل بن إبراهيم البخاري | كتاب التأريخ الكبير                    |

|                               |                                                    |
|-------------------------------|----------------------------------------------------|
| قاضي القضاة أبو يوسف          | كتاب الغرّاج                                       |
| ابن الأثير الجزري             | الكامل في التّاريخ                                 |
| أحمد بن علي المقرizi          | كتاب الموعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار           |
| أحمد تيمور باشا               | لُعب العرب                                         |
| القلقشندى                     | مآثر الإناقه في معالم الخلافة                      |
| أبو الحسن علي الحسني الندوى   | ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين                   |
| د . جورج حداد                 | المدخل إلى تاريخ الحضارة                           |
| د . محمد عبد الرحمن مرجا      | المرجع في تاريخ العلوم عند العرب                   |
| علي بن الحسين بن علي المسعودي | مرقق الذهب ومعادن الجوهر                           |
| مالك بن نبي                   | المسلم في عالم الاقتصاد                            |
| مالك بن نبي                   | مشكلة الثقافة                                      |
| عبد الوهاب خلاف               | مصادر التشريع الإسلامي فيما لانص فيه               |
| إدوارد فون زامباور            | معجم الأنساب والأسر الحاكمة في التّاريخ الإسلامي   |
| ياقوت الحموي                  | معجم البلدان                                       |
| الشهرستاني                    | الملل والنحل                                       |
| عبد الملك بن صاحب الصلة       | المن بالإمامية                                     |
| أحمد بن محمد الجرجاني         | المنتخب من كنایات الأدباء وإشارات البلفاء          |
| أحمد تيمور باشا               | المهندسون في العصر العباسي                         |
| هـ . ج ولز                    | موجز تاريخ العالم                                  |
| يوسف بن تغري بردي الأتابكي    | النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة                |
| أحمد بن محمد المقرى التلمساني | نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب                    |
| ظافر القاسمي                  | نظام الحكم في الشريعة والتاريخ « السلطة القضائية » |

|                                      |                                           |
|--------------------------------------|-------------------------------------------|
| أبو الأعلى المودودي                  | نظام الحياة في الإسلام                    |
| إبراهيم حركات                        | النظام السياسي والحربي في عهد المرابطين   |
| د . أحمد عبد العزيز النجّار          | النظرية الاقتصادية في الإسلام             |
| أنور الرفاعي                         | النظم الإسلامية                           |
| محمد أبو الفيض المنوفي               | تقد الحضارة المعاصرة                      |
| د . أحمد عروة                        | النموذج الغربي للأسرة هل هو المثال والمآل |
| مالك بن نبي                          | وجهة العالم الإسلامي                      |
| ابن خلّكان                           | وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزَّمان       |
| عبد الملك بن محمد الشعالي النيسابوري | يتيمة الدَّهر في محاسن أهل العصر          |

☆ ☆ ☆



## الفهارس

الآيات القرآنية الكريمة، الأحاديث النبوية الشريفة، الفهرس العام، فهرس المصوّرات، فهرس الصور والخطّاطات، المحتوى



## الآيات القرآنية

| الآية | سورة البقرة                                                   | رقم الصفحة والسطر | رقم السورة والأية |
|-------|---------------------------------------------------------------|-------------------|-------------------|
|       | وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رِيبٍ مَا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا     |                   |                   |
|       | وَبِشِّرُّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ         |                   | ٢٤/٢ و ٢٢/٢       |
|       | إِنَّمَا جَاءُكُم مِّنْ أَنَّا مُؤْمِنُونَ                    |                   | ١٥/٢٠٨            |
|       | أَنَّمَارُونَ النَّاسَ بِالْبَرِّ وَتَنْسُونَ أَنفُسَكُمْ     |                   | ٧/٢٧٢             |
|       | وَإِذَا وَاعَدْنَا مُوسَى أَرْبَعِينَ لَيْلَةً                |                   | ٧/٤٢ ح            |
|       | وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ                  |                   | ٤٢/٤ ح            |
|       | وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنَا                                   |                   | ١/٢٨٣             |
|       | قُلْ هَاتُوا بِرَهَانَكُمْ                                    |                   | ٧/٤٤٩             |
|       | هُنَّ لِيَابَسٌ لَّكُمْ وَأَنْتُمْ لِيَابَسٌ لَّهُنْ          |                   | ١٢/٣٩٤            |
|       | وَلَا تَأْكُلُوا أُمُوالَكُمْ يَبْنُوكُمْ بِالْبَاطِلِ        |                   | ١١/٣٣٠            |
|       | وَقَاتَلُوكُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يَقْاتِلُونَكُمْ |                   | ١١/٣٥٩ ، ١/١٥٧    |
|       | وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِلِينَ   |                   | ١٠/٣٥٩            |
|       | وَهُنَّ مُثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ             |                   | ١٢/٣٩٤            |
|       | فَإِمْسَاكٌ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ            |                   | ١٤/٣٩٥            |
|       | لَا إِكْرَاهٌ فِي الدِّينِ                                    |                   | ١/١٩٦ ، ١٧/١١     |
|       | لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ                             |                   | ١١/٣٥٧ ، ١٢/٢٢١   |
|       | لَا يَكُفَّ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وَسَعَهَا                  |                   | ١١/٣٢٩            |
|       |                                                               |                   | ١٨/٢١٠            |

الآية  
رقم السورة والآية رقم الصفحة والسطر

**سورة آل عمران**

|               |       |                                                                         |
|---------------|-------|-------------------------------------------------------------------------|
| ٧/٢١٧         | ٣٠/٣  | يُوْمَ تَحْدِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ                   |
| ٤/٤٣٨         | ١٠٣/٣ | وَاعْتَصَمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَيْعَانًا وَلَا تَفَرُّوا               |
| ٦/٢٦٤         | ١٠٤/٣ | وَلَتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ                   |
| ٦/٢٦٤         | ١١٤/٣ | يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ |
| ٩/٣٥٩ ح       | ١٢٦/٣ | وَمَا جَعَلَهُ إِلَّا بُشْرَى لِكُمْ                                    |
| ٩/٣٥٩ ح       | ١٢٦/٣ | وَمَا النُّصُرُ إِلَّا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ                              |
| ١٩/٢٧٢        | ١٥٩/٣ | فَبِمَا رَحْمَةِ اللَّهِ لَنُنْتَهِ لَهُمْ                              |
| ٩/٣٥٣ ، ٨/٢١٢ | ١٥٩/٣ | وَشَارُورُهُمْ فِي الْأَمْرِ                                            |
| ١/٤٤١         | ١٩٠/٣ | إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ                              |

**سورة النساء**

|                |       |                                                                                     |
|----------------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧/٢٢٣          | ٢٠/٤  | وَأَتَيْتُمْ إِلَيْهَا نَهَارًا قِنْطَارًا                                          |
| ١٢/٣٣٠         | ٢٩/٤  | يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ |
| ١٤/٢١٥         | ٤٨/٤  | إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يَشْرُكَ بِهِ                                       |
| ١٣/٣٥٣         | ٥٨/٤  | إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُ أَنْ تَرْدُدُ الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا                |
| ١٨/٢١٣         | ٥٩/٤  | يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اطْبِعُوا اللَّهَ                                    |
| ٢/٢٧٧ ، ١١/٢١١ | ٦٥/٤  | فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكُمْ فِيهَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ     |
| ١٤/٣٥٧         | ٧٥/٤  | وَمَا لَكُمْ لَا تَقْاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ                                   |
| ٣/٤٠٩          | ١١٤/٤ | لَا خَيْرٌ فِي كَثِيرٍ مِنْ خَوَاهِمْ                                               |

**سورة المائدة**

|       |           |                                                     |
|-------|-----------|-----------------------------------------------------|
| ١/٢٤٠ | ٢/٥       | وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبَرِّ وَالتَّقْوَىٰ          |
| ٢/٢٠٨ | ١٥/٥ و ١٦ | قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ |
| ٤/٣٥٨ | ٣٢/٥      | مِنْ قَتْلٍ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ                 |

| الآية                                                                                                                                       | رقم الصفحة والسطر      | رقم السورة والآية        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|--------------------------|
| فاحكم بينهم بما أنزل الله<br>بل يداه مبسوطتان                                                                                               | ٤٨/٥<br>٦٤/٥           | ١١/٣٥٣<br>٥/٤٣٣          |
| <b>سورة الأنعام</b>                                                                                                                         |                        |                          |
| قل هل عندكم من علم فتخرجوه<br>وهو الذي جعلكم خلائف الأرض                                                                                    | ١٤٨/٧<br>١٦٥/٦         | ٧/٤٤٩<br>٦/٢٢٦           |
| <b>سورة الأعراف</b>                                                                                                                         |                        |                          |
| واذكروا إذ جعلتم خلفاء من بعد قوم نوح<br>وقال موسى لأخيه خارون اخلفني في قومي<br>هو الذي خلقكم من نفس واحدة                                 | ٦٩/٧<br>١٤٢/٧<br>١٨٩/٧ | ٤/٢٢٦<br>٣/٢٢٥<br>١٠/٣٩٤ |
| <b>سورة الأنفال</b>                                                                                                                         |                        |                          |
| واعلموا أن ماغنتم من شيء<br>وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة                                                                                    | ٤١/٨<br>٦٠/٨           | ٥/٣٣٣<br>٥/٣٦١ ، ١٨/٣٦٠  |
| <b>سورة التوبة</b>                                                                                                                          |                        |                          |
| انفروا خفافاً وثقالاً<br>إِنَّا الصَّدَقَاتُ لِلْفَقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ<br>وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولَئِكَ بَعْضٌ | ٤١/٩<br>٦٠/٩<br>٧١/٩   | ١٩/٣٥٥<br>٩/٣٣١<br>٢/٢٦٤ |
| <b>سورة يونس</b>                                                                                                                            |                        |                          |
| قل انظروا ماذا في السموات والأرض                                                                                                            | ١٠١/١٠                 | ٢/٢١٦                    |
| <b>سورة هود</b>                                                                                                                             |                        |                          |
| إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرٌ صَالِحٌ<br>وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِنْ سُجِّيلٍ                                                            | ٤٦/١١<br>٨٣ و ٨٢/١١    | ٨٧/٤٧٤<br>١/٣٦٤          |
| <b>سورة الرعد</b>                                                                                                                           |                        |                          |
| الذين آمنوا وتطمئنُ قلوبهم بذكر الله                                                                                                        | ٢٨/١٣                  | ١٧/٢١٧                   |

| الآية                                                                                   | رقم المُسورة والأية رقم الصفحة والسطر |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| <b>سورة إبراهيم</b>                                                                     |                                       |
| كتاب أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكُمْ لِتَخْرُجَ النَّاسُ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ ١/١٤ | ٦/٢٠٨                                 |
| وَسُخْرُ لَكُمُ الْفَلَكُ لِتَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ ٢٢/١٤                      | ٢/٣٧٠                                 |
| <b>سورة النحل</b>                                                                       |                                       |
| فَإِنْ تُولِّنَا فَإِنَّا عَلَيْكَ بِالْبَلَاغِ الْمُبِينِ ٨٢/١٦                        | ١٢/٣٥٧                                |
| يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ تَجَادِلُ عَنْ نَفْسِهَا ١١١/١٦                             | ١٠/٢١٧                                |
| <b>سورة الإسراء</b>                                                                     |                                       |
| إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ هُدْيٌ لِّلْعَاقِبَةِ هُوَ أَقْوَمُ ٩/١٧                         | ٢/٢٠٧                                 |
| وَإِنَّا أَرْدَنَا أَنْ نَهْلِكَ قَرْيَةً أَمْرَنَا مُتَرْفِيهَا ١٦/١٧                  | ١٦/٢٤٢                                |
| وَلَقَدْ كَرُّمْنَا بَنِي آدَمَ ٧٠/١٧                                                   | ١٧/١٩٥ ، ٨/٥                          |
| <b>سورة الكهف</b>                                                                       |                                       |
| وَقُلِّ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ ٢٩/١٨                                                   | ١٤/٢٢١                                |
| إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ٣٠/١٨                                  | ٩/٢١٧                                 |
| <b>سورة طه</b>                                                                          |                                       |
| الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ٥/٢٠                                               | ٧/٤٢٣                                 |
| وَاجْعَلْ لِي وَزِيرًا مِّنْ أَهْلِي ٢٩/٢٠                                              | ٩/٢٤٣                                 |
| اذْهَبْ إِلَى فَرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغِي ٤٣/٢٠ و٤٤                                        | ٥/٢٧٣                                 |
| <b>سورة الأنبياء</b>                                                                    |                                       |
| قُلْ هَاتُوا بِرَبِّهِنَّكُمْ هَذَا ذَكْرٌ مِّنْ مَّعِي ٢٤/٢١                           | ٢/٢١٦                                 |
| وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ ١٠٨ و ١٠٧/٢١                        | ٢/١٩٥                                 |
| <b>سورة الحجّ</b>                                                                       |                                       |
| مَا جَعَلْ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرْجٍ ٣٧/٢٢                                    | ١٧/٢١٠                                |
| أَذِنْ لِلَّذِينَ يَقْاتِلُونَ بِأَنَّهُمْ ظَلِيمُوا ٤٠ و ٣٩/٢٢                         | ١٧/٣٥٦                                |

**رقم السورة والأية رقم الصفحة والسطر**

**الآية**

|        |       |                                                                  |
|--------|-------|------------------------------------------------------------------|
| ٢١/٢١٠ | ٤٦/٢٢ | أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَتَكُونُ لَهُمْ قُلُوبٌ        |
| ٤/٣٧٠  | ٦٥/٢٢ | أَلَمْ ترَ أَنَّ اللَّهَ سخَّرَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ         |
| ٥/٢٨٥  | ٧٣/٢٢ | وَإِنْ يَسْلِبْهُمُ النُّؤُبُ شَيْئاً لَا يَسْتَنْدُونَهُ مِنْهُ |
| ٣/٤٢٠  | ٧٨/٢٢ | وَجَاهُدُوا فِي اللَّهِ حَقَّ جَهَادِهِ                          |
| ١٦/٤٢٠ | ٧٨/٢٢ | مَلْءُ أَيْمَانِكُمْ إِبْرَاهِيمُ هُوَ سَاقُكُمُ الْمُسْلِمِينَ  |

**سورة النور**

وَأَتُوهُمْ مِنْ مَالِ اللَّهِ الَّذِي آتَانَا  
وَالَّذِينَ يَتَغَافَلُونَ عَنِ الْكِتَابِ مَا مَلَكَ أَيْمَانُكُمْ  
وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ

**سورة الشعراء**

|        |            |                                                            |
|--------|------------|------------------------------------------------------------|
| ١٩/١٦٩ | ١٥٩-١٤١/٢٦ | كَذَّبُتْ ثُودٌ بِالرُّسْلِ                                |
| ١٤/٢٣٠ | ٢٢٧/٢٦     | وَسِعَلُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيِّ مُنْقَلِبٍ يَنْقَلِبُونَ |

**سورة القصص**

إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرَتِ الْقَوَاعِدُ الْأَمِينُ  
وَابْتَغَ فِيهَا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارُ الْآخِرَةِ

**سورة العنكبوت**

قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا  
وَقَالُوا لَوْلَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَيْهِ آيَاتٍ مِنْ رَبِّهِ  
أَوْلَمْ يَكْفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْكِتَابَ

**سورة الروم**

أَوْلَمْ يَتَفَكَّرُوا فِي أَنفُسِهِمْ  
وَمِنْ آيَاتِهِ أَنَّ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجاً

الآية رقم الصفحة والسطر رقم السورة والآية

|                |       |                                           |
|----------------|-------|-------------------------------------------|
|                |       | سورة سباء                                 |
| ٢/٣٧٥          | ١٥/٣٤ | لقد كان لسباً في مسكنهم آية               |
|                |       | سورة فاطر                                 |
| ١٨/٤١          | ٢٤/٣٥ | وإن من أمة إلا خل فيها نذير               |
|                |       | سورة يس                                   |
| ١١/٤٠٦         | ٢٢/٣٦ | ومالي لأشهد الذي فطرني                    |
| ٣/٣٩٨          | ٥٤/٣٦ | ولا تخزون إلا ما كنتم تعملون              |
|                |       | سورة ص                                    |
| ٧/٢٤١          | ٢٦/٣٨ | يا داود إننا جعلناك خليفة في الأرض        |
| ٥/٢٠٨          | ٢٩/٣٨ | كتاب أنزلناه مبارك ليذبّروا آياته         |
|                |       | سورة الزمر                                |
| ٢١/٤٣٩ ، ١٥/١٢ | ٩/٣٩  | قل هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون |
|                |       | سورة الشورى                               |
| ١/٤٣٣          | ١١/٤٢ | ليس كمثله شيء                             |
| ٦/٣٧٠          | ٣٢/٤٢ | ومن آياته الجوار في البحر كالاعلام        |
| ٣/٢٢٢          | ٣٨/٤٢ | والذين استجابة لربّهم وأقاموا الصلاة      |
| ٧/٢١٢          | ٣٨/٤٢ | وأمرهم شوري بينهم                         |
|                |       | سورة الجاثية                              |
| ٧/٣٧٠          | ١٢/٤٥ | الله الذي سخر لكم البحر لتجري الفلك فيه   |
|                |       | سورة الأحقاف                              |
| ١٩/٣٩٧         | ٩/٤٦  | ولكل درجات مما عملوا                      |
| ١٢/٣٥٦         | ٣٥/٤٦ | واصبر كما صبر أولو العزم من الرسل         |

| الآية                                                                        | رقم الصفحة والسطر | رقم السورة والآية |
|------------------------------------------------------------------------------|-------------------|-------------------|
| <b>سورة الفتح</b>                                                            |                   |                   |
| يد الله فوق أيديهم                                                           | ١٠/٤٨             | ٢/٤٣٣             |
| <b>سورة الحجرات</b>                                                          |                   |                   |
| إِنَّمَا المؤمنون إِخْوَةٌ                                                   | ١٠/٤٩             | ٨/٢٢٠             |
| يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِّنْ ذَكَرٍ وَّأُنْثَىٰ | ١٣/٤٩             | ٥/٢١٧ ، ٣/٥       |
| إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتَقْاَمُكُمْ                             | ١٣/٤٩             | ١٩/٥٩١ ، ١٢/٣٩٢   |
| وَأَنْ لَيْسَ لِلنَّاسِ إِلَّا مَاصِعٌ                                       | ٤١ ، ٤٠ ، ٣٩/٥٣   | ١٤/٢١٧            |
| <b>سورة الحشر</b>                                                            |                   |                   |
| مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرْبَىٰ                  | ٧/٥٩              | ١/٣٣٣             |
| كَيْلًا يَكُونُ دُوَلَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ                      | ٧/٥٩              | ٧/٣٢٩             |
| وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخَذُوهُ                                          | ٧/٥٩              | ٨/٣٥٣             |
| وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ                                             | ٧/٥٩              | ١١/٢١١            |
| <b>سورة المتحنة</b>                                                          |                   |                   |
| لَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يَقْاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ      | ٧/٦٠              | ٨/٢٢١             |
| <b>سورة الصاف</b>                                                            |                   |                   |
| يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَمْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ            | ٢/٦١ و ٣          | ٨/٢٧٢             |
| إِنَّ اللَّهَ يَحِبُّ الَّذِينَ يَقْاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ                   | ٤/٦١              | ١٢/٣٦٦            |
| <b>سورة الملك</b>                                                            |                   |                   |
| وَاعْتَدْنَا لَهُمْ عِذَابَ السَّعْيِرِ                                      | ٥/٦٧              | ٢/٣٦٤             |
| فَاعْتَرَفُوا بِذَنْبِهِمْ فَسَحَقَ الْأَصْحَابَ السَّعْيِرَ                 | ١١/٦٧             | ٤/٣٦٤             |

| الآية | رقم السورة والآية رقم الصفحة والسطر |                                         |
|-------|-------------------------------------|-----------------------------------------|
|       |                                     | <b>سورة القلم</b>                       |
|       | ١٧/٤٣٩                              | ن والقلم وما يسطرون                     |
|       | ١/٦٨                                |                                         |
|       |                                     | <b>سورة المزمل</b>                      |
|       | ٢/٣٩٧ ، ٣/٣٩٢                       | وآخرون يضربون في الأرض                  |
|       | ٢٠/٧٣                               |                                         |
|       |                                     | <b>سورة القيامة</b>                     |
|       | ٤/٤٣٦                               | وجوه يومئذ ناضرة إلى ربها ناظرة         |
|       | ٢٢/٧٥                               |                                         |
|       |                                     | <b>سورة التكوير</b>                     |
|       | ١٠/٤٣٦                              | وما تشاوون إلا أن يشاء الله رب العالمين |
|       | ٢٩/٨١                               |                                         |
|       |                                     | <b>سورة الشرح</b>                       |
|       | ١٤/٢٤٣                              | ووضعنا عنك وزرك الذي أقضى ظهرك          |
|       | ٣ ٢٩٤                               |                                         |
|       | ٨/٤٠٩                               | فإذا فرغت فانصب                         |
|       | ٨ ٧٩٤                               |                                         |
|       |                                     | <b>سورة الزلزلة</b>                     |
|       | ١٣/٢١٧                              | يومئذ يصعد الناس أشتاباً                |
|       | ٨ ٦٩٩                               |                                         |
|       |                                     | <b>سورة الإخلاص</b>                     |
|       | ١٤/١٩٥ ، ١٦/١٩٥ ، ٥/٣٨٦             | قل هو الله أحد                          |
|       | ١/١١٢                               |                                         |

## الأحاديث النبوية الشريفة

ب

بِمَ تَقْضِي إِنْ عَرَضَ قَضَاءً: ٥/٢٧٧.

ت

تَزَوَّجُوا وَلَا تَطْلُقُوا: ١٢/٣٩٥.

ح

حُبُكَ لِلشَّيْءِ يَعْمِي وَيَصْمِ: ٢/٢٥٠.

الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي وَفَقَ رَسُولُ اللَّهِ: ٨/٢٧٧.

خ

خَلُوا سَبِيلَهَا، فَإِنَّهَا مَأْمُورَةٌ: ١١/٤٠٠.

خَيْرٌ لِمَنِ الْمُؤْمِنُ السَّبَاحَةُ: ١٠/٤٠٩.

ر

رَأَيْتَ رَسُولَ اللَّهِ يَعْلَمُكُمْ يَقِيدُ مِنْ نَفْسِهِ: ٥/٢٦٠.

س

سَرَقْتَ امْرَأَةً عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ: ٨/٢١٩.

ش

شَيْطَانٌ يَتَبعُ شَيْطَانَهُ: ٤١١/ح.

ط

طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيْضَةٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ: ٤/٤٤١.

ع

عَلَى الرَّءُوْمِ الْمُسْلِمِ السَّمْعُ وَالطَّاعَةُ: ١٤/٢٢٩.

عُودُوا الْمَرِيْضَ، وَأَطْعُمُوا الْجَائِعَ: ١٨/٢٢٠.

أ

أَتَكَلَّمُنِي فِي حَدَّ مِنْ حَدُودِ اللَّهِ تَعَالَى؟ ١٠/٢١٩.

أَدْرُوْوا الْمَحْدُودَ عَنِ الْمُسْلِمِينَ بِالشَّبَهَاتِ: ٤/٢٧٩ ح.

إِذَا أَبْرَدْتُمْ إِلَيْ بَرِيدًا: ١٢/٣٤١.

أَرَأَيْتَ لَوْ كَانَ عَلَى أَبْوَكَ دِينِ: ٣/٢١٤.

أَرْحَمَ أُمْتِي بِأُمْتِي أَبُوكَ بَكْرٍ: ١٩/٤٧٣.

اسْتَوْصُوا بِالْأَسْرِي خَيْرًا: ١٢/٣٩٢، ٢/٢٥٩.

اسْمَعُوا وَأَطِيعُوا وَإِنْ اسْتَعْمَلْ عَلَيْكُمْ عَبْدٌ: ٤/٢٣٤.

أَعْمَرَ اللَّهُ أَرْضَ خَيْرٍ بِالنَّصْفِ: ٢/٣٧٦.

أَلَا تَنْزِلُ فَتَسْمَعُنَا مِنْ هَنِيَّهَاتِكَ: ٤/٤٠١ ح.

إِلَّا مَا كَانَ رَقَّا فِي ثُوبٍ: ٥/٧٩ ح.

الْمَوَالُ وَالْعَبْوَا فِي الْأَكْرَهِ أَنْ أَرِيَ: ٦/٤٠٩.

أَمَّا بَعْدُ، فَإِنْ مَا أَهْلَكَ النَّاسَ قَبْلَكُمْ: ١١/٣١٩.

إِنَّ فِي الْمَالِ حَقًا سَوِيَ الزَّكَاةَ: ١٥/٣٣٩.

إِنَّ لِجَسْدِكَ عَلَيْكَ حَقًا: ٧/٤٠٩.

إِنَّ اللَّهَ لَمْ يَأْمُرْنَا أَنْ نَكْسُو الْحِجَارَةَ: ٩/٥٧٩.

إِنَّ اللَّهَ يَحِبُّ إِذَا عَلَ أَحْدَمْ عَلَّا: ١٣/٣٩٧.

إِنْ لَمْ تَجْدِيْنِي، فَأَقِيْ أَبَا بَكْرٍ: ٢/٢٢٤.

انْزَلْ فَحَدَّثْنَا مِنْ هَنِيَّهَاتِكَ: ١٢/٤٠١.

إِنَّهَا النَّسَاءُ شَفَاقَنِ الرِّجَالِ: ١٠/٣٩٨.

إِنِّي تَرَكْتُ فِيْكَ أَمْرِيْنِ إِنْ تَسْكُنْتُ بِهِمَا: ٩/٢٠٧.

أَهْدَيْتُمُ الْفَتَاهَ: ٥/٤٠١.

أَوْلَيْسِ إِنْسَانًا: ٢٠/١١.

الْأَئْمَةُ فِي قُرِيشٍ مَا حَكُمُوا فَعَدُوا: ٢/٢٢٩.

### م

ما آمن بي ساعة من نهار: ١٦/٣٢٧ .  
 ما آمن بي من بات شبعان: ٢/١٢ .  
 ما بالمدينة أهل بيت هجرة إلّا يزرون: ١/٣٧٦ .  
 مارأه المسلمون حسناً فهو عند الله حسن: ٤/٢١٢ .  
 ما هذه؟ ألقها، وعليك بهذه: ٧/٢٨٠ .  
 مر رسول الله ﷺ على صبرة طعام: ٢/٢٦٦ .  
 مرروا بلا لأنّي ذي ذئب: ٢٢٣ : ح .  
 من آذى ذميّاً فأنا خصمه: ١١/٢٢١ .  
 من احتكر فهو خطاطي: ٢/٢٣٩ .  
 من أحيا أرضاً مواتاً فهي له: ٧/٣٧٥ .  
 من أمسى كالأمن عمل يده: ٥/٣٩٧ .  
 من خرج من الطاعة: ٢/٢٤٠ .  
 من غشٌ فليس منا: ٢/٣٦٦ و٥ .  
 من قتل معاهدًا لم يرح رائحة الجنة: ١٢/٢٢١ .  
 من كان أمراً بمعروف فليكن أمره بمعروف: ٢/٢٧٣ .  
 من كنت مولاهم فعلي مولاهم: ٦/٢٢٩ .  
 من ولـي عملاً وهو يعلم أنه ليس لـذلك أـهلـ: ٢٢٠ : ح .  
 من ولـي من أمر المسلمين شيئاً: ١٧/٢١٩ .

### ن

الناس رجالان، عالم ومتعلم: ٤/٤٤١ .  
 الناس ساوية كأسنان المشط: ٧/٢١٩ .  
 نظر رسول الله ﷺ إلى إنسان يتبع طائراً: ٤/٤٤١ : ح .

### هـ

هذا حرام على ذكره أمني: ١٢/٢٧٤ .  
 هذه يد يحبها الله ورسوله: ٣/٢٧٦ .  
 هـ إخوانكم جعلهم الله تحت أيديكم: ٣/٢٢١ .

### وـ

وزن حبر العلماء بدم الشهداء: ٩/٥ .

### فـ

فـ أرموا واركبوا، وإن ترموا أحبـ إليـ: ١٠/٣٦٠ .  
 فـ من كان يـكـفيـه عـلـفـ بـعـيرـهـ: ٢٠/٣٩٧ .  
 فـ هـلـأـ بـعـثـتـ مـعـهـاـ مـنـ يـغـيـثـهـ: ٦/٤٠١ .  
 في الرـكـازـ الحـسـ: ٨/٣٣٢ .

### قـ

قام رسول الله ﷺ لجنازة مرت أمامة: ١٩/١١ .  
 قـيلـ لـرسـولـ اللهـ ﷺـ: إـنـ الـمـلـوـكـ لاـ يـقـرـؤـونـ كـتـابـاـ غـيرـ مـختـومـ: ٧/٢٣٦ .

### كـ

كان رسول الله ﷺ يستعمل السكين: ٩/٤١٦ .  
 كان ﷺ يكره نكاح السر: ١٧/٤٠٠ .  
 كانت بـيـدـ رسـولـ اللهـ ﷺـ قـوـسـ عـرـيـةـ: ٦/٣٨٠ .  
 كلـمـ خـيـرـ مـنـهـ: ٢١/٣٩٧ .  
 كلـمـ رـاعـ، وـكـلـمـ مـسـؤـلـ عنـ رـعيـتـهـ: ٩/٢٤١ .

### لـ

لا تجتمع أمني على ضلالـةـ: ٤/٢١٢ .  
 لا تدخل الملائكة بـيـتاـ فيهـ كـلـبـ: ٥/٥٧٩ .  
 لا تقتصر الصلاة في أقلـ منـ أربـعـ أبـرـدـ: ٤/٣٤١ : ح .  
 لا حـيـ إـلـاـ اللهـ وـرـسـولـهـ: ٨/٣٣٠ .  
 لا يـرـثـ القـاتـلـ: ١٢/٢١٣ .  
 لا يـنـبـغـيـ لـأـمـيـ أـنـ يـؤـمـمـ إـمـامـ وـفـيهـ أـبـوـ بـكـرـ: ١٨/٢٢٣ .

لـعنـ اللهـ كـلـ مـزـواـجـ مـطـلاقـ: ١٣/٣٩٥ .  
 لـكلـ شـيءـ حـلـيةـ: ٤/٤٠٠ : ح .  
 اللهـ يـعـلـمـ إـنـيـ لـأـحـبـكـنـ: ١٤/٤٠٠ .  
 لـيسـ مـنـيـ إـلـاـ عـالـمـ أـوـ مـتـعـلـمـ: ٤/٤٤١ .  
 ليـصلـ أـبـوـ بـكـرـ بـالـنـاسـ: ١٧/٢٢٣ .

وزيري من أهل الأرض أبو بكر و عمر: ١٤/٢٤٤ .

ي

يا أبا بكر، إِنَّ لِكُلِّ قومٍ عِيداً: ٣/٤٠١ .

يا رسول الله إِنَّ أَبِي أَدْرَكَهُ الْحَجَّ وَلَمْ يَحِجْ: ٢/٢١٤ .

يا رسول الله إِنَّهُمْ لَا يَقْرُؤُونَ كِتَاباً: ١٦/٣٤٢ .  
يَا مِعْشَرَ النِّسَاءِ مَا رأَيْتُ مِنْ ناقصاتٍ عَقْلٍ وَّ دِينٍ: ١٣/٣٩٨ .





ابن أبي رقية: ١/٥٨٥ .  
 ابن أبي مررم: ٩/٤٠٦ و ١٢ .  
 ابن الأثير (عز الدين علي بن محمد الجزري): ٧/٢٢٥ ، ١٣/٣١٧ ، ١٣/٣١٨ ، ٤/٤٠٨ ، ٤/٤٣٣ ، ١٦/٤٨٣ و ٦/٥٥٧ ، ٧/٤٨٨ ، ١٠/٤٨٦ .  
 ابن الإخوة: ٨/٢٧٤ .  
 ابن إسحاق (محمد بن إسحاق): ٢/٤٧٥ ، ٢/٤٨١ و ٣ .  
 ابن أكابر (إمبراطور مغولي): ٥/٣٨٧ .  
 ابن إياس: ٤/٩٢ و ٨/٤٨٢ ، ٩/٤٨٢ و ٧ .  
 ابن باجة (أبو بكر محمد بن يحيى الصائغ): ٢/٥٩٦ و ٦ .  
 ابن بشكوال (أبو القاسم خلف بن عبد الملك): ١٤/٤٨٤ ، ٤/٤٩٢ .  
 ابن بطوطة (محمد بن عبد الله): ٧/٢٩٤ و ١١ .  
 ابن البيطار (عبد الله بن أحمد الملاقي): ٢/٤٩٤ ، ٥/٥٢٥ .  
 ابن تغري بردي (أبو الحasan يوسف...): ٤/٤٣٣ .  
 ابن جبير (محمد بن أحمد الأندلسي): ١٦/٣٨٢ .  
 ابن الجوزي (محمد بن الجزي الكلبي): ٩/٤٩٧ .  
 ابن الجوزي: ٥/٤٦ .  
 ابن حبان: ٧/٤٨١ .  
 ابن حجر العسقلاني (أحمد بن علي): ٢٢٨ ، ٩/٤٦٩ .  
 ابن حربويه (القاضي): ١٤/٢٨٢ و ١٥ و ١٤ و ١٣ .  
 ابن حزم الظاهري: ١٨/٤٧٠ و ١٤٧٢ و ٣ و ٢ .  
 ابن الحكيم (محمد بن عبيد الباهلي): ١٣/٥١٨ و ١٧ .  
 الأمدي (سيف الدين): ١٣/٤٣٤ .  
 آمون (إله): ١٥/٧٩ ، ١٠/٨٢ ، ١٠/١٢٤ و ١٧ .  
 آنا-أتيشو (مجموعات تشريعية سومرية قديمة): ١٦/١٢٥ و ٧ و ٩ و ١٢ و ١٣ و ٠٤ و ١٦ و ١٨ .  
 آنو (إله): ٣/١٣٨ ، ١١/١٤١ ، ٢/١٤٥ و ٧ .  
 آنية خانة (قصر): ١٨/٥٧٥ .  
 آيسن (ملكة يمحاضية): ١٠/١٥٩ .  
 أباد (دولة): ١٨/٣٤٩ .  
 الإلاضية: ٢/٤٢٥ و ٤ .  
 أباوكوس (طريقة حسائية): ١٥/٥٤٢ .  
 أبان بن عثمان: ١٠/٤٧٩ .  
 أبتاراو (مدينة كوشية): ٨/١١٠ .  
 إبراهيم بن الأشقر: ٤/٤٢٧ .  
 إبراهيم بن دكون الحرازي: ١٢/٢٤٥ .  
 إبراهيم بن سيار: ر: النّظام .  
 إبراهيم بن الهدي: ٢/٢٥٢ .  
 إبراهيم بن هلال الحرازي (أبو إسحاق): ٩/٤٧٧ .  
 إبراهيم بن الوليد: ١٩ و ١٨/٣٢٠ .  
 إبراهيم الزرقالي: ٧/٨ ، ١١/٥٤٤ .  
 إبراهيم السهلي: ١٧/٥٤٦ .  
 إبراهيم الموصلي: ١٥/٤٠٦ .  
 إبراهيم التنجي: ٧/٤٦٤ .  
 الأستاق: ر: الأفستا .  
 إيط الجوزاء (كوكب): ٢١/٥٤٧ .  
 الأُبلة: ٥/٣٨٥ ، ١٢/٥٥١ و ١٢ .  
 ابن أبي أصيبيعة (موفق الدين أبو العباس أحمد...): ٩/٤٦٢ و ١٤/٤٨٢ ، ٤/٤٨٣ و ٧ .  
 ابن أبي البناء المقدس (محمد بن أحمد): ١١/٤٩٣ و ١٥ .  
 ابن أبي الحكم (محمد بن عبيد الباهلي): ١٣/٥١٨ و ١٣ .

ابن حوقل (محمد بن حوقل البغدادي الموصلي): ٤١١ / ح، ٨/٤٩٣، ٢٠٥٤/٦.

ابن خاقان (عبد الله بن يحيى): ٢٤٦ / ح.

ابن خاقان (محمد بن يحيى): ١٤٥٢ وح.

ابن خلukan (أبو العباس أحمد بن محمد): ١١/٤٦٧، ٢/٤٨٥، ٣/٤٨٤، ٧/٤٧٩.

ابن خلدون (أبو زيد عبد الرحمن بن محمد): ٩/٨، ١٢/٢٧٦، ٩/٢٣٥، ١٢/٢٤٦، ١٧/٣٥.

ابن شهاد: ٤٤٧ / ح، ٢/٤٤٢، ٢٠٥٦، ٩/٤٥٩، ٢/٤٤٢.

ابن الشاطر: ٧/٤٤٦.

ابن شاهين الظاهري (أبو خليل): ١٢/٥١٩ وح.

ابن شنادة: ٤٩٢ / ح.

ابن طباطبا: رَأَيْتَكَ بْنَ طفتكِنَّ.

ابن طفتكين: رَأَيْتَكَ بْنَ طفتكِنَّ.

ابن طفييل (محمد بن عبد الملك): ٢/٤٤٢، ٦/٤٧٢، ١٠ و ٦/٤٧٢.

ابن طفييل (محمد بن عبد الله): ١٤/٥١٢، ١٨/٥١٩ وح.

ابن الطقطقي (محمد بن علي بن طباطبا): ١/٢٤٤.

ابن طقطقي (محمد بن عبد الله): ١٨/٤٨٨.

ابن طولون (أحد بن طولون): ١٢/٥٦١.

ابن طولون (مسجد): ١٠/٥١٥، ١٢/٥٦١.

ابن عبد البر: ٥ / ح.

ابن عذراي المراكشي (أبو عبد الله): ١٢/٤٨٨ و ١٦.

ابن عساكر (أبو القاسم علي بن الحسن): ١٢/٤٣٤.

ابن عطية: ٢/٢٠٨.

ابن عمر (جزيرة): ٤/٤٨٨، ٤٨٨ / ح، ٥٣٢، ١٤/٤٧٤ و ١١ و ١٣ و ٧/٥٦٨.

ابن العميد: ٩/٤٧٧.

ابن فرحون: ٨/٢٧٦.

ابن فضلان (أحمد بن فضلان بن العباس): ٩/٤٩٦.

ابن قتيبة الدينوري (أبو محمد عبد الله بن مسلم): ١١/٤٨٦، ٧/٤٧٧ و ١١.

ابن زولاقي: ٤٩٢ / ح.

ابن زياد: ١٠/٤٢٦.

ابن سبأ: ٦/٤٢١ و ٩.

ابن سعد (محمد بن سعد بن منيع الزهري): ١١/٢٤٣.

ابن سعيد: ١٧/٣٥٠.

ابن التمكاك: ١١/٤٥٠.

ابن كثير(أبو الفداء إسماعيل بن عمر) : ٤/٤٨٩ ، ٩/٥٦٨ .

أبو أيوب الموريانى : ٧/٢٤٥ .

أبو برة الأسماى : ٩/٢٤٣ .

أبو بكر (ابن مجبر) : ر: ابن مجبر .

أبو بكر(الرازى) : ر: الرازى (أبو بكر) .

أبو بكر(ذكر يابن عمر) : ١٧/٣٨٧ وح .

أبو بكر (الصادق رضي الله عنه) : ١١/١٢٢ ، ٧/١٣ ، ٧/٤٣ .

أبو بكر (الصادق رضي الله عنه) : ١/١٩٨ ، ٢/١٩٦ ، ١٤/٢١٢ ، ٢٠/٢١٨ ، ٨/٢٢٢ ، ١/٢٢٦ و ٣/٢٢٤ و ٥ و ٦ و ٩ و ١١ و ١٦ و ١٧ و ١٨ و ١٩ و ٢٠ و ٢١ و ٢٢ و ٢٣ .

أبو بكر (الصادق رضي الله عنه) : ٥/٢٣٠ ، ٥/٢٣١ ، ٦/٢٣٣ ، ٩/٢٣٦ ، ١٢/٢٣٧ ، ٤/٢٣٨ و ١٣ .

أبو بكر (الصادق رضي الله عنه) : ١٤/٢٤٤ ، ١١/٢٤٣ ، ٢/٢٣٩ .

أبو بكر (الصادق رضي الله عنه) : ١٠/٢٧٧ ، ٢/٢٦٢ ، ١٦/٢١٠ ، ١٠/٢٧٧ .

أبو بكر (الصادق رضي الله عنه) : ٦/٣٩٧ ، ١٤/٣٩٢ ، ١٤/٤٠٠ ، ٢/٤٠١ ، ١٨/٤٠٠ .

أبو بكر (الصادق رضي الله عنه) : ١١/٤٢٧ ، ٨/٤٢٥ ، ٢/٤١٣ و ١٠ .

أبو بكر (الصادق رضي الله عنه) : ١/٤٨٠ .

أبو بكر الطرطوشى (محمد بن الوليد) : ١٣/٤٦٢ وح .

أبو بكر القفال : ر: القفال .

أبو بيهمس (هيمس بن جابر) : ١/٤٢٥ وح .

أبو تمام الطائى : ١/٤٧٧ .

أبو جعفر المنصور (عبد الله محمد بن علي العباسى) :

أبو جعفر المنصور (عبد الله محمد بن علي العباسى) :

أبو حامد العزالى : ر: العزالى .

أبو الحسن الأشعري (علي بن إسماعيل) : ٤/٤٣٤ و ٤ .

ابن ماجه : ١/٤٧٥ .

ابن مالك الأندلسي (صاحب الألنيّة) : ١٤/٤٧٦ .

ابن مجبر(أبو بكر) : ٦/٥٣٧ .

ابن مسكونيه : ٤٩٢ / ح .

ابن مقلة (محمد بن علي) : ٤/٣٢٨ ، ٩/٤٧٧ ، ٤/٣٢٨ و ١٨/٥٨٤ .

ابن منظور (محمد بن مكرم) : ١٢/٤٧٦ ، ٤/٤٨٤ / ح .

ابن النّدّم : ١١/٧ ، ٤/٤٤٦ .

ابن النّفيس (علاء الدين علي بن أبي الحزم القرشي) :

ابن نقطة (موفق الدين عبد اللطيف البغدادي) :

ابن هشام (عبد الملك) : ٥/٤٨١ و ٩ .

ابن الهيثم (أبو علي محمد بن الحسن البصري) :

ابن واصل : ٤٩٢ / ح .

ابن الوحشية : ٥/٥٢٨ .

ابن يونس المصري (عبد الرحمن بن أحمد) :

أبناء رع : ر: الميكوس .

أبو: ر: توز .

أبو إبراهيم التّميمي القرطبي : ١٥/٢٩٣ .

أبو الأسود الدّؤلي : ٨/٤٧٦ .

أبو العتاهية: ٢/٤٧٧.  
 أبو العلاء المعرّي (أحمد بن عبد الله): ٢/٤٧٧، ٩/٥٠٦ و ٢٠/٥٠٦.

أبو علي الجيائي (محمد بن عبد الوهاب): ٤/٤٣٤ وح.  
 أبو عنان (السلطان): ٨/٤٩٧.

أبو الفتح ملكشاه (سلطان سلجوقي): ٢/٥٦٦.  
 أبو الفداء (مكتبة في حماة): ٤/٤٤٨.

أبو الفرج الأصفهاني: ١٩/٤٠٤، ١٩/٤٠٥ و ٩/٤٠٧.

أبو الفضل الصوري: ٢/٣٢٢.  
 أبو القاسم القشيري: ١٢/٤٣٤.  
 أبو كامل بن أسلم: ١٨/٥٤٢.

أبو لبابة (رفاعة بن المنذر): ١٧/٣١٥.  
 أبو لون (إله): ٢/١٦٦.

أبو المجاهد تغلق شاه: ٩/٢٩٢.  
 أبو مروان الغريض: ر: الغريض.  
 أبو مسلم الخراساني: ١٤/٢٥١، ١٤، ٨/٣٤٥ و ٩ و ١١ و ١٣ و ١٢ و ١١/٤٤١.

أبو منصور للاتريدي: ر: الماتريدي.  
 أبو موسى الأشعري رضي الله عنه (عبد الله بن قيس): ٩/٢٢٧، ١٢/٢٢٢ و ٧/٢٥٩، ٧/٢٦١ و ١٢/٢٢٧.

أبو نصر بن الميم: ١٠/٣٤٥ و ١٢ و ١٥/٢٧٧، ٢/٤٦٣ و ١٤/٢٧٧.

أبونواس (الحسن بن هانئ): ١٩/٤٧٦.

أبو المذيل العلاف (محمد بن المذيل): ٦/٤٢١ وح.

أبو هريرة رضي الله عنه (عبد الرحمن بن صخر): ٢/٢٦٠، ٦/٤٥٠ وح، ١٧/٤٨٠.

أبو هلال العسكري: ١١/٢٢٧ وح، ٣/٣٤٤ وح.

أبو يعلى الفراء (محمد بن الحسين): ٣/٢٤٠.

و ٧ وح، ١/٤٣٥، ١٣/٤٣٦، ٥/٤٣٧ و ٨، ٥/٤٧٦.

أبو الحسن بن ملاعِب الفوارس البعدادي: ١١/٣٥٠.  
 أبو حزرة المخارجي: ١/٤٢٤ و ٣ و ٥ وح.  
 أبو حنيفة: ١٠/٧٧٩ وح، ١٢/٢٨٠ و ١٣/٤١٦، ٢/٤١٧ و ١٨/٤٦٠، ٧/٤٦٥ و ٨ و ١٢ وح، ٢/٤٦٦ و ٨/٤٧٥، ٤/٣٧ و ٩ و ٩/٤٣٤.

أبو حنيفة (مذهبها): ٤/٣٩٠ و ٦ و ١٤/٤٦٥.

أبو خيثة التجاري: ٩/٣٤٣.  
 أبو داود السجستاني (صاحب السنن): ١١/٣٩٨ و ٢٠/٤٧٤.

أبو الدرداء رضي الله عنه: ٥/٤٠٥ وح، ٢٧٩ و ٢٧٩/٤٠٥.

أبو الرّيحان البيروني: ر: البيروني.  
 أبو سلمة الخلال (حفص بن سليمان): ٥/٤٤٥.  
 أبو شامة: ٤/٤٩٢ وح.

أبو صدقة (مسكين الملني): ٧/٤٠٦.  
 أبو طالب: ١٠/١٩٦.  
 أبو طاهر السُّفْيَانِي: ١٢/٤٣٤.  
 أبو طلحة الأنصاري رضي الله عنه (زيد بن سهل): ٥/٥٧٩ و ١١/٣٩٦.

أبو الطَّيِّبِ المُتَنبِّي (أحمد بن الحسين): ٢/٤٧٧.  
 أبو العباس بن البناء: ١٣/٥٤٤.  
 أبو العباس السُّبْتِي: ٣/٣٣٧.  
 أبو العباس السفاح: ٢٠٢ و ٥/٢٤٢، ٥/٢٤٥ و ٤٠٥، ٢/٣٠٤ وح.

أبو عبيدة بن أبي حذيفة: ٤/٢٩٥ و ٥ وح.  
 أبو عبيدة بن الجراح رضي الله عنه: ٦/١٩٨ و ٣/١٩٦، ١٣/٢٢٧ و ٩/٣٦٢، ٤/٣٦٦ و ١٨/٤١٣.

الإِحْكَامُ لِبَيْانِ مَا فِي الْقُرْآنِ مِنَ الْأَحْكَامِ (كتاب لابن حجر) : ١٢/٤٦٩ .

أَحْمَدُ أَمِينٍ : ١٦/٤٣٧ .

أَحْدَبِنَ أَبِي خَالِدِ الْوَزِيرِ : ٣/٢٥٢ ، ٣/٢٥٠ وَ ٢/٢٩١ .

أَحْدَبِنَ أَبِي دَوَادَ : ١٨/٢٩٠ وَ ٢/٢٩١ .

أَحْدَبِنَ الْحَسِينِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : بَدِيعُ الزَّمَانِ الْمَهْذَانِي .

أَحْدَبِنَ حَنْبَلَ : ١٠/٣٩٨ ، ١٠/٣٩٦ ، ٩/٤١٦ ، ٩/٤٦٦ وَ ٦/٤٦٦ وَ ١٨ وَ ١٥/٤٧٥ .

أَحْدَبِنَ حَنْبَلَ (مَذْهَبِهِ) : ٦/٣٩٠ ، ١٠/٤٠٨ ، ١٠/٤٣٤ .

أَحْدَبِنَ طَوْلُونَ : رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : أَبِنُ طَوْلُونَ .

أَحْدَبِنَ عَلِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : الْحَطِيبُ الْبَغْدَادِي .

أَحْدَبِنَ فَضْلَانَ : رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : أَبِنُ فَضْلَانَ .

أَحْدَبِنَ الْقَاسِمَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : أَبِنُ أَبِي أَصْبِعَةِ .

أَحْدَبِنَ مُحَمَّدَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : أَبِنُ الرَّوْيَةِ .

أَحْدَبِنَ مُوسَى بْنَ شَاكِرٍ : ١١/٥٢٩ .

أَحْدَبِنَ يَحْيَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : الْبَلَذَرِي .

أَحْدَبِنَ تَيْوَرَ : ١١/٤٣٩ .

أَحْدَبِنَ زَكِيَّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : ١/٧٨ ، ٥/٢٧٦ .

أَحْدَبِنَ الصَّقْلِيَّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : ١٥/٣٧٢ .

أَحْدَبِنَ الْفَاقِقِيَّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : ٦/٥٢٢ .

أَحْدَبِنَ الْمُنْصُورِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : ١٩/٣٠٦ ، ١٩/٣٠٧ ، ٢/٣٠٧ وَ ٤/٣٠٦ وَ ٦/٢٤٧ .

أَحْرَرَ : رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : بِرِسَبِ (تَلِ).

الْأَحْرَرُ النَّحْوِيُّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : ١/٤٥٢ وَ ٢/٤٥٢ .

أَحْسَنَ (فَرْعَوْنُ مَصْرِي) رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : ٨/١١٤ ، ١/١٢٠ .

الْأَحْنَفُ بْنُ قَيْسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : ٨/٢١٨ ، ٨/٢٣٥ وَ ٢/٢٣٥ .

الْأَحْوَلُ الْمَخْرُ : ١٦/٥٨٤ .

إِحْيَاءُ عِلْمِ الدِّينِ (كتاب لِلْغَازِلِيِّ) : ١٣/٤٦٧ .

أَخْبَارُ مَكَّةَ (كتاب لِلْوَاقِدِيِّ) : ١٩/٤٧٩ .

الإخشيديون : ١/٤١٨ .

أَبُو يَعْلَى الْمَوْصِلِيٌّ : ١٢/٤ .

أَبُو يُوسُفُ الْقَافِيِّ (يَعْقُوبُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ) : ١/٢٠٣ وَ ٥ وَ ١٠/٢٧٩ وَ ٤/٢٨٩ وَ ٧ وَ ٩ وَ ١٢ وَ ١٤ وَ ١٥ وَ ١٧ وَ ٩/٢٩٣ وَ ٣/٢١٦ وَ ١٦/٣٤٦ وَ ١٨/٢٧٧ .

أَبْيَانُ بْنُ كَعْبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : ٤/٤٦٠ وَ ١٥/٤٧٥ وَ ١٤/٤١٧ وَ ٣/٢٤٦ وَ ١٠/٤٦٥ وَ ٢/٤١٧ .

أَبْيَقُورِيَّةُ : ١/٨٤ وَ ٢/٤٧٤ .

أَبْيَقُورِيَّونُ : ١٧/٨٤ وَ ٨/٨٩ .

أَتَابِكَ بْنُ طَفْتَكِينَ : ٨/٢٧٤ .

أَتَارَفَاقِيَّةُ (سَفَرُ مِنْ أَسْفَارِ الْفَيْدَا) : ٦/٤٨ .

الْأَتَرَاكَ : ٦/٣٩٤ ، ٦/٤٩٦ ، ٨/٥٥٨ ، ١٠/٤٩٦ ، ٦/٥٦١ وَ ٣/٥٨٤ .

الْأَتَرُوسَكِيُّونَ : ٤/٨٦ ، ١٧/٨٧ وَ ١٧/٨٨ وَ ٣/٥٠ وَ ٨/٥٠ وَ ٤/٤٦٩ .

الْإِتَّقَانُ فِي عِلْمِ الْقُرْآنِ (كتاب لِلسَّيُوطِيِّ) : ٤/٤٦٩ .

إِقْلَامُ الدَّرَائِيَّةِ (كتاب لِلسَّيُوطِيِّ) : ٤/٦٤٩ .

الْإِثْنَا عَشْرِيَّةُ : ٥/٤٢٨ وَ ٥ وَ ٧ .

أَثَيْنَا : ١٦/٧ ، ٩/٧٧ وَ ١٣ وَ ١٤ وَ ١٧ وَ ١٨ وَ ١٩ وَ ٢ .

وَ ٤/٨٦ ، ١٦/٩٨ وَ ٤/٨٦ .

أَثَيْنَا - مَجْلِسُ الشَّعْبِ : ١٧/٧٨ وَ ٢/٧٩ .

أَثَيْنَا - مَدْرَسَةُ : ٥٠٤/م .

أَثَيْنَا - مَعْبُدُ : ٨١/م .

إِثْيُوبِيَّةُ : رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : الْجَبَشَةِ .

الْأَحْسَاءُ : ٥/١٦٨ وَ ١٠ .

أَحْسَنُ التَّقَاسِمِ فِي مَعْرِفَةِ الْأَقَالِيمِ (كتاب لابن أبي

الْبَنَاءِ الْمَقْدِسِيِّ) : ١٤/٤٩٣ ، ١٣/٥٥٦ .

الْأَحْكَامُ السُّلْطَانِيَّةُ (كتاب لابن يَعْلَى الْمَوْصِلِيِّ) :

٤/٢٤٠ .

الْأَحْكَامُ السُّلْطَانِيَّةُ (كتاب لِلْمَأْوَدِيِّ) : ٣/٢٤٠ .

وَ ٣١٧ .

أرنست رينان : ٣/٥٠٨ .

أرنولد تويني: ر: تويني .

أرواد (مالك كنعانية) : ٢/٦٦ .

أريابهاتا: ١/٥٤ .

أريحا (مدينة) : ١/١٥٧ و ٥ . ٩/١٥٧ .

أريزونا (مؤتمر) : ٤/٥٢٨ .

أريس (بئر) : ١٠/٢٣٦ .

الأراقة (فرقة من الخوارج) : ٤٢٣ ، ٤/٤٢٤ ، ١٩/٤٢٤ .

الأذتك (حضارة) : ١٦/٩٧ و ١٧ ، ٣/٩٨ ، ٣/٩٩ .

الأزرق (١٠١ و ٤٠٨ و ١١٠ وح.)

الأزرق (مسجد) : ١٠/٥٦٦ .

الأزرق (نهر) : ٥٤ / ح .

الأزهر (جامع) : ٤٥٦ ، ١٠/٥٥٣ ، ٥/٥٥٣ . ١٦/٥٦١ .

أسامة بن زيد (رضي الله عنه) : ٨/١٣ ، ٩/٢١٩ و ١٠ ، ١٥/٤٨٠ ، ٤/٤٢١ ، ٧/٣٥٨ .

إسبارطة : ١١/٧٧ ، ٧/٧٩ و ٨ و ١١ ، ٤/٨١ .

إسبانية : ٥/٨٨ ، ١٣/١٧٩ ، ١٦/١٦٤ ، ٨/١٠١ .

إسبانية : ٦/٤٥١ ، ١٣/٥٤٢ ، ٨/٣٩٤ ، ٧/٣٦٦ .

إسبانيا : ١٢/٥٢٧ ، ١٧/٤٨٨ ، ١٠/٥٢٦ و ١٣ ، ١٢/٥٢٨ .

إسبانية\_أكاديميتها الملكية : ١٤/٥٠٧ .

إسبانية\_لغة : ٥/٤٩٨ ، ١٣/٣٧٩ .

إسبانية: رأيضاً: الأمويون في الأندلس ورأيضاً: الأندلس .

استاتيرا (ابنة دارا الثالث) : ١/٨٢ .

استاري (إله) : ١٠/١٨٨ .

الأستانة: ر: إسطنبول .

أسترالية : ٦/٣٧٨ .

استوابوسيلي : ١٢/٨٤ .

الإخمينية: ٢/٦٦ و ٣ .

إخوان الصفا وخلأن الوفا: ٤/٤٢٨ ، ٢/٥٠٦ .

أدب الكتاب (كتاب) : ٢٠/٣٢٥ .

أدب الكتاب (كتاب ابن قتيبة) : ٧/٤٧٧ .

أدربة: ٢٢/٥٦٦ .

إدريس (عليه السلام) : ٤/٣٩٧ .

إدريس الثاني: ١٢/٥٥٢ .

الإدريسي: ١١/٣٠٦ ، ٤/٤٩٤ و ٨ و ١٣ و ٢٠ و ٩/٥٨٩ .

أدونيس (إله) : ١٥/٧٩ .

الأدوية المفردة (كتاب ابن البيطار) : ١٢/٥٢٥ .

أذربيجان: ١٢/٣٧ ، ١٣/٥٥٤ ، ١٤/٥٥٥ ، ٧/٧٠ ، م/٧٠ .

إربد: ١٠/٣٥٠ .

أربيل: ١٣/٥٦٦ .

أرتيمس (معبد في أفسوس في ليدية من عجائب الدنيا السبع) : ١٥٦ / ح .

أرخميدس: ١٧/٨٣ .

أردشير الأول: ١٥/٦٩ .

الأردن: ١٥٧ / ح ، ١٥/٣٢٧ و ١٦ ، ٢/٥٦٩ و ٧ ، ٦ و ٥/٥٧٤ .

أرستارخوس: ٥/٥٤٦ / ح .

أرسطو: ٤/٨ ، ٩/٨٢ ، ٥/١٦٤ ، ٩/٨٢ ، ١٤/٤٧٢ ، ٤/٤٧٣ و ١٠ .

و ١١ ، ١٨/٥٠٠ ، ٢٠/٥٠٢ و ٢١ ، ٢/٥٠٣ و ٣ و ٤ و ٦ و ٨ و ٩ و ١١ و ٩/٥٠٦ و ٤/٥٠٧ .

إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب: ر: معجم الأدباء .

أشراق الأول: ١١/٦٧ .

الأرشاقية (سلالة في إيران) : ١١/٦٧ .

الأرق بن أبي الأرق: ٤/١٩٦ .

الأرمن-أبجديةهم: ١٩/١٨٧ .

أرمينية: ١١/١٩٨ ، ١٨/٣٨١ ، ٢/٣٠٤ ، ١٩/٣٨٣ .

١٢/٤٦٣ .

الأسود (قاعة) : ١٠/٥٧٥ .  
 الأسود العنسي : ٤/٣٤٣ و ٥ .  
 أَسِيدُ بْنُ حَضِيرٍ (رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ) : ١٠/٢٣٠ .  
 أَسِيسٌ (قَصْرٌ) : ٢/٥٦٩ .  
 أَسِينٌ بْلَاثِيوسٌ : ١٣/٥٠٧ .  
 أَسِيُوطٌ : ١/٣٩٠ .  
 الأشاعرة : ١٤/٤٣٤ وح ، ١٦/٤٣٥ وح ، ١٦/٤٣٦ ، ٧/٤٣٦ و ١٠/٧ .  
 الأشباه والنظائر (كتاب للسيوطى) : ٥/٤٦٩ .  
 إشبيلية : ٣/٣٥٢ ح ، ١١/٤٥٠ ، ٣/٤٥٧ ، ١٣/٥٨٥ .  
 الأشراف السعديين (دولة) : ٤/٣١١ ، ١٩/٣٠٦ .  
 الأشعث بن قيس : ٩/٧ و ٩ .  
 الأشعري : رَأَيْهِ الْمُحْسِنُ الْأَشْعَرِيُّ .  
 الأشكانية (سلالة في إيران) : ١١/٦٧ .  
 أشون (إله) : ٢٢/١٦٥ .  
 إصابات النجميين (كتاب لابن أبي أصبيعة) : ٨/٤٨٣ .  
 الإصابة في تمييز أسماء الصحابة (كتاب لابن حجر) : ١٢/٤٦٩ .  
 الأصطخري : ١٣/٥٥٦ .  
 الأصفر (نهر) : ١/٥٤ ح ، ١/٥٥ .  
 الأصفر (واي) : ١٢/٢١ ، ١٧/٥٤ وح .  
 أصفهان : ١٠/٥٦٦ ، ٢/٥٦٦ و ١٣ .  
 الأصفهاني : رَأَيْهِ الْفَرْجُ الْأَصْفَهَانِيُّ .  
 الأصمعي : ١٠/٣١٧ ، ١٥/٤٥٥ .  
 أضنة : ١٤/٧ ، ٩/٥٥٤ و ١٠ .  
 أعتى قيس : ١٦/٤٠٤ .  
 الإعلام في من ولی مصر في الإسلام (كتاب لابن حجر) : ١٤/٤٦٩ .  
 الأعياد الإسلامية (كتاب لابن حجر) : ١/٤٩٩ .

الإستوائية (غابة) : ١٧/١٠٩ .  
 إسحاق بن حماد (خطاط) : ١٥/٥٨٤ .  
 إسحاق بن عيسى : ٨/٢٨٣ .  
 إسحاق بن إبراهيم الموصلي : ٧/٤٠٧ ، ١٦/٤٠٦ .  
 أَسِدِينَ الْفَرَاتَ (أَبُو عَدْدِ اللَّهِ) : ١٧/٤٦٩ ، ١٢/٣٧١ .  
 وح ، ٤/٤٧٠ ، ١٣/٤٧٥ ، ١٣/٤٧٥ .  
 أَسْدَ الْغَابَةِ فِي مَعْرِفَةِ الصَّحَابَةِ (كتاب لابن الأثير) : ١١/٤٨٨ ، ١٥/٤٨٣ .  
 الأسرار (كتاب للرازي) : ٢/٥١١ .  
 إسطنبول : ٩/٤٤٢ ، ١٧/٤٩٧ ، ٢٢/٥٦٦ ، ٥/٥٦٧ م .  
 إسطنبول - مرصدتها : ١٣/٥٣٢ .  
 الإسپرائيوني : ١٠/٤٣٤ .  
 اسفيجاب (ثغر) : ٤/٥٥٤ .  
 أسلانيوس (طبيب يوناني) : ٦/١٨٦ .  
 الإسكندر المقدوني : ٣/٦٦ ، ٧/٧٦٧ ، ٩/٢٨١ و ٣ .  
 ١٥/١١٣ ، ٧/٨٢ و ١٦ ، ٩/٨٣ ، ٩/٨٥ م ، ٢/٨١ و ٣ .  
 ١٤/١١٥ ، ٥/١١٥ ، ١٣/١١٥ .  
 الإسكندرنيون : ٧/٥٠٠ .  
 الإسكندرونة : ٣٥٢ ح ، ١٠/٥٥٦ .  
 الإسكندرية : ١١/٣٧٢ ، ١/٨ ، ١٦/٣٤٧ ، ١/٨٢ .  
 ١/٥٥٢ ، ٧/٤١٤ ، ١٤/٣٨١ .  
 و ٤ .  
 الإسكندرية - مدرستها : ٥/٥٣ ، ٥/٨٣ و ١٦/٨٣ .  
 الإسكندرية - منارتها (من عجائب الدنيا السبع) : ١٥٦ ح .  
 أسماء بنت أبي بكر (رضي الله عنها) : ٧/٣٩٦ و ٦/٣٩٦ .  
 ١٢/٤٨٠ ، ١٣/٤٦٤ .  
 إسماعيل المزري : رَأَيْهِ الْرَّازِيُّ .  
 الإسماعيلية : ٤٢٨ ح .  
 أسوان (مدينة) : ٧/٥٣٨ .

أقريسيبوس الصُّولي: ١٤/٨٤ و ١٥ .  
 أقرطيش: ر: كريت.  
 الأقزام (جماعات سكنت إفريقيا قديماً): ٤/١٠٩ .  
 الأقصر (معبد آمون): ١٨/١٢٢ ، ١٤/١٣٢ .  
 الأقصى (مسجد): ٧/٥٥٩ ، ٨/٥٦٩ .  
 أقلانياطوس الأسوسي: ١٣/٨٤ .  
 إقليدس (عالم هندسة يوناني): ١٥/٨٣ و ١٧ .  
 إقليدس-نظرية: ٦/٥٣٩ .  
 الأكاديون: ٤/١٣٤ ، ١٤/١٣٦ ، ١٤/١٤١ ، ١/١٤١ و ٢ و ١٠ و ١٣ .  
 أكابر (إمبراطور مغولي): ١/٣٤٩ ، ٣/٣٨٧ .  
 أكسفورد-جامعتها: ١٩/٥٤١ .  
 أكسوم: ر: كوش .  
 أكسيب (إله): ٩٩/م ، ٤/١٠٠ و ١١ وح .  
 الألكلريوس: ١٠/١٥٩ .  
 الإكليل الشالي (كوكب): ١٦/٥٤٧ .  
 الإكليل في استبطاط التنزيل (كتاب لسيوطى): ٥/٤٦٩ .  
 ألب أرسلان: ١٦/٣٥٠ ، ١٨/٤١٢ .  
 البرت: ١١/٥٠٩ .  
 ألبرتو فاغنوس (أكبرت الأكبر): ١٩/٥٠٢ .  
 أكبرتو ماجنو: ١٢/٥٤٤ .  
 ألغ بك: ٦/٤٤٧ .  
 ألارا (ملك نوبي): ٥/١١٥ .  
 ألفونسو: ١١/٥٤٤ .  
 ألمانية: ١٦/٢٥ ، ١٦/٤٧٣ ، ١٥/٤٩٨ ، ٢/٤٧٣ .  
 الأملك (حضرات): ٥/٩٧ .  
 إله: ر: الحرف الأول من اسم الإله .  
 أليزايست (ملكة): ٣٥٧ : ح .  
 الأم (كتاب للشافعي): ٨/٤٦٦ .

الأغاني (كتاب لأبي فرج الأصفهاني): ١٨/٤٠٤ ، ١/٤٠٥ و ٣ .  
 الإغريق: ٣/٨ ، ١١/٧٣ ، ١٦ و ١٧ و ١٤/٧٤ ، ٢/٧٨ .  
 ٥/٨٢ ، ١٤/٨٧ ، ١٠/٨٩ ، ٥/١٩٥ ، ١٦/١٩٠ .  
 ١٩ ، ١٨/١٩١ ، ٧/٥٢٥ ، ١٨ و ١٦ و ٨/٥٥٣ وح .  
 الإغريق: رأياضاً: اليونان .  
 أغاث: ٨/٥٥٣ وح .  
 الإفادة والاعتبار (كتاب لابن نقطة): ١٢/٥١٤ .  
 أفارمية: ١٩/٧ وح .  
 أفروديت: ر: عشتار .  
 إفريقيبة: ٥/٤٢ ، ٦/٨٨ ، ٦/١٠٨ ، ١٦/١٠٩ ، ١٩ و ١٧ .  
 ٩/١١٣ ، ١٧/١٦٤ ، ١١/١٦٧ ، ١٢/٣٦٨ ، ٤/٣٧٢ ، ٦/٥٦١ ، ١٢/٤٩٤ .  
 إفريقيبة-جنوبها: ٨/١٠٩ .  
 إفريقيبة-شرقها: ١٨/١٧٤ ، ١١/٣٨٣ .  
 إفريقيبة-شمالها: ١١/١٩٨ ، ١١/١٩٩ ، ٦/٣٦٦ ، ١/١٩٩ ، ٧/٣٧١ ، ٣/٥٦٧ ، ١٧/٤٩٧ و ٤ ، ١/٤٦١ ، ١٧/٣٨٤ ، ٢/٥٦٨ .  
 إفريقيبة-غرتها: ٦/٤٥٤ ، ١/٢٩٤ ، ٧/٤٩٧ ، ٨/١٠٩ .  
 إفريقيبة-وسطها: ١٣/٤٣٧ ، ٥/٢٠٤ .  
 الأفستا (كتاب المجموعية الدينية): ٢/٦٨ و ٧ .  
 الأفتشين: ١٣/٣٤٧ .  
 أفغانستان: ٣/١٨٦ ، ٥/٧٨ ، ١٨ و ١١/٥٠٠ .  
 أفلاطون: ٤/٥٠٦ ، ٤/٥٠٧ .  
 الأفلاطونيون: ٨/٥٠٠ .  
 أفلوطين (ناشر الأفلاطينية الحديثة): ١/٨ .  
 الأفلاطينية الحديثة: ١٩/٨ و ١ ، ١/٥٠١ .  
 الأقرع بن حابس: ١٩/٣٩٢ .

الأمويون : ١٢٤ / ح ، ٤/١٥٩ و ٥ و ١٣ و ١١ و ١٦٠ / ١٧٦٠ .

أمونيوس ساكاس : ١٨ ، ١٩/٧ .

الأمويون : ٦/٢٠٢ و ٨ ، ٥/٢٤٢ ، ١/٢٤٥ ، ٣/٢٥٨ ، ٩/٢٢٥ ، ١٩/٢٢٠ ، ١٠/٢١١ ، ٦/٢٧٩ ، ٢٢/٣٥٥ ، ٩/٢٢٥ .

الأمويون : ٢/٣٩٣ و ٦ ، ٨/٤١٦ و ١٠ ، ٧/٤٢٢ ، ١/٤٢٣ ، ٤٢٥ / ح ، ٦/٤٢٦ ، ٤٢٧ / ح ، ١٠/٤٤٣ و ١١ ، ٨/٤٧٦ و ١٧ ، ١٢/٤٧٨ ، ٨/٥١٥ ، ١٤/٥٨٤ .

الأمويون - أدبهم : ٣/٤٠٤ ، ٩/٢٣٧ .

الأمويون - دولتهم : ١٨/١٩٨ ، ١٨/١٩٩ و ٥/١٩٩ ، ١٦ و ١٥ / م ، ١/٢٣٣ ، ١٣/٢٢٩ ، ١/٢٣٠ ، ١٩/٢٢٢ ، ١/٢٣٦ و ١٣ و ١٤ ، ٥/٢٣٦ ، ٩/٢٣٩ و ١٠ ، ١٨ ، ١/٣٤٤ ، ١٣/٣٤٥ ، ١١/٤٠٤ ، ٦/٥٦٨ و ٤ و ٢/٤٣٠ ، ١/٤٤٢ .

الأمويون - زراعتهم : ١٠/٣٧٦ و ١١ و ١٤ .

الأمويون - صناعتهم : ١٢/٣٦٢ .

الأمويون - فنهم : ٥/٥٦٩ ، ٤/٥٧٤ و ٨ و ١٢ ، ٣/٥٨٠ ، ٢٠/٥٧٥ .

الأمويون - مسجدهم في حلب : ١٦/٥٥٩ .

الأمويون - مسجدهم في دمشق : ١١/٢٩١ ، ١٦/٣٨٢ ، ١١/٢٩١ ، ١٣/٥٥٩ ، ١٣/٥٣٦ ، ٩/٤٠٥ و ٤/٥٨٠ .

الأمويون في الأندلس : ١٧/٢٠٣ ، ١٢/٢٤٢ ، ١/٢٢٨ ، ١٧/٢٠٣ ، ١/٢٤٦ ، ١٨/٢٤٧ ، ٧/٣٩٤ ، ٥/٤٠٧ و ١٦ ، ١٤/٥٥٢ ، ١٧/٤٨٨ ، ٧/٤٥١ .

الأمويون في الأندلس - أسطو لهم : ٣/٣٧٢ و ١٣ و ١٥ .

الأمويون في الأندلس - تجارتهم : ٥/٣٨٤ .

الأمويون في الأندلس - زراعتهم : ١٣/٣٧٨ و ١٤ .

الأمويون في الأندلس - صناعتهم : ١٢/٣٧٢ ، ٩/٣٨٢ .

أم الخير المجازية : ١٥/٤٦٨ .

أم الدرداء الصغرى (هجمة بنت حي الأوصاية الدمشقية) : ٤/٤٥٥ .

أم الدرداء الكبرى (خيرة بنت أبي حدرة رضي الله عنها) : ٤/٤٥٥ / ح .

أم سليم (رضي الله عنها) : ٨/٣٩٦ .

أم عطية الأنصارية : ٨/٣٩٦ .

أم عمارة بن ياسر: ربيبة بنت خباطه .

الإمارات العربية المتحدة : ٦/١٦٨ وح .

الإمامية (فرقة من الشيعة) : ٦/٤٢٧ ، ٦/٤٢٨ ، ١/٤٢٨ و ٥/٢٢٩ .

الأمانوس (جيال) : ١٢/١٦٦ .

إمبيدوكل (فيلسوف يوناني) : ٢٠/٧٩ .

الأمثال (كتاب لعبد الجرهمي) : ٤/٤٧٩ .

أخوتب (أول مكتشف للدّواء عند المصريين) : ٤/١٣٢ .

أمرؤ القيس : ١٨/٤٧٦ .

أمريكيّة : ٩ / ح ، ١٣/١٠ و ١٩ و ٢٠/١٣ ، ٢/٩٧ ، ٨/٤٢ ، ٩/٤٠ ، ١١/١٠٨ ، ٥/٣٩٦ ، ٥/٤٩٩ / ح ، ٩ و ١٥ .

أمريكة الجنوبيّة : ١٢/١٠٨ ، ٣/١٠٢ .

أمريكة الشّمالية : ١١/١٠٨ ، ١١/١٠٧ ، ٧/٣٩ .

أمريكة الوسطى : ١٢/١٠٨ ، ١٥/١٠١ .

أمريكة الوسطى والجنوبيّة : ١/٩٧ و ٣ و ٩٨ / م .

أمريكة - المنود فيها : ١٠/٤٩٩ و ١١ .

الأمركيتاتان : ٦/١٨٨ .

أنتحوتب (من فراعنة مصر) : ٩/١١٤ و ١٤ ، ١٠/١٢٠ ، ٢/١٢٤ ، ٩/١٢٥ و ١١ و ١٤ و ٥/١٢٦ .

أنفحات (من فراعنة مصر) : ٥/١١٤ و ٦ و ١٦ ، ٦/١٢٩ .

## الأمويُّون في الأندلس

أهورا - مزدا

٦٢٣

الأمويُّون في الأندلس - فُنُهم : ٦/٥٦١ ، ٦/٥٧٤ .

الأمويُّون في الأندلس - قضاتهم : ٤/٢٩٣ .

الأمويُّون في الأندلس : رَأَيْضًا : الأَمْوَيُون في إِسْبَانِيَّة .

الأَمْيَس (الميدية) زوجة نبوخذ نصر : ٨/١٥٦ .

الْأَمِير (كتاب مليكياڤيلي) : ١/٤٩١ .

الْأَمِير شاهي : ١١/٥٨٢ .

الْأَمِيلُو (الطبقة العليا في المجتمع البابلي) : ٩/١٤٦ .

الْأَمِين : ١٥/٤٠٦ ، ١٥/٤٠٢ ، ٢/٤٥٢ .

الأناضول : ١٥/١١٤ ، ١٥/١٥٩ ، ٤/١٣٩ ، ٦/١٥١ ، ١٥/١٥٩ .

أَنَاو (بلدة جنوبي تركستان) : ٤/٣٩ ، ١٦/١٢٧ .

إِنْبَاء الغر بِأَبْنَاءِ العَمَر (كتاب لابن حجر) : ١٤/٤٦٩ .

الأنبار : ٦/٢٤٢ .

الأنباط : ٤/١٧٨ ، ٣/١٧٩ و ٧ و ٨ و ٩ و ١٩/١٨٧ .

انتصار الحضارة (كتاب) : ١٧/١٨٨ .

أَنْتِيغُونُ الْأَوَّل : ٢/٨٣ .

الأنتيغونية : ١/٨٣ ، ١/٨٥ ، ٤/٨٥ .

الإنجيل : ٩/٥٠٠ .

الأندلس : ٧/٢٦ ، ٨/١٩٩ ، ٧/٢٠٤ ، ٨ و ٦/٢٠٤ ، ١/٢٢٨ ، ١٨/٢٤٧ ، ١١/٢٦٩ ، ١١/٢٩٣ ، ٣/٣٠٦ ح ، ٢/٣٧٩ ، ٥/٣٥٢ و ١٣ و ٧/٣٣٤ ، ١٤/٣١٣ ، ١٢/٣٨٥ ، ١٢/٣٨٢ ، ٩/٤٠٧ و ٧ و ٥/٤٠٧ ، ١٣/٤٣٧ ، ١٦/٤١٤ ، ١٢/٤١٧ و ١٣/٤٣٧ .

أَنْوَشْرُوَان (كرسي) : ١٧/٧٩ ، ١٨ و ٩ و ٢/٧١ ، ١٧ و ٩ و ١/٧٢ .

أَنْكِي (إله) : ٤/١٣٨ ، ٥ و ٤ .

أَنْلِيل (إله) : ١/١٢٨ ، ٤ و ٤ ، ١١/١٤١ ، ٥/١٤٥ .

أَنْوَيِيس (إله) : ١٢٣ / م .

أَنْوَشْرُوَان (كرسي) : ١٧ و ٩ و ٢/٧١ ، ١٨ و ٩ و ١/٧٢ .

أَلْهَارِامات : ١١٢ ، ١٩/١٥٦ ، ١٩/١١٢ .

أَهْرُون بن عتبة الإسكندراني : ١٤/٤٤٣ .

أَهْرِيَان (الشيطان أو الشر عند الزُّرْدُشْتِيِّين) :

- ١٢/٦٨ ، ١٣/٦٩ ، ١٢ و ٦ .
- الأهلية (مكتبة في باريس) : ١٥/٥٨٠ .
- الأهواز : ٢٤٥ / ح ، ٤٢٥ ، ٣/٣٨٢ .
- أهورا - مزدا (إله الخير عند الزُّرْدُشْتِيِّين) : ٢/٦٧ .
- ١٢ و ٧/٧٨ ، ١٢ و ٥ و ١٠ و ١٢ و ٧/٧٨ .

الأوائل (كتاب لأبي هلال العسكري): ١١/٢٢٧

وح. ١٢/١٣٧.

أور (مدينة): ١٩/٤٩٧.

أوريون-استمارهم: ٥/١٠٢، ١٠/١٠٣، ١/٢٠٦.

الأوريون-نامو (ملك سومري): ٧/١٤١.

أوريون والأوريون: ٤/٤٦ و ٦، ١٠/٨، ٩/٩ ح، ١٧/١٠، ٣/١١، ١٧/١٤، ٧/٢٦، ٥/٤٢، ٨ و ١٠، ١٩، ٦/٧٣، ٦/٩٥، ٧/٩٦، ١٤/٩٥، ٧/٤٣، ٢/٤٧، ١١/١٧، ١٤/١٧٧ و ١٦، ١٤/١٧٧، ١٢/١٨٤، ١٤/١٧٧ و ١٦، ١٤/١٧٧، ٢/١٩١، ٥/١٨٨، ١٤/١٩٠ و ١٩ و ٢٠، ٢/١٩١ و ١٧، ١/٢٦٨، ٨/٣٣٤، ٣/٥٨، ٢/٣٥٨، ٤/٣٧٩ و ١٣، ٩/٢٦٨، ١٣/٣٨١، ١٩/٢٨٢، ١٣/٣٨١، ٥/٣٨٤، ٣/٢٨٣، ١٩/٢٨٢، ١٣/٣٨١، ١١/٤٤٧، ٨/٤٤٨، ٥/٤٤٩ و ٩ و ١٠، ١/٤٤٧ و ١٣ و ١٩ و ٢٠ و ٢١، ٥/٤٥١ و ١٠ و ١٨، ١٤/٤٧٢ و ١٨ و ٢٠، ٦/٤٩٤ و ٨ و ١٠ و ١١، ١/٥٠٨، ٦/٥٠٦ و ٣، ٧/٥٠٦، ١٦/٤٩٨، ٥/٥١٢، ٦/٥١٣، ١٦/٥١٢، ٥/٥١١، ١٤/٥٣٧، ٣/٥٢٨، ٥/٥٢٦، ١٣/٥٢٥، ٦/٥١٩، ٨/٥٤٢ و ١٣/٥٤١، ٥/٥٤٠ و ١٨ و ١٣ و ١٣/٥٤١ و ١٨ و ١٦، ١٦/٥٤٣، ١٨/٥٤٣، ١٠/٥٤٧، ١٠/٥٤٧ و ١٦، ١٦/٥٨٩، ١٦/٥٨٩ و ١٦ و ١٧، ١/٥٩٠ و ٥ و ٢ و ٧ و ١٧ و ٧/٥٩١.

الإيجيـةـ المـينـوسـيةـ: ١٥/٢١.

إـيرـانـ: رـ فـارـسـ.

إـيزـيسـ (إـلـهـ): ١٥/٧٩، ١٥/١٣١، ١١/١٣١ و ١٢ و ١٣.

إـيزـيسـ (مـجـلـةـ): ١٢/٥١٢.

إـيسـوسـ (مـعـرـكـةـ): ٧/٦٧.

إـيشـاكـوـ (لـقـبـ لـلـمـلـوـكـ السـوـمـرـيـنـ): ٢/١٣٧.

إـيطـالـيـةـ: ٧/٢٦، ٨/٨٦ و ٩ و ١٠ و ١١ و ١٦ و ١٦/٨٧، ١٦/٨٧، ١٦ و ١٦ و ١٦ و ١٦ و ٦/٤٩٤، ١٥/١٦٢، ١٥/٣٧١، ١٥/٣٩٥، ٢٠/٣٩٥، ١٨/١٨٨، ١٤/٥٨٩ و ١٤/٥٤١.

إـيطـالـيـونـ. قـرـصـنـتـهـمـ: ١٩/٤٩٧.

البابليون-علومهم: ٧/٥٣، ١٤/١٤٨، ٢٢ و ٢/١٤٩ .  
 ، ٥، ١/١٥٦، ١٩/١٨٥ و ٢١، ٢/١٨٦ و ٥،  
 . ٣/١٨٨

البابليون-فنونهم: ١/١٥٠ .

البابليون-كتابتهم: ١٦/١٣٩ و ١٧، ١٢/١٤٨ .

البابليون-الرأة ومكانتها: ٨/١٤٥ وحـ.  
 باتشاكوتـ: رـ: يوبانـكـوي .  
 باتـعة: ٨/١٦٩ .

باتيـستـاـفيـكـو: ٨/٨، ٢/٤٩١ .

بادـوا (بادـوفـا جـامـعـة إـيـطـالـيـة): ١٧/٥١٢ .

بـاذـان (حاـكـمـ الـبـينـ): ٨/١٧٤ .

بارـتـلـمـيـ سـنـتـ هـيرـ: ١/٤٥١ .

باتـسيـ (لقـبـ الـلـكـوـنـ السـوـمـرـيـنـ): ١٢/١٣٧ .

بارـوـ (مـكـثـفـ مـارـيـ): ١٤١ حـ.  
 الـبـارـوـدـ: ٢٠/٦١ و ٢١ .

بارـيسـ: ١٤/٤٥٠، ١٦/٥٠٢، ٧/٥٠٣ .

بارـيسـ (جـامـعـةـ): ٦/٥٠٥ .

الـبـاطـنـيـةـ: ١٣/٤٧٤ .

الـبـاقـلـانـيـ: ١٠/٤٣٤ .

باـكـوـ: ٧٠/مـ .

باـكـونـ: ١٢/٥٤٤ .

الـبـالـيـارـ (جزـرـ: منـورـةـ- مـيـورـةـ. يـابـسـةـ):  
 ٢/٣٧٢، ١٦/٣٧١ وـ، ٨/٤٩٩ .

الـبـحـرـ الـمـتوـسـطـ: ٥/٤٠، ٥/٧٦، ٨/٧٦، ١٥/١١٠، ٥/١٦٠  
 ١/٣٧٢، ١٠/١٨٥، ١٠/١٦٥  
 وـ، ٩/٣٧٣، ٧/٣٧٧، ٧/٣٧٧ وـ، ١٦/٣٨٤، ١٣/٣٨٤  
 ١/٣٨٥، ٢٢/٣٨٤ وـ، ١٢/٤٥١، ١٣/٤٥١ .

الـبـحـرـ الـأـخـرـ: ٢٠/١٠٩، ١٦/١١٢، ٨/١٦٢، ١٣/٣٦٩ .

٦/٣٧٧، ٦/٣٧٧ وـ، ١٢/٣٧٣ .

بحـرـ قـزوـينـ: ٢/٤٧، ٨/١٣٦، ١٨/٥٣١ .

إـيـطـالـيـونـ- لـفـتـهـمـ: ٥/٤٩٨ وـ، ٦ وـ، ١٠ وـ، ١٢ وـ، ١٥ .  
 يـكارـوسـ: رـ: فـيلـكـةـ .

يـمحـوـتـبـ (وزـيرـ مـصـرـيـ): ٥/١٢٠ .  
 إـينـهـارـدـ: ١٠/٥٣٤ .

إـيـوانـ (نـوعـ مـنـ الـمـبـانـيـ الإـيـرـانـيـةـ): ١٠/٧٤ .

أـيـوبـ الـمـعـزـلـيـ: ١٢/٤٦٣ .

أـيـوـيـونـ: ٧/٢٩١، ١٢/٤٣٧، ١١/٥٨٠، ٢١/٥٨٤ .  
 أـيـونـياـ: ١١/٨٣ .

**بـ**

بـابـ إـيلـ: رـ: بـابـ .

بـابـ الـمـنـذـبـ (مضـيقـ): ١٦/١١٠، ٩/١١٣ .

بـابـ الـخـرمـيـ: ١٤/٣٤٧ وـ.

بـابـلـ: ١٣/٢٧، ١٢/٨٢، ٥/٥٤، ١٣ وـ، ٩/٨٣، ١٢/٨٢، ٥/٥٤ .  
 ٢/١٣٥، ٦/١٣٤، ١٨/١١٠، ١٠/٩٦ .

بـارـقـيـ (لـقـبـ الـلـكـوـنـ السـوـمـرـيـنـ): ١٤/١٤١، ١٤/١٣٦  
 ١٦/١٤٦، ٤/١٤٧، ٤/مـ، ٧/١٥٠ وـ، ٩/١٤٢ وـ، ٦/١٤٤ .

وـ، ١٠ وـ، ١١، ١١/١٥١ وـ، ١٤/١٥٢ وـ، ١/١٥٣ .

١٧/١٥١ وـ، ١٧/١٥٥ وـ، ١/١٦٠، ١١/١٥٩، ٥/١٥٦ .

٨/١٨٨، ٧/١٨٥، ٥/١٧٣، ١/١٦٩ .

١٤/١٩١ حـ، ١٤/١٩١ .

بـابـلـ- حدـائقـهاـ المـلـعـقـةـ: ٥/١٥٦ وـ.

الـبـابـلـيـونـ- آـثـارـهـمـ: ٣/١٤٥، ١٣/١٥١، ١٠/١٥٦ .

٢/١٧٣ وـ.

الـبـابـلـيـونـ- تـجـارـتـهـمـ: ٩/١٤٨ وـ، ١٠/١٥٥ .

الـبـابـلـيـونـ- زـرـاعـتـهـمـ: ٧/١٥٥، ١/١٤٨ .

الـبـابـلـيـونـ- صـنـاعـتـهـمـ: ٧/١٤٨ وـ، ١١/١٥٥ وـ، ١٣/١٤٨ .

الـبـابـلـيـونـ- عـقـائـدـهـمـ: ٢٢/١٤٤ وـ، ١٥/١٤٢، ٢/١٤٤ وـ، ١٠/١٨٨ وـ، ٦ وـ، ٣ وـ، ٤ وـ .

٩/١٩٠ .

برلين (متحف) : ٢/١٨٩ ، ٥/٤٩٤ .  
 برنسون (جامعة) : ٢/٥٩١ .  
 بروفلز: ٨/٥٢٧ .  
 بروكسل (جامعة) : ١١/٥٩٠ .  
 بروكلمان: ١/١٦١ ح .  
 برونو: ١١/٤٤٩ .  
 بروية (من حكماء مصر) : ١٤/١٢٧ .  
 بريود وود: ٨/١٣٥ .  
 بريد اليونسكو (مجلة) : ١٠/٥٩٠ .  
 بريستلي: ٢/٥٢٤ .  
 بريطانية: ١٦/١٠ وح ، ١٥/٢٢ ، ٨/١٣٠ ، ٩/١٦٢ ، ٤/٣٧٨ ، ١٣/٣٨٧ ، ٣/٣٥٧ .  
 بريغفو: ١٩٠ ح .  
 بريكلس: ٨/١٢ .  
 البردوبي (فخر الإسلام) : ٦/٤٣٧ .  
 بسامتيك (ملك مصرى) : ٩/١١٥ .  
 بسطام اليشكري: ر: شوبن .  
 بشر المرسي: ١٧/٤٥٥ .  
 البصّرة: ٢٠٨ ح ، ١٣/٢٨٣ ، ٢/٢٨٨ ، ٢/٢٨٩ ، ١٥/٢٩٢ و ١٩ ، ٩/٢١٣ ، ٩/٢٥١ ، ١٧/٣٧٦ ، ١٢/٣٧٦ ، ١٨/٤٢٠ ، ٤/٤٢١ ، ٤/٤٢٥ و ٧ و ١٤/٤٢٢ ، ١٤/٤٢٥ ح ، ٤/٤٣٤ ، ٤/٤٣٤ ح ، ١٦/٤٨٢ ، ٧/٤٧٦ ، ١٦/٤٨١ ، ١٢/٤٨٢ ، ١٦/٥٢٥ ، ٩/٥٥١ ، ١٦/٥٣٨ ، ١٣ و ١٢ و ١٥ وح .  
 البصّرة-مكتباتها: ٧/٤٤٦ .  
 البطالسة: ر: البطاللة .  
 البطالمة: ١٨/٨٢ ، ١٨/٨٥ ، ٦/١٢٧ .  
 بطرس القديس: ١٣/٥٠٠ .

البحر المليّت: ١٥٧ ح ، ١٨/٥٣١ .  
 البحرين: ٥/١٣٦ و ٦ و ١٦ وح ، ٥/١٦٨ و ١٤ وح ، ٦/٤٩٧ ، ١٥/٤٦١ ، ١٠/٣٦٩ .  
 البحيرات الاستوائية الكبرى: ١٠/٤٩٤ .  
 بخارى: ١/٢٤٨ ، ١٨/٣٨١ ، ١٠/٣٧٨ ، ٤/٥١١ ، ١٦/٤٩٦ ، ٨/٥٦٦ ، ٢٠/٥٨٢ .  
 البخارى (محمد بن إسماعيل): ١٨/٤٧٣ ، ١٩/٤٧٤ .  
 البداية والنهاية (كتاب ابن كثير): ٥/٤٨٩ .  
 بدائع الصنائع (كتاب للكاساني): ١٤/٤٦ .  
 بدر (غزوة): ١/١٩٧ ، ١٢/٢٦٠ ، ٤/٣٥٧ ، ٢/٣٥٩ .  
 البردي: ٣/٥٢٦ .  
 البردي (قصر): ٩/٥٧٥ .  
 بديع الزَّمَانِ الجَزَرِيِّ: ٩/٥٣٥ .  
 بديع الزَّمَانِ الْمَهْذَانِيِّ (أحمد بن الحسين): ١٠/٤٧٧ .  
 البد (بلد في أذربيجان): ١٣/٣٤٧ .  
 البرازيل (صحف): ١٣/٤٩٩ .  
 براك (تل): ٢/١٥٨ .  
 البرامكة: ٢٠/٥٧٤ .  
 البرانس (جبال): ١٢/٤٥١ ، ١٣/٣٨٥ .  
 براها (إله): ٧/٤٨ ، ٩/٥٠ .  
 البراهمية: ٦/٥٠ و ١١ و ١٤ و ١٥ و ١٥ و ٥/٥١ ، ٧ و ٥/٥٣ .  
 البربر: ٧/٣٩٤ ، ١٦/٢٥ .  
 البرتقال: ١٩/٤٩٧ .  
 بردی (نهر): ١٨/٣٥ و ١٩ .  
 البردي (نبات): ٦/١٣٠ و ١٠ وح .  
 برسبوليس (عاصمة إيرانية): ٦٦ ح .  
 برسبيب (تل): ٨/١٦٦ .  
 برشلونة (مؤتر): ١٦/٦ .

بطليوس: ١/٨٣، ١٥٦، ١٥/٤٤٧، ٤/٥٤١.  
 بوكين: ٨/٥٧، ٦٣، م.  
 بيل: ٢/١٤٥.  
 البلاذرى (أحمد بن يحيى): ١٠/٤٨٣ و ١٢.  
 بلاط المبشي (رضي الله عنه): ١٥/٤٠٠.  
 بليسيس: ١٣/٣٥١.  
 بلخ: ٤/٥١١.  
 بلغار الفولغا: ١٦/٤٩٦.  
 البلقان: ٥/٧٦.  
 بلنسية: ٩/٣٧٩، ١٧/٥٤٦، ٣/٤٥٧، ١٩/٤٩٦.  
 البلixin: ٨/١٦٦.  
 بنات نعش (كوكب): ٨/٥٤٨.  
 الپنتو (اسم الشعوب الأصلية في وسط إفريقيا وجنوبها): ١٠/١٠٩ و ١١ و ١٢.  
 بن دوف: ٤/٥٦٩ و ٧.  
 البنسباجاب: ٤/٤٥، ٥/٢٠٤، ١٥/٣٨٤.  
 البنديقة: ١٠/٥٠٣.  
 بنو بويء: ٣/٣٤٨.  
 بنو جذية (قبيلة): ٢/٣٠٠.  
 بنو عباد (قصر): ١٢/٥٨٥.  
 بنو طيء: ١٤/٢٢٢.  
 بنو مررين: ٤/٢٢٨، ٤/٤٩٧ و ٤/٤٧.  
 بنو النجّار: ١١/٤٠٠ و ١٢.  
 بنو هاشم: ٦/٤٥٢.  
 بهراتا: ٨/٥٠.  
 بيرام الأول: ١٦/٧٢.  
 البهو الكلمل (قصر): ٣/٥٧٥.  
 بوتيوس داسيا: ١٢/٥٠٩.  
 بوخارست (عالٌ أثري): ٣/١٨٩.  
 بودلي (مكتبة): ١٩/٥٤١.  
 بودا: ٦/٥١ و ٦/١٣٣، ١٧/١٠٧.

بغداد: ١٣٤، ١/١٨٦ و ٢٠٢، ١٠/٢٠٣، ٧/٢٠٣ و ٤، ١٢/٢٠٥، ٦/٢٢٨ و ٢٤٢.  
 بعل شين (إله): ١٩/١٧٩.  
 بعل-عون (إله): ١٨/١٦٥.  
 بعلبك: ٣/٢٥١، ٣/٤٦٢ و ٤/٧.  
 بعليت: ر: عشتار.  
 بعنخي (ملك نبوي): ٥/١١٥.  
 بغداد-جامعتها: ٢/٤٥٧.  
 بغداد-حُماماتها: ٥/٥٧٨.  
 بغداد-مدارسها: ٢/٣٠٦.  
 بغداد-مكتبتها: ٨/٤٤٦.  
 بغية الفطن في علم البدن (كتاب لابن النفيس): ٦/٥١٢.  
 البقاع: ٤/٥٧٤، ١٤/١٦٦.



التأريخ: ١٦/٢٥، ١٦/٢٠٣، ١٩/٢٠٤ و ٢٠، ٣/٢٠٤، ١٣/٢٤٢ و ٨.

البيهقيّة (فرقة من الموارج): ١/٤٢٥.

البيهقي: ١٦/٢٨٩.

تاج عل: ٥٧٠ م.

التأريخان (لقب قائد الجيش الآشوري): ٦/١٥٢.

التاريخ (كتاب للخوارزمي): ٥/٥٤١.

التاريخ (كتاب من كتب القانون الخمسة لكتفوسيوس): ١٢/٥٨.

تاریخ إفریقیة (كتاب للحسن بن الولاذن): ١٨/٤٩٨.

تاریخ بغداد (كتاب للخطيب البغدادي): ٥/٤٨٤.

تاریخ الخلفاء (كتاب للسيوطى): ٩/٤٦٩.

تاریخ دمشق (كتاب لابن عساكر): ١٠/٢٩٩.

تاریخ الدّولۃ الأتابکیّة (كتاب لابن الأثير): ١١/٤٨٨.

تاریخ الرّسل والملوک أو (تاریخ الطّبری - كتاب -): ٧/٤٨٦ و ٩/٤٨٧.

تاریخ العلم (كتاب لجورج سارتن): ١٢/١٨٨.

تاریخ الفقهاء (كتاب للواقدي): ١/٤٨٠.

تاریخ الموصل (كتاب لابن الأثير): ١٢/٤٨٨.

تاروت (جزيرة): ٩/١٦٨.

تاناج (أسرة حكّت الصين): ٨/٦١، ١٢/٥٦.

تانيت-بيني-بعن (إله): ١٨/١٦٥.

تاھارقا (فرعون كوشي مصري): ٣/١١٠.

تيريز: ١٢/٢٥٠، ١٢/٥٦٦.

تبوك: ١٢/١٦٩، ١٢/١٧٠، ١٨/١٧٠، ٢٦٠ ح.

التأريخ: ٧/٥٨٤، ١٩ و ٢٥٨٢.

التجارب والفوائد (كتاب لابن أبي أصيحة): ٨/٤٨٣.

تحفة النّظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار (كتاب): ١٠/٤٩٧.

تحوقس (فرعون مصرى): ١٨/١١٤.

تحوقس الثالث: ١١/١١٤، ١١/١٨٩.

تدمر: ٤/١٧٥، ١١/١٧٧، ١٢/١٧٩، ١٢/١٧٩ و ١٤ و ١٥ و ١٦ و ١٧ و ١٨.

تدمر-آثارها: ١٢/١٧٧.

التدمرية (شكل من أشكال الكتابة القديمة): ٣١/م.

التدمريون-اعتقادهم: ١٤/١٧٩ و ١٨.

ترجم الأطباء وال فلاسفه العرب (كتاب للحسن بن الولاذن): ١٩/٤٩٨.

تراث الإسلام (مجلة): ٢/٥٤٧.

تركتستان: ٤/٣٩، ١٤/٢٢، ١٤/٢٢، ٥/١٣٦، ١/١٣٧، ٦/٤٩٧.

تراثي (صاحب السنن): ١١/٣٩٨، ١١/٣٩٨.

تراثي لون (مختصر الورق): ١٨/٦١.

تسانيمية (بلدة جنوبي أسترالية): ٤/٤٢.

تشاتال: ٣/٤٢، ٧/٩٣ و ١١ و ١٤ و ١٤ و ٧، ١/٩٤ و ٨، ٢/٩٥ و ٨.

تشاد (مجيرة): ١٧/١٠٨.

تشاسكي (نقطة الرسائل في دولة الإنكا): ٨/١٠٣.

تشانج هنج: ٧/٦٢.

تشاوجوكاو: ١١/٥٢٦ .  
 تشنلتشيو هتليكيو (إله): ٢٠/٩٧ .  
 شمبرلس: ٥٤٤ ح .  
 تشوا (أسرة حكّت الصّين): ١٤/٦١ ، ٢٠/٥٤ .  
 تشيلي: ٢/١٠٢ .  
 تشين (مقاطعة في الصّين): ٤/٥٥ .  
 التّصريفي لمن عجز عن التّأليف (كتاب للزّهراوي): ٥/٥١٣ .  
 التّعلّيم الأعظم (كتاب من الكتب الأربع): ١٧/٥٨ .  
 و ١٨ .  
 تعبير الرّؤيا (كتاب لابن سيرين): ١٥/٤٦٣ .  
 التّغغيرات (كتاب من كتب القانون الخامسة لكتنفوشيوس): ٤/٥٨ .  
 الشّتازاني: ٦/٤٣٧ .  
 تفسير الجنالين (للسيوطني والمحلبي): ٦/٤٦٩ .  
 تفسير القرآن الكريم (لابن كثير): ٦/٤٨٩ .  
 التّقرير في أسرار التّركيب (كتاب للجلدي): ٤/٥٢٤ .  
 تقى الدين الدمشقي: ١٣/٥٣٢ ، ٥٣٥ م .  
 التّكامل والتّفاضل (كتاب للخوارزمي): ١/٥٤٢ .  
 تكسكوكو (مجيرة في المكسيك): ١٨/٩٧ .  
 التّكية السليمانية: ٦/٥٦٧ .  
 تلالوك (إله): ٩/٩٩ ، ١٩/٩٧ .  
 تمام الحام (كتاب لحيي الدين بن عبد الظاهر): ١١/٣٥٠ .  
 تبكت (مدينة): ١/٢٩٤ ، ٤٥٣ ح .  
 ، ٢/٤٥٤ .  
 ١٨/٤٩٧ .  
 تبكت (مسجد): ٧/٤٥٣ .  
 توز (إله): ٦/١٣٨ .  
 تميم الدّاري (رضي الله عنه): ١/٤٦٢ .  
 تيغلات ييلاس الثالث (ملك آشوري): ١٥/١٦٦ .  
 تيماء: ١٢/١٦٩ ، ١٧٣ ، ٤/١٧٣ .  
 تيغلاط: ١٩/٥٥٧ .  
 تيخو براهه: ٢/٥٤٦ .  
 تيزين: ١٤/٥٢ .  
 الشّيجان وملوك حمير (كتاب): ٤٧٩ ح .  
 تونس: ٢/٣٣٥ ح ، ١٠/٣٣٦ ، ١٠/٣٣٦ و ١٥ و ١٦ و ٥/٣٧٢ .  
 تويني (آرنولد): ١٩/٢٠ ، ١/٢١ ، ٣/٢٢ ، ٣٥٧ ح .  
 ٥/٤٩٠ .  
 تيماء: ٦٣٠

(كتاب لبديع الرّمان إسماعيل الجزري) :  
تيلورلنك : ٧/٥٦٦ .  
الْتَّيُورِيَّةُ - فنَّ : ٧/٥٨٢ و ١٩ و ٢١ .

الجامع في الطب في الأدوية (كتاب لأحمد الغافقي) :  
تينوليتلان (عاصمة الازتك) : ١٨/٩٧ .  
جامعة : ر: جوبير .  
الجامع الكبير (كتاب لابن الأثير) : ١٢/٤٨٨ .  
تيوفيل (ملك الروم) : ٦/٤٤٤ و ٨ و ٩ .

الجامع لصفات أشتات النبات (كتاب للإدريسي) :  
ث

ثابت بن قرة الحرواني : ٣/٥٣٢ ، ٤/٥٤٣ و ٥ ، ١١/٤٤٤ .  
شفر: ر: الحرف الأول من اسم الشفر .  
الشَّلْجُ الصَّينِيُّ: ر: البارود .  
الشموديون : ١٦/١٦٩ و ١٧ و ١٩ و ١٧٠ و ٩ و ١٢ .  
الشموديون-اندثارهم : ١٥/١٧٠ .  
الشموديون-دولتهم : ١٠/١٧٠ ، ١٢/١٦٩ .  
الشموديون-لغتهم : ١٨/١٧٠ .  
الشموديون-الحَيَانِيُّونَ : ٤/١٧٣ .  
الثور (كوكب) : ٥/٥٤٨ .  
شورهيدا هل : ٢/١٠٦ و ٦ .  
الثورة الفرنسية-فلسفتها : ١٣/٥٠٢ .  
ثيرا (بركان في جزيرة كريت) : ١/٧٦ ، رأيضاً :  
كريت .

ج

جابر بن حيان : ٣/٤٤٢ ، ٢/٥٢١ و ١٢ .  
الجاحظ (عمرو بن جن) : ١٩/٢٩ ، ١٥/٣٥١ ، ١١/٤٣١ ، ٩/٤٣١ و ٣/٤٣٢ و ٤ ، ١٢/٤٤٤ .  
جاسور (خرايتها) : ١٤٩ : ح .  
الجام (كتاب للرازي) : ٢/٥١١ .  
الجامع (مسجد في مدينة يزد) : ٥/٥٦٦ .  
جامع البيان في تفسير القرآن (للطبرى) : ٨/٤٨٦ .  
الجامع بين العلم والعمل النافع في صناعة الميل .

جربة (جزرة) : ١/٤٩٨ .  
جربان : ٩/٤٦٧ .  
الجرجاني : ٧/٢٧٦ ، ١١/٤٣٤ .  
جرش (مدينة في اليمن) : ٢٨٠ : ح .  
جرش (مدينة في الأردن) : ١١/١٧٧ .

جمدة (ثغر) : ١٣/٥٥٤ .  
 جنة العريف : ٥٧٦ م .  
**الجنوبي (هرسي كيانع) :** ٥٤ ح .  
 جهانكير : ٥/٣٨٧ .  
**جهجاه بن قيس :** ٢٣٦ ح .  
**الجيشاري :** ٩/٢٤٤ ، ٢/٤٨٩ .  
**جهنم بن صفوان :** ٥/٤٣٠ ح و ٤٣٣ ح .  
**جهنم بن صفوان وأتباعه الجهمية :** ٤٣٠ ح .  
**جوامع التاريخ (كتاب) :** ٥/٥٨٢ .  
**جوبيرت (إله) :** ١٨/٨٦ ، ١٤/٥٥٩ .  
**جود (فيلسوف إنجليزي) :** ٩ ح .  
**جوديا (أمير لخش) :** ٨/١٨٦ .  
**جورج سارتن :** ٦/١١٣ ، ١٢/١٨٨ ، ١٤/٥١٢ .  
**الجوف :** رَ: دُوْمَة الجنديل .  
**جون لوك :** ٧/٨ ، ١/٤٩١ .  
**جون مارشال :** ٩/٣٩ ، ٦/٤٥ .  
**جونون :** رَ: أُونِي .  
**جونيوس سيلانوس :** ٤/١٦٥ .  
**جوهر شاد (مسجد) :** ٥/٥٦٦ .  
**جوهر الصقلي :** ٤٦٨ ح ، ٢/٥٥٣ ، ١٦/٥٦١ ، ١٢/٥٧٥ .  
**الجوهري :** ٦/٢٢٥ ، ١٠/٣١٧ ، ١٠/٤٧٦ .  
**الجويني (إسم الحرمين أبو المعالي) :** ٢٤٩ ح .  
 . ٩/٤٦٧ ، ١٠/٤٣٤  
**جيحان (نهر) :** ١٠/٥٥٤ .  
**جيحون (نهر) :** ١٦/٤٩٦ ، ١٩/٥٠١ .  
**جيبار الكريوني :** ٢٢/٥٤١ .  
**الجيزة - أهراماها :** ١٥٦ ح .  
**جيبل (كردينال) :** ٨/٤٩٨ .  
**جينوس (قبيلة هلينية) :** ٢/٧٧ .  
**جمهو (قرية غرب السليمانية) :** ٨/١٣٥ .  
**الجزائر :** ٤٢٥ ح .  
**الجزر (تل) :** ٩/١٥٧ .  
**الجزيرة العربية :** ١٢/١١٠ ، ١٢/١٣٦ ، ٣/١٣٤ ، ٥/١٦٦ ، ٥/١٦٨ ، ١/١٦٨ و ٢ و ١٤ و ٥٧ .  
 ٢/١٦٩ و ١٢/١٧٢ ، ١٧٢ م ، ٢/١٧٦ ، ٢/١٧٥ ، ٣/٢٤٣ ، ١٠/١٧٩ ، ١٧٩ ح ، ٢/٢٢٢ ، ٣/٣٣٢ ، ١٦/٣٥٥ ، ١٦/٣٤٧ ، ١٢/٣٦٨ ، ٣٧٦ ح ، ٥/٤٢٧ ، ٦/٣٨١ ، ٦/٣٨٠ ، ١٠/٤٠٦ ، ١٢/٤٢٣ ، ١١/٥٠٥ ، ٦/٤٩٧ ، ٣/٥٦٨ .  
**الجزيرة العربية - باديتها :** ١٤/١٧٧ .  
**الجزيرة العربية - موانئ :** ١٣/٣٨٤ .  
**الجزيرة الفراتية :** ١٢/٤٦٣ ، ١٧/٢٩٠ ، ٤٣٣ ح ، ٤/٤٢٣ ، ٦/٤٩٧ ، ١٠/٥٠٥ .  
**المعدن درهم :** ٤٣٢ ح ، ٧/٤٦٤ ، ٧/٤٦٤ و ٨ و ١٣ .  
**جفرز (عالم آثار) :** ١٣/٤٩٩ .  
**جلال الدولة :** ١١/٢٥٣ .  
**جلال الدين السيوطي :** رَ: السيوطي .  
**الجلالة :** ٤١٧ ح .  
**جدة نصر :** ١٩/١٣٥ .  
**جمع الجوامع (كتاب للسيوطى) :** ٧/٤٦٩ .  
**الجمعة (مسجد) :** ٢/٥٦٦ .  
**الجمل (موقع) :** ١٤/١٩٨ ، ١٥/٤٢٦ ، ٤٢٦ ح .  
**جميع بن حاضر التاجي :** ١٤/٢٩٦ .  
**جيبل بشينة :** ٤/٤٠٤ .  
**جنادة بن أبي أمية :** ٢/٣٧١ و ٢ .  
**الجنادل :** ٧/٥٣٨ .  
**حتليلي بلليني :** ٤/٥٨٤ .  
**جندلستابور (مدرسة) :** ١٢/٧٢ .  
**جندب (ملك دومة الجنديل) :** ٢/١٦٩ .

جينيف : ٥/٤٥٠ .  
 جينين : ١١/٣٥١ .  
 جيوفت : ٥/٤٥٠ .

ح

حاتشبسوت (من فراعنة مصر) : ١٠/١١٤ ، ٣/١٢٠ .  
 حاتوشوا : ر: بوغازكوي .  
 حاتوشلا الأول : ١٦/٩٥ .

الحاكم بأمر الله : ١٢/٤٤٧ ، ١٧/٥٦١ .  
 الحاميون (جماعات سكنت إفريقيا قديماً) : ٥/١٠٩ .  
 الحاوي (كتاب للرازي) : ١/٥١١ .  
 حائط للبكي : ٦/٥٦٩ .  
 حائل : ١٣/١٦٩ .

حiron (مالك كنعانية) : ١/١١١ .  
 المبشرة : ٩/٤٠ ، ٩/٤٠ ، ٢٠/١٠٨ ، ٥/١٧٤ و ٧/١٩٦ .  
 المحييون : ١٢/٩٥ ، ١٣ و ١٢/٢٦٦ ، ٦ و ٨ و ١٢ ، ١٥/١١٤ .  
 و ١٩ و ١٥ و ١٤ و ١٢ و ٥/١٥٠ .

الحجاج بن يوسف التقى : ١٨/٢٤٤ ، ٣/٢٨٢ .  
 و ١٢ و ١٤ و ١٣ و ٣/٣١٢ ، ٩/٣١٣ ، ٨/٣٢٦ و ١٠ و ١٢ .  
 و ١٣ و ١٤ ، ٣/٣٢٧ ، ١/٣٥٦ ، ١٤/٣٨٦ .  
 و ١٧ و ٤٢٣ ، ٢/٤٢٤ و ٤٢٥ ، ١٧/٤٢٤ و ٤٢٦ .  
 و ٥/٤٢٧ .

الحجاج بن مطر : ٢/٤٤٤ و ١٢ .  
 الحجاز: ر: الجزيرة العربية .  
 حجج النبوة (كتاب للجاحظ) : ١٠/٤٣١ .

حجر بن عدي : ٤/٤٢٦ .  
 حجر رشيد (صورة له) : ٣٠ م/٣٠ .

الحجۃ بن الحسن المهدی المنتظر: ٤٢٨ .  
 حجۃ الوداع: ٥/١٩٧ .

الحادیث (ثغر) : ١٢/٥٥٤ .

حدیفة بن الیان (رضی الله عنہ) : ٦٣٨ ، ٢٢٢ .  
 حراء (غار) : ٩/١٩٢ ، ٣/١٩٥ ، ٦/٤٣٩ .  
 حزان (مدينة) : ١١/٦٦ ، ١١/٣٧٧ ، ٤/٧٨٢ .

الحرانة (قصر) : ٤/٥٧٤ .  
 حُرْمَل (تل) : ١/١٨٦ .  
 حروب الرّدّة: ر: الرّدّة- حروها .  
 حرراء: ٨/٤٢٢ .

الحرورية (فرقة من الموارج) : ١١/٤٢٢ .  
 حريري (قتل شالي البوکال) : ١٤١ .  
 حسان بن ثابت (رضی الله عنہ) : ١٦/٤٧٦ .  
 الحسن البصري (الحسن بن يسار) : ٩/٤٣٠ و ١٢ و ١٠ و ٧ و ٤ و ٢/٤٦٣ .

الحسن بن ذکوان : ١٣/٤٦٣ .  
 الحسن بن سهل : ١٥/٤٤٥ ، ٧/٢٥٣ و ٥ .  
 الحسن بن علي (رضی الله عنہ) : ١/٤٢٦ ، ٤/٤٢٨ .  
 الحسن بن علي العسكري: ٤/٤٢٨ .  
 الحسن بن موسى بن شاكر: ١١/٥٢٩ .  
 الحسن بن هانع: ر: أبو نواس .  
 الحسن بن الوزان: ١/٤٤٥ ، ١٤/٤٩٧ ، ١٤/٤٩٨ و ٤ و ١٧ و ٤٩٩ .  
 حسن الحاضرة في أخبار مصر والقاهرة (كتاب للسيوطى) : ٧/٤٦٩ .

حسونة (تل) : ١٥/١٣٥ .  
 الحسين بن إسماعيل الطفراي: ١٢/٢٣٦ .  
 الحسين بن عبد الله: ر: ابن سينا .  
 الحسين بن علي (رضی الله عنہ) : ٥/٤٣٦ و ٨ و ٤٢٧ .  
 المشائش (كتاب لدیسقیدریدوس) : ١٤٧ .  
 الصاد (عيد) : ٢٠/١٢٦ .

الخصن (قلعة)

٧٣

الحمد لله رب العالمين

الحير الغريبي (قصر)

٦٣٥

خولة بنت الأزور

الخطيب البغدادي (أبو بكر أحمد بن علي) : ١١/٤٣٤ ، ١٥/٥٧٩ ، ١٥/٥٧٩ و ١١ .  
 الخيل (كتاب لأولاد موسى بن شاكر) : ١٢/٥٢٩ .  
 الحيوان (كتاب للجاحظ) : ٨/٤٧٧ .

خ

الذابور (كوكب) : ١٩/٥٤٧ .  
 الخازني (أبو الفتح عبد الرحمن الخازن) : ١٢/٥٣٠ .  
 و ١٥ وح ، ١/٥٣١ و ٦ و ٢٢ و ١٥ و ٢٢ .  
 خالد بن الوليد (رضي الله عنه) : ٧/١٩٨ ، ٦/٢٤٢ ، ١/٣٠ .  
 خالد بن يزيد بن معاوية : ٨/٣٨٦ ، ١٥/٤٤٣ و ١١ .  
 خالد بن يزيد بن معاوية : ١٤/٥٢ .

خانقو (ميناء صيني) : ٦/٢٨٥ .  
 خبيث (رضي الله عنه) : ٦/٢٦٢ .  
 خديجة بنت خويلد (أم المؤمنين رضي الله عنها) : ١٢/١٩٥ ، ١٢/٣٩٦ و ١١ .

الخرجاج (كتاب لأبي يوسف) : ١٢/ح ، ٢/٢٠٣ ، ٢/٣١٦ وح .

خراسان : ٥/٢٠٢ ، ٥/٢٩٥ و ١٩ .  
 ١٤/٣٤٩ ، ١٥/٣٥٦ ، ٣/٣٧٨ ، ١٠/٣٧٨ ، ٦/٣٨٤ ، ٦/٣٨١ .  
 ٨/٥٨٢ ، ١٢/٤٩٣ ، ٧/٤٩٥ ، ١٢/٥٥٨ ، ١٢/٤٩٥ .

خريطه العالم كا وصفها البابليون : ١٨٩ / م .  
 الخزائن النورية (مكتبة في دمشق) : ٤/٤٤٨ .

الخزر : ١/٤٦ و ١٢ .  
 الخزرج : ١١/١٩٦ ، ١١/٢٣٠ ، ٤/٤٠١ وح .

الهزمية (نسبة إلى ابن حزم) : ٢٠/٤٧٠ .  
 الحسروية (مسجد) : ١/٥٦٧ .

الحضراء (جزيرة) : ١٣/٣٧٢ .

الحضراء (قصر) : ٦/٥٦٨ و ٦/٧٦ و ١٠ و ١١ و ١٣ .

الخطط (كتاب المقرizi) : ٨/٤٠٨ .

الخطيب البغدادي (أبو بكر أحمد بن علي) : ١١/٤٣٤ ، ١٩/٤٨١ ، ٢٤/٤٨٠ و ١٢ و .  
 الخلد (قصر) : ١٧/٥٧٤ .

خلف بن عبد الملك : ر: ابن بشكوال .  
 الخلفاء (كتاب لابن إسحاق) : ٥/٤٨١ .

الخلفاء الراشدون ودولتهم : ٢/٢١٢ ، ١٩/١٩٧ ، ٢/٢١٢ ، ١٧/٢٢٩ ، ١٣/٢٢٩ و ٦/٢٣٧ ، ١/٢٣٠ و ٢ ، ٣/٢٣٧ ، ١٥/٣١٤ ، ٣/٢٤٠ ، ١٥/٣١٤ ، ٦/٣٧٦ .

الخليل العربي : ٧/١٥٠ ، ١٤/١٥٩ ، ١٣/١٧٠ ، ٢/١٧٥ ، ٤/٣٨٥ و ٨/٢٨١ .

الخليل بن أحمد الفراهيدي : ١٧/٤٦٣ ، ٥/٣٤٢ ، ٩/٤٧٦ .

خليل بن شاهين : ر: ابن شاهين .  
 الخيس (اسم جليش منظم وفق شكل مخصوص) : ٣/٣٦٧ ، ١٦/٣٦٦ وح .

الخندق (غزوة) : ٦/٣٥٧ وح ، ٨/٣٩٦ .

الخنساء : ١٣/٣٩٦ .

خنومو (إله) : ١٢٣ / م ، ٣/١٢٤ .

الخوارج : ٨/٢٢٩ ، ١٤ و ٤/٤٢٢ ، ٦ و ١١ و ٦ و ١٤ و ١٤/٤٢٣ ، ١٤ و ٩/٤٢٩ ، ٣/٤٢٤ و ٤ و ٥ و ١٩ و ٤/٤٢٥ ، ٤ و ١٩ و ٢/٤٢٤ و ١٥ .

خوارزم : ١٦/٤٩٦ .

الخوارزمي (أبو عبد الله محمد بن موسى) : ٢/٤٤٢ ، ٢/٥٤١ ، ٦/٥٣٣ و ٨ و ١٠ و ١٣ و ٢١ و ٢٣ و .  
 ٣/٥٤٢ و ١٠ .

الخوارزميون : ١٤/٥٤٢ .

خوان فرنسيت : ٤/٥٢٧ .

الغوجندي : ٨/٥٤٣ .

خوزستان : ١٠/٥٥٨ ، ١٠/٥٥٥ .

خولة بنت الأزور : ١٣/٣٩٦ .

درعه (مدينة بالغرب) : ٢/٣٠٧ وح .

الدُّرُوشِيَّةُ (مسجد) : ٢٢/٥٦٦ .

درانج ذزي : ١٥/٥٧ .

الدقة (مؤسسة خيرية في مراكش) : ١٠/٣٣٧ و ١٢ .

وح .

الدلتا في مصر : ١١/١١٩ .

دلفي (مدينة يونانية) : ٨١ /م .

دلمون : ز: البحرين .

دلوك : ١٩/٥٥٧ .

دمشق : ١٣/١٦٦ ، ٢/١٦٩ ، ١٩/١٩٨ ، ٩/٢٠٢ ، ١٩/١٩٩ ، ٩/٢٨٣ ، ١٧/٢٤٤ ، ٢٥/٢٤٢ ، ٨/٢٩١ و ٩ و ١١ و ١٣ و ١٥ و ٢٣٥ و ٢/٢٣٥ و ٧ و ١٠ و ١٧ و ١٨ و ١٩ و ٢٣٤٧ ، ١٦/٣٤٧ ، ١٣/٣٧٧ و ٢ و ١٠ ، ١١/٣٧٢ ، ١٣/٣٧٦ ، ١٩/٣٨٥ ، ٤/٤٢٦ ، ١٩/٣٨٥ ، ١/٣٨٣ ، ٣/٤٤٦ ، ٩/٤٤٩ ، ٤/٤٤٨ ، ٩/٤٤٩ ، ٧/٤٥٥ ، ٩ و ٦ و ١٢/٤٥٦ ، ١٥/٤٨٢ ، ١٤/٤٥٩ ، ٦/٤٦٢ وح .

دمشق - حلقها : ٢/١٦٩ .

دمشق - متحفها : ٢/٥٧٤ .

دمياط : ٨/٣٥١ .

الدميري : ١/٤١١ .

دنتورن : ٨/٥٤٤ .

دور شاروكيين (مدينة) : ١٥٤ /م .

دور كوكام : ٨/٤٩١ .

دور كوريكازو (عاصمة الدولة الكاشيّة) : ١٠/١٥٠ .

وح .

دورين : ١٣/٣٢٠ .

خيبر (غزوة) : ١٢/٤٠١ ، ٨/٣٩٦ .

خيبر بنت أبي حدرة : ز: أم الصّدراء الكبرى (رضي الله عنها) .

الخيرزان (أم الرشيد) : ٦/٤٨١ .

الخيرزان (مقبرة) : ٦/٤٨١ .

٥

دار الإماراة : ز: الخضراء (قصر) .

دار الروضة (قصر) : ٤/٥٧٥ .

دار الحكمة (مكتبة في القاهرة) : ١٢/٤٤٢ و ١٣ .

دارا (قائد فارسي) : ٧ و ٥/٧٧ .

دارو (موقع على نهر السندي) : ٤٦ ، ١٠/٣٩ .

داريوس : ٤/٦٦ و ٩/٨١ .

دافنشي : ٥/٣٨ /ح .

دافيد هيوم : ٣/٥٠٨ .

دانية : ١٢/٧٢ .

داود عليه السلام : ٤/٣٩٧ .

التبران (كوكب) : ٢٠/٥٤٧ .

التبة (كوكب) : ٢/٥٤٨ .

دجلة (نهر) : ١٢/٢١ ، ٤/٤٤٠ ، ١٤/٩٥ ، ١٤/٩٤ ، ١٣٤ ، ١٣٣ /ح ، ١٠/١٧٧ ، ٩/٣٧٧ و ١٢ و ١٣ ، ١١/٣٨٥ /ح ، ٢/٥٥٣ ، ١٧/٥٧٤ و ١٨ ، ٨/٥٨٠ .

دراسة التاريخ (لتويني) : ٥/٤٩٠ .

الذرافيديون (شعوب سكنا الهند) : ١٥/٤٥ .

دراكون : ١٥/٧٧ .

الذر المنشور في التفسير بالتأثر (تفسير لسيوطي) : ٨/٤٦٩ .

الذر الكامنة في أعيان المئة الثامنة (كتاب لابن حجر) : ١٢/٤٦٩ .



الرُّوس-قياصرة: ٣/٢٠٦ .

روض الأنس ونزة النفس: ر: الملك والمسالك (كتاب للإدريسي). ٩/٢٩٤ .

الرُّوضة (جزيرة): ٧/٣٧٢ .

الرُّوم: ٦/١٠ ، ١٥/٢٢ ، ٤/٢٦ ، ٣/٤٣ و ١٣ و ١٢ و ١١ و ٧/٣٧٣ .

وح، ٤/٨٨ و ٨ و ١٠ و ١٣ و ١٧ و ١٩ و ٧/٨٦ و ٢٠ و ٥/٨٧ .

و ١١ ، ٩ و ١١ و ١٠ و ١٩ و ٨ و ٢ و ٤ و ٦ و ٤ و ٣ و ١ و ٩/٨٩ .

و ١١ ، ٩١ م، ٣/٩٣ ، ١٢/١٣٣ ، ١٤/١٦٢ و ١٦ و ١٢/١٦٩ و ١٦/١٦٧ و ١٥ و ١١ و ٢/١٦٤ .

١١/١٧٤ ، ٨/١٧٩ ، ١/١٧٩ و ١٧/١٨٧ ، ١١/١٨٨ ، ٨/١٧٠ .

٢٠/٣٢٥ ، ١٣/٣٢٧ و ١٨ ، ٤/٣٤٤ و ١٣ و ٦/٣٨٦ ، ١٥/٣٦٨ ، ٥/٣٦٩ و ٦/٣٧٦ .

٦/٤٤٤ ، ٦/٤٤٤ و ٧/٥٢٥ ، ٢/٥٥٤ و ٦ و ٧ ، ٦/٥٠٠ و ١/٥٧٨ .

روم: ١٠/٧٣ ، ١٥/٨٦ ، ٢/٨٧ و ١٦ و ١٩ و ٧/٨٨ .

٤/٨٩ و ٦ و ٨ و ٤ و ٩ و ١٣/١٧٩ ، ٢٢/١٩٨ ، ٥/١٨٨ و ١/٣٧٩ ، ٣/٣٧٢ و ١٢/٤٥٠ .

روم لاندو: ١٩٠ ح، ٩/٥٤٦ .

الرُّي: ٤/٤٢٣ .

الرُّي-مارستان: ١٢/٥١٠ .

ريختال تومبسون (مؤلف): ١/١٨٧ .

الريحاني: ١٧/٥٨٤ .

الرِّيفيدا (سفر من أسفار الفيدا): ٣/٤٨ و ٨ .

ريكيومانتونس: ٣/٥٤٣ .

رينان (فيلسوف): ١/١٢ .

ز

الرابوتية: ١٢/١٩٧ .

زادان فروخ: ٢/٣٢٧ ، ٩/٣٢٦ و ١٠ و ١١ و ١٢ و ١٣ .

زاغروس (جبال): ٨/١٥٠ .

رحلة ابن بطوطة (كتاب): ٩/٢٩٤ .

رحلة ابن جبير (كتاب لا بن جبير): ٢/٤٩٧ .

الرَّدف (كوكب): ١/٥٤٨ .

الرَّدة (حربها): ٢/١٩٨ ، ٨/٣٤٣ ، ٢/٣٦٦ و ٢٠٠ م .

رسالة الغفران (للعربي): ١٨/٥٠٧ .

الرسالة المشهورة (دستور الموحدين): ٥/٣٥٢ .

رسم المعمر من البلاد (كتاب للمخوارزمي): ٧/٥٤١ .

رشيد الدين (وزير ومؤرخ): ٥/٥٨٢ .

رشيد الدين الصوري: ١٦/٥٢٤ .

الرُّصافة: ٥/٥٣٠ .

الرُّصافة (قصر): ١/٥٧٤ .

رع (إله): ١٦/١٢١ .

ربعان: ١٩/٥٥٧ .

رفائيل: ٥/٥٠٤ .

رفاعة بن المنذر: ر: أبو لبابه .

رفح: ٥٥٥ ح .

رفيدة الإسلامية: ٧/٢٦٨ و ٧ .

الرق: ١/٥٧٤ و ٣ .

رمسيس الثاني (فرعون مصرى): ١٧/١١٤ .

رمسيس الثاني (مسلسل): ١٣٤ م .

الرُّملة: ٦/٥٥٨ ح .

الرواية (فلسفة): ١٦/٧ ، ١٠/٨٤ ، ١٣/٨٩ و ١٢/٨٩ .

روبرت شيرلي (سين): ٧/٢٠٥ .

روبنسون كروزو: ١٩/٥٠٩ .

روجر باكون: ٩/٥٠٦ ، ١٦/٥٣٨ ، ٩/٥٣٩ و ١٧ و ٢ و ١ .

روجر الثاني: ٩/٥٨٩ ، ٣/٤٩٤ و ٩/٥٨٩ .

رودس (جزيرة): ٦/١٦٢ ، ٢/٣٧١ ، ٢/٣٧٢ .

الرُّوس-بلادهم: ٢٠/٣٨٣ ، ١٤/٩٥ ، ٢٠/٣٨٣ و ١٠/٤٩٦ .

الزَّيْتُونَة (مسجد) : رَ: القِيرْوَان (مسجد). ٧/١٦٩  
 الزَّيْج (كتاب للبناني) : ١٩/٥٤٣ .  
 الزَّيْج (كتاب للخوارزمي) : ٥/٥٤١ .  
 زيد بن ثابت رضي الله عنه : ٦/٢٢٢ ، ٢/٤٧٤ ، ١٩/٢٢٢ ، ٥/٣١٨ ، ٧/٣٩٧ ، ١٤/٤٢١ .  
 زيد بن خالد الجهني : ٤/٥٧٩ .  
 زيد بن سهل : رَ: أبو طلحة الأنباري.  
 زيد بن علي : ٧/٤٤٧ و ٨ وح .  
 الزَّيْدِيَّة : ١٧/٢٠٣ ، ٦/٤٢٧ و ٧ و ٨ وح .  
 زيفريد هونكه (مستشرقة المائة) : ٤/١٩١ ، ١٨/٣٨٢  
 زيكاريا سيتشنين : ٦/١٤٠ و ٩ .  
 زين العابدين : رَ: علي بن الحسين .  
 زينب بنت أحد القدسية : ٧/٤٥٥ .  
 زينون (مؤسس المدرسة الرواقية) : ١٠/٨٤ ، ١٦٧ و ١٣ و ٥١٥ ، ١٨/٣٨٢  
 زيوس (إله) : ١٠/٨٢ ، ١٥٦ و ١٠/٥٤٢ .  
**س**  
 سابور الأول : ١٥/٧٢ .  
 السَّابِينِيُّون : ٣/٨٧ و ٨ .  
 السَّاجُور (نهر-منابعه) : ٩/١٦٦ .  
 سارتون : ٥/٥٤٠ ، ٨/٥٣ .  
 السَّاسَائِيُّون : ١٤/٦٩ و ١٥ وح ، ١٢/٧٢ و ١٨ .  
 ساطع الحصري : ١٥/٤٩٠ .  
 السَّاعِد (كوكب) : ٧/٥٤٨ .  
 الساعة المائة (اختراعها) : ٣/١٢٢ .  
 سالينو (مدرسة) : ١٢/٥٨٩ .  
 سالوميرو : ٥/٥٨٧ .  
 زبيدة (ملكة) : ٧/١٦٩ .  
 زبيدة (زوجة الرَّشيد) : ٤/٤٧ ح .  
 الزُّبَيرُ بْنُ الْعَوَام رضي الله عنه : ١٢/٢٢١ ، ٢/١٩٦ ، ٥/٣١٨ ، ٧/٣٩٧ ، ١٤/٤٢١ .  
 زحل (كوكب) : ٦/١٨٩ ، ٦/١٩٠ .  
 الزَّرَاعِيَّة (كتاب لابن رافد الأندلسي) : ٦/٥٢٧ .  
 زردشت : ١/١٨ ، ٦٤ و ٦٦ و ١١/٦٩ .  
 الزَّرْدَشْتِيَّة : ١١/٢٢ ، ٤/٦٨ ، ٩ و ٥/٦٩ و ٦ و ٨ و ١١ و ١٥ و ١٨/٧٢ .  
 الزَّرْقَالِي (إبراهيم) : ١٠/٥٤٦ ، ١١/٥٤٤ .  
 زرياب (أبو الحسن علي بن رافع) : ٧/٤٠٧ و ١٠ و ١٦ و ١٢/٤١٧ ، ١٦/٤١٤ .  
 زقرة (معد) : ٢١/١٣٥ .  
 ذكري يا عليه السلام : ٥/٣٩٧ .  
 الْزَّلَّاقَة (معركة) : ٣/٥٢ ح .  
 زنجبل (عاصمة مملكة شماً) : ١٢/١٦٦ .  
 الزُّنْبُوج (جماعات سكنت إفريقيا) : ٦/١٠٩ .  
 الْزَّهْرَاء : ١٨/٥٥٢ ، ٢/٥٧٥ و ٧ و ٢/٥٨٠ .  
 الْزَّهْرَاوي (خلف بن عباس الأندلسي) : ٤/٥١٣ .  
 الْزَّهْرَة (كوكب) : ٥/١٨٩ .  
 الْزَّهْرِي (محمد بن شهاب) : ٦/٤٦٠ .  
 زوخشيلي (إله) : ٢٠/٩٧ .  
 زوس (ملك مصرى) : ٤/١٢٠ .  
 الْزَّيَّات (محمد بن عبد الملك) : ٢/٤٥ ح ، ٢/٥٢ ح .  
 زياد البكائي : ٩/٤٨١ .  
 زياد بن أبيه : ١٦/٢٤٤ وح ، ١٢/٣١٢ ، ١٠/٣٢٦ .  
 زياد بن الأصف : ٣/٤٢٥ .  
 زياد بن لبيد : ١٤/٢٢٢ .  
 زيادة الله الأغلبي : ١١/٣٧١ ، ٨/٤٠٧ ، ٤/٤٦٩ ح .

سام : ١٦١ / ح .

السامافينا (سفر من أسفار الفيدا) : ٣٤٨ .

السامانية : ١٦٢٠٣ .

سامراء (مدينة) : ٢٤٢ ، ١٢٣٤٧ ، ٥/٣٥٦ ، ١٢٣٤٧ ، ٥/٣٥٦ ، ٧/٥٥٥ ، ٧/٥٧٤ ، ١٨٥٨٥ ، ١٠٥٨٥ .

سامراء (مسجد) : ١٢١ ، ١١٥٦١ .

سان لورنزو (مركز للمناسبات في المكسيك) : ٦٩٧ .

سانسيت : ١٧٥٨٨ .

سبأ (ملكة) : ١٧١٧٣ ، ١٨١٧٦ و ٤/١٧٦ .

سباع (سجن) : ١٩٣١٥ .

سبطة (مدينة) : ١٢٣٧٢ ، ١٢٤٩٤ .

سبلنفر : ١٥٤٩٣ .

السبكي : ١٠٢٧٦ .

السبيليون : ١٢٨٦ .

سبينوزا : ١٨٥٠٩ .

ستانلي لين بول : ٣٧٨ / ح .

سترايون (مؤرخ يوناني قديم) : ٤/١٦٧ ، ٤/١٧٤ / ح .

سجستان : ٩٥٥٥ .

سجلامة : ٨٤٩٤ / ح ، ٨٤٩٧ .

سحنون (عبدالسلام بن سعيد) : ١٢٤٧٠ .

الستخاوي : ١٠٤٦٩ .

سد : ز : الحرف الأول من اسم السد .

السدّهاتنا (كتب هندية) : ٥٥٣ و ٦ .

السُّدّي : ١٥٤٧٤ .

ستر الأسرار (كتاب للرازي) : ١٧٥٢١ .

سرجون الأول (ملك آشوري) : ٣/١٤١ وح ، ١٧٣٢٧ .

سرجون بن منصور : ١/٣٢٦ و ٣ .

المرّحان (وادي) : ١٣١٦٩ .

سرديس (عاصمة مملكة ليديا) : ١٧٩٦ .

سردينية : ١٢٣٧١ ، ١٤ و ١٤ ، ٢/٣٧٢ .

سرقوسة : ٨٥٢٦ .

سرنديب : ز : سيلان .

السرّيان : ١٤٤٣ ، ٣ و ٤/٥٠١ .

السرّيانية : ٣١ / م ، ٧٤٤٥ ، ٧٥٠٠ .

سرية : ز : الحرف الأول من اسم السرية .

سريوس (كوكب) : ١٠١٣١ .

سعد بن أبي وقاص (رضي الله عنه) : ٢/١٩٦ ، ٧/١٩٨ ، ١٢٣٢١ ، ١٢٣٥٩ ، ١٥٣٥٩ ، ٢/٢٦٠ ، ٢/٣٦٦ ، ٨/٣٩٧ وح .

سعد بن عبدة (رضي الله عنه) : ٤٢٠ .

سعد بن معاذ (رضي الله عنه) : ٣٦٨ ، ١٧٣٩٢ .

السعَدية (دولة في المغرب) : ٤٢٤٧ .

سعید بن زید (رضي الله عنه) : ١٠٢٣٠ .

سعید بن عاصم الجعفي (رضي الله عنه) : ٦٧٢٦٢ و ٨ و ١٢٣ و ١٣ و ٢/٢٦٣ .

سعید بن عثمان : ١١٢٩٥ .

سعید بن عمرو الحرشي : ٤٤٣ / ح .

سعید بن المسيب : ٧٤٦٠ .

السَّفَاح : ز : أبو العباس السَّفَاح .

سفیان بن الأبرد الكلبی : ٤٢٣ / ح .

سقراط : ٢/٨ ، ٤/٧٨ ، ٣/٨٠ ، ١/١٢٣ ، ١٣٥٠٠ .

السُّقطي : ٢٢٧٤ .

سقيفة بني ساعدة : ٢٢٤ و ٧ و ١١ و ٢٢٠ و ٧ و ٧ .

سكنز : ١٥٩٠ .

السلاجقة : ٨/٢٧٤ ، ١٥٣٥٠ ، ١٥٤٤٧ ، ٥/٤٠٨ ، ٥/٤٤٧ ، ٢٠٥٦٦ ، ١٨ و ٢٥٦٦ .

السلیمانیة (مسجد) : ٢٠/٥٦٦ .  
 السلطان (مسجد) : ٢١/٥٦٦ .  
 السُّمَجُونِيُّ بْنُ مَالِكٍ الْخَوَلَانِيُّ : ٧/٣٦٦ .  
 سرفند : ٦/١٩٩ ، ١٠/٢٩٥ ، ١٤ و ٢/٢٩٦ و ٥ و ٦ و ١٠ و  
 ١٢ و ١٦ و ٢٠ ، ١/٢٩٧ و ٦ و ٨ و ١٠ و ١٩ و  
 ٢١ ، ١/٣٤٨ ، ١٥/٣٧٧ ، ١/٣٩٨ ، ١/٤٢٧ ح ،  
 ٧/٤٤٧ ، ٣/٤٤٦ .  
 سمير أميس (سوريات) : ٧/١٦٩ و ٨ .  
 سیساط (شعر) : ١٢/٥٥٤ .  
 سمیة بنت خبطاط (أم عمار بن ياسر رضي الله عنها) :  
 ٦/٣٩٦ .  
 سنان باشا : ٢٠/٥٦٦ .  
 سنان باشا (مسجد) : ٢٢/٥٦٦ .  
 سنان بن ثابت : ٥/٥١٠ .  
 سنجار (برية) : ١٢/٥٤٧ .  
 سنحريب (ملك آشورى) : ٨/١٥٥ .  
 السنـد : ٥/٨١ ، ١٢/٨٢ ، ١/٣٥٠ ، ١/٣٦٦ .  
 السنـد (نهر) : ١٠/٣٩ ، ١٠/٣٩٩ ح .  
 السنـد (وادي) : ٢/٤٥ و ٦ ، ١/٥٣ ، ١٢/١٦٨ ،  
 ١٢/١٦٨ .  
 السنـد هند (كتاب للخوارزمي) : ٤/٥٤١ .  
 السنـد والمنـد : ر: الهند والسنـد .  
 السنـسـكريـتـيـة (لغة) : ٢/٥٢ وح ، ١١/٥٣ .  
 سنـكا: ١٤/٨٩ وح .  
 سنـكريـيـ (مسجد) : ١٠/٤٥٣ وح .  
 السنـن (كتاب للأوزاعي) : ٣/٤٦٢ .  
 سـنـوحـيـ : ٥/١٢٩ .  
 سـهـلـ: ر: الحرف الأول من اسم السـهـل .  
 سـهـلـةـ بنـ مـلـحانـ: ١١/٣٩٦ .

السلطان (تل قرب أريحا) : ٩/١٥٧ .  
 السلطان (قصر) : ١٦/٥٧٥ .  
 السلطان أـحمدـ (مسجد) : ٢٢/٥٦٦ .  
 السلطان حـسـنـ (مسجد) : ٨/٥٦٣ .  
 سـلـفـاـدـورـ: ١٠١ ح .  
 سـلـفـسـتـرـ الثـانـيـ: ١٢/٤٥٠ .  
 سـلـمـ (أـمـيـنـ مـكـتبـةـ بـيـتـ الـحـكـةـ) : ٢/٤٤٤ ح .  
 سـلـمـ بنـ قـتـيبةـ: ٣٤٥ ح .  
 سـلـمـانـ الفـارـسيـ (رضـيـ اللـهـ عـنـهـ) : ٢٠ و ٢٠/٢٢٨ ،  
 ١/٣٩٣ ، ٢/٣٥٤ و ٣ و ٦ ، ٧/٣٦٢ ، ١/٢٣٩ ،  
 ٥/٤٥٥ ، ١٧/٤١٣ .  
 سـلـمـةـ بنـ سـلامـةـ: ٩/٣٤٣ .  
 سـلـمـةـ بنـ رـقـشـ: ١٠/٣٤٣ .  
 سـلـمـنـصـرـ الثـالـثـ: ٣/١٦٩ .  
 سـلـوقـسـ نـيـكـلـاتـورـ (مـؤـسـسـ الـدـوـلـةـ السـلـوـقـيـةـ) : ١٧/٨٢ .  
 السـلـوـقـيـونـ: ٩/٦٧ ، ٩/٨٢ ، ٥/٨٢ و ١٧ ، ٨/٨٥ مـ ، ٨/٨٨ ،  
 ١٠ و ٨/١٦٨ .  
 السـلـوكـ لـعـرـفـةـ دـوـلـ الـلـوـكـ (كتـابـ لـمـقـرـيـزـيـ) :  
 ٥/٤٩٢ و ١٦ .  
 سـلـمـلـ: ١٧٦ ح .  
 سـلـيمـ الـأـوـلـ: ١٦/٢٠٤ .  
 سـلـيـانـ (عليـهـ السـلـامـ-ـهـيـكـلـهـ) : ٦/٥٦٩ .  
 سـلـيـانـ بنـ أـبـيـ سـرـحـ: ١١/٢٩٦ .  
 سـلـيـانـ بنـ سـعـدـ الخـشـنـيـ: ٢/٢٢٦ وح ، ١٥/٣٢٧ .  
 سـلـيـانـ بنـ صـرـدـ: ٧/٤٢٦ وح .  
 سـلـيـانـ بنـ عـبـدـ الـلـكـ: ٥/٤٢٣ ، ١١/٤١٦ ، ٦/٤١٤ ،  
 ١٧/٥٥٩ و ١٣ و ١٢/٤٧٩ .  
 سـلـيـانـ نـاـمـةـ: ٥/٥٨٤ .  
 السـلـيـانـيـةـ: ٨/١٣٥ .





الشّيرازي: ٥/ح، ٧/٥٤٦ .  
 شيشرون: ١٣/٨٩ .  
 شيشق (ملك ليبي): ٢/١١٥ .  
 الشّيعة: ٥/٢٢٩، ٧/٤٤٢٥، ١/٤٢٦ و ٣ و ٤ و ٦ و ٩ و ١٥/٤٢٩ .  
 الشّيعة الإمامية: ٤/٤٢٨ .  
 شيكاغو- جمعيّتها التّارِيخيّة: ٩/٦ .  
 شيه هوانغ تي (إمبراطور صيني): ١٥/٦٢ .  
 سيوا (إله): ٩/٥٠ و ١٠ .  
 شيدوزاي (درجة في امتحان الحكم في الصين): ٢١/٥٦ .

**ص**

الصّاحب بن عباد: ٩/٤٧٧ .  
 صاعد بن الحسن (أبو العلاء): ٦/٤٥٦ و ٧ و ح .  
 صالح (عليه السلام): ١٩/٦٩ .  
 صالح (وزير نبطي): ١٧٤ .  
 الصالح إسماعيل: ٧/٢٩١ .  
 الصالح أُبيوب: ٩/٢٩١ .  
 صالح بن عبد الرحمن التّميمي: ٩/٣٢٦ و ١٢ و ١٤ و ح ، ٢/٢٢٧ .  
 صالح بن كثير الصّدّاقي: ٧/٣٢٦ .  
 الصالحيّة (مكان): ١٣/٣٥١ .  
 الصّاوي (عصر مصرى قديم): ٨/١١٥ .  
 صبح الأعشى (كتاب للقلقشني): ١٨/٣٦٤ ، ١٢/٣١٤ ح ، ١٢/٢٨٦ .  
 صبراته (مسرح الروماني في ليبيا): ٩٢/م .  
 الصّحاح (كتاب للجوهري): ١٠/٣١٧ ، ٧/٢٢٥ .  
 الصحراء الكبرى: ١٩/١٠٨ .  
 صحيح البخاري: ٢/٤٠٠ .  
 صحيح مسلم: ٢/٢٦٦ ، ٢/٤٠٠ ، ٨/٤٥٥ .

شلوتر (مؤرخ ألماني): ١٢٤/ح .  
 شماش (إله): ٥/١٤٥ .  
 شمل (ملكة آرامية): ١١/١٦٦ و ١٣ .  
 الشّمائـل (كتاب للأوزاعي): ٢/٤٦٢ .  
 شبليون (الذّي حلَّ رموز الهيروغليفية): ١٣/٣٢ .  
 الشمس- عباداته: ٧/١٣٨ ، ١٨/١٢٥ ، ٣/١٠٧ ، ١/١٧٩ ، ١٤/١٧٧ .  
 الشمس- كسوفه: ٥/١٠٧ .  
 الشمس- نجم: ٦/١٨٩ .  
 شمس- ملكة: ٧/١٦٩ .  
 شمس الدين الرّفتأوي: ١/٥٨٥ .  
 شمس العرب تسطع على الغرب (كتاب لزيرغرید هونتكه): ٤/١٩١ ، ٤/٥٩٠ .  
 الشّتوىّة: ١٢/٦٤ ، ١٣ و ٢/٦٥ و ٣ .  
 شنفار (سهل): ١١/١٣٧ ، ١٢/١٣٦ ، ٤/١٣٤ و ح .  
 شنهائي: ٧/٣٨٥ .  
 الشهريّاني: ٤/٤٢٦ .  
 شهرستاني: ٤/٤٢٦ .  
 شهرستاني (قصر): ١٦/٥٧٥ .  
 الشولاني (دوريات عسكرية): ٥/٥٥٤ .  
 شوبيليولوما: ١/٩٦ و ح .  
 شوذب اليشكري: ٥/٤٢٣ و ٨ و ح .  
 شوشان: ١٢/٣٩ .  
 شوشتر (ملك آشورى): ٤/١٥١ .  
 شوفيتيم (اسم من يعهد إليه الحكم في قطاجة): ٤/١٦٣ .  
 الشيخ الرئيس: ر: ابن سينا .  
 الشيخ صفي الدين (مسجد): ١٢/٥٦٦ .  
 شيراز: ٤/٥٥٧ ، ١٧/٤٦٣ .

صورة الأرض من المدن والجبال (لخوارزمي): . الصَّعِيد: ر: مصر- الصَّعِيد.  
٥/٥٤١ . الصَّفَارِيَّة: ١٦/٢٠٣ .

صُولُون: ١٤/٧٧، ١٥/٧٧ . الصَّفَرِيَّة (فريدة من الخوارج): ٢/٤٢٥ وح.

صيدا: ١٧/٧، ٢/١٦١، ٢/١٦٢ و ٤/٤٥ . الصَّفَوَيُون: ١٣/٢٠٤، ١٤، ١/٢٠٥ و ٤، ١٢/٥٦٦ و ١٣ و ١٤ .

الصَّيْدَلَة (كتاب للبيروني): ٤/٥٢٢ . الصَّفَوَيُون- جيشهم: ٩/٢٠٥ و ٦ .

الصين: ١١/٥، ١٢/٢١، ١٢/٢٧، ٧/٣٩، ٢/٤٣، ٨/٤٠، ٧/٣٩ . الصَّفَوَيُون- فنُّهم: ٢٢/٥٨٢ .

١٢، ١/٥١، ١٤/٥٢، ١٤/٥٤، ٧/٥٤ و ٨ و ١٠ و ١٢ و ١٧ و ١٨ و ١٩ و ٢٠، ٥/٥٥ و ٦ و ٧، ١٢/٥٦ و ١٤ و ١٩، ١٤/٥٨ و ١٩ و ١٩، ١٠/٥٩ و ٢١، ١٤/٦٠ . الصَّفَوَيُون- قصورهم: ١٧/٥٧٥ .

٧/٦١ و ٩ و ١٣ و ١٤ و ٢٠، ٢/٦٢ و ١٢ و ١٤ و ١٤/٦٤، ١٤/٧٢، ١٨/٧٣ و ٤، ٣/١٢٧ . الصَّفَيْيَة: ٧/٣٩٦ .

١٧/٢٠٢، ١٢/١٧٧، ١٣/١٧٩، ١٢/١٧٤ . الصَّفَالَّة: ١٠/٤٩٦ و ١١ .

١٥/٣٨٤، ١١/٣٨٤ و ١٧، ١١/٣٨٣، ٩/٣٦٦، ١/٣٤٨ . صقر قريش: ر: عبد الرحمن الداخل.

٣/٤٩٣ و ٣/٤٤٧ و ٥، ٢/٣٨٧ و ٥، ٥/٤٤٧ . صَفِيقَيْة: ٢/٣٦١، ١٦/١٦٤، ٧/٣٧١ و ٨، ٩/٤٩٣ و ٢/٣٧٢ .

الصين- أدب: ٢١/٥٧ . الصَّلَاحِيَّة (مدرسة): ١٢/٤٦٢ .

الصين- سورها العظيم: ١٤/٦٢ . الصلحة في تاريخ رجال الأندلس (كتاب لابن بشكوال): ١٥/٤٨٤ .

الصين- صناعة: ١٠/٣٣٥ . الصَّلَيْبَيُون: ٥/٢٦، ٤/٥٦، ٣/٥٨٢ و ١٢/٥٨٥ .

الصين- فلسفة: ٢/٥٩ . صناجة العرب: ر: أعشى قيس.

الصين- لغة: ٢٩/ح، ١٥/٥٢٦ . صناع: ١٢/٢٢٢، ١٣/٤٦٢، ٤/٤٧٩ و ٦ و ١٧/٥٢٥ .

الصين- مؤلفين: ١١/٥٢٦ . الصَّمَمَيْن: ١٠/٣٥١ .

الصين- الجديدة (وكالة أنباء): ١٠/٥٤ . شهيب الرُّومي رضي الله عنه: ١٩/٣٩٢ .

ض . الصَّوَافِق (دوريات عسكرية): ٤/٥٥٤ .

الضحاك (خطاط): ١٥/٥٨٤ . صوبة (ملكة آرامية في البقاع): ١٣/١٦٦ .

ط . صور: ٢/١٦١، ٢/١٦٢ و ٧/١٦٢ و ١١ و ١٢ و ١٣ و ١٤/١٦٥ .

الطاحون (وادي): ٧/١٥٧ . ٨/٣٧٢ .

الطاحونة: ٨/١٥٧ .

طارق بن زياد: ٨/١٩٩، ٨/١٩٩، ٦/٣٦٦ و ١١/٥٨٨ .

طالب الحق : ر: عبد الله بن يحيى .  
 طاليس (عالم يوناني) : ١٥/١٨٥ ، ١٤/١٩١ .  
 الطاھریة (دولة) : ١٦/٢٠٣ .  
 الطاویة : ١٧/٦٠ و ٢١ و ٢٢ و ٢١ و ٦ .  
 الطائر (كوكب) : ٢٠/٥٤٧ .  
 الطائف : ٧/٣٦٢ ، ٧/٣٦٥ ، ١٠/٣٦٥ ، ١٣/٣٨٦ ، ١٠/٣٨٠ ، ١٣/٣٨٠ / ح ، ١/٣٨١ .  
 طبائع الأمم وفلسفة التاريخ (كتاب لفولتير) : ٢/٤٩١ .  
 طبرستان : ٤/٤٢٣ ، ٩/٤٢٧ ، ٩/٤٨٦ ، ٩/٤٨٦ / ح ، ١٠/٥٠٠ .  
 الطّبّري (أبو جعفر محمد بن جرير) : ٤/٢٢٤ ، ٢/٢٨٠ ، ١٥/٤٧٤  
 و ١٧/٤٨٦ ، ٢/٤٨١ ، ١٥/٤٧٤ و ١٢ و ١٤ و ١٦ و ١٧ .  
 الطّبّري (أبو محمد) : ١١/٤٤٤ .  
 الطّبّري (علي بن ربن) : ١٠/٧ .  
 طبرية : ٧/٣٢٦ ، ٧/٣٢٦ / ح .  
 طبّط : ٢/٥٨٥ .  
 الطّبّقات (كتاب للواقدي) : ١/٤٨٠ .  
 طبّقات الأطباء (كتاب لابن أبي أصيبيعة) : ٢/٤٨٣ .  
 طبّقات الشعراء (كتاب لحمد بن سلام الجحي) : ١١/٤٨٢ .  
 طبّقات فقهاء الشافعية (كتاب لابن كثير) : ٦/٤٨٩ .  
 الطّبّقات الكبرى (كتاب لابن سعد) : ١١/٢٤٣ .  
 ١٥/٤٨١ وح .  
 الطّبّيخ (كتاب لحمد بن عبد الكريم) : ٩/٤١٨ .  
 طرابلس الشام : ٥٠٠٥ / ح .  
 طرابلس الغرب : ١١/٣٧٢ .  
 طراز (تغر) : ١٤/٥٥٤ .  
 طرسوس (مدينة) : ١٧/٥٥٤ ، ١٢/٥٥٠ .  
 طرسوس (شعر) : ٩/٥٥٤ ، ١٥ و ١٤/٥٥٧ .

ظ

الظاهر بيبرس : ١/٣٧٣ ، ١٩/٥٦١ .  
 الظاهر بيبرس (مسجد في القاهرة) : ٧/٥٦٣ .  
 ظهر الإسلام (كتاب لأحمد أمين) : ١٦/٤٢٧ .

ع

العادلية (مسجد) : ١/٥٦٧ .  
 عارم (سجن) : ١٩/٣١٥ .

العَبَّاسِيُونَ-وزارُؤْمٌ : ٢٤٥ / ح ، ١٣٥٤٥ .

عبد الحميد بن عبد الرحمن (أبو عمر) : ٢٧٧ / ح ، ٣٧٧ .

عبد الحميد بن يحيى (الكاتب) : ٢٢٦ / ح ، ٤٧٧ و ٥٤٧ .

عبد الرحمن الأوسط (أمير أندلسى) : ٥٧٥ / ح ، ٢٠٧ .

عبد الرحمن بدوى : ٥٧٠ / ح ، ١٢٥ .

عبد الرحمن بن حبيب الفهري : ٢٧١ / ح ، ٣٧١ .

عبد الرحمن بن جحية الخولاني : ٢٨٣ / ح ، ٣٢ .

عبد الرحمن بن الحكم : ٢٧١ / ح ، ٤١٤ .

عبد الرحمن بن صخر: ر: أبو هريرة رضي الله عنه.

عبد الرحمن بن عبيد التميمي : ٣١٣ / ح ، ١٣١ .

عبد الرحمن بن عمرو: ر: الأوزاعي .

عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه: ١٩٦ / ح ، ٣٢٠ و ٩٢٣٠ .

عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه: ١٩٦ / ح ، ٣٢٠ و ٩٢٣٠ .

عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه: ٢٢٥ / ح ، ١٢٢ .

عبد الرحمن بن القاسم: ٤٧٠ / ح ، ١٥٥ .

عبد الرحمن بن محمد: ر: ابن خلدون .

عبد الرحمن بن محمد (أمير أموى في الأندلس): ٢٢٨ / ح .

عبد الرحمن بن ملجم الخارجي: ١٩٨ / ح ، ١٧١ .

عبد الرحمن بن هشام: ٤٠٧ / ح ، ٦٧ .

عبد الرحمن الثاني: ٤٦١ / ح ، ٢٤٦ .

عبد الرحمن الخازن: ر: الخارزي .

عبد الرحمن السلاخل (صرقريش): ٢٠٢ / ح ، ٢٠٢ .

عبد الرحمن السلاخل (صرقريش): ٢٧٩ / ح ، ٥٦١ ، ١٤٥٥٢ و ٣٧٢ .

عبد الرحمن الصوفي: ٤٤٧ / ح ، ٥٤٤ و ٥٨٢ .

عبد الرحمن الغافقي: ٣٦٦ / ح ، ٧٧ .

عبد الرحمن الناصر: ٢٩٣ / ح ، ٢٠٤ و ١٥ و ح .

عبد الرحمن الناصر: ٥٨٨ / ح ، ٥٥٢ و ١٤٣٧ .

عبد السلام بن سعيد: ر: سحنون .

عبد العزizin بن مروان: ٢٨٣ / ح ، ٣٢٧ .

عبد الطفيف البغدادي: ر: ابن نقطة .

العَبَّاسِيُونَ-العامصي (نهر): ٧ / ح ، ٩٦ .

العالِم الثالث-دوله: ٨ / ح ، ٢١ .

العالِم الجديد (كتاب لباتيستافيكو): ٤٩١ / ح ، ٢ .

عاصم بن الأكوع: ٤٠١ / ح ، ١٣٤ .

عاصم بن شراحيل: ر: الشعبي .

عائشة رضي الله عنها: ٤٢١ / ح ، ٤٠١ و ٤٠٠ .

عاصم بن شراحيل: ر: الشعبي .

عبادة بن الصامت: ٤٦٢ / ح ، ١٤٦ .

عيَّاس بن أخيل: ٣٧١ / ح ، ١٠٣ .

عيَّاس بن فرناس: ٥٢٩ / ح ، ١٤٥ .

عيَّاس بن المأمون: ٣٥٠ / ح ، ٧٣٥ .

عيَّاس الكبير الصقُوي: ٢٥٠ / ح ، ٦٦ .

العَبَّاسِيُونَ: ٢٠٢ / ح ، ٩٢٠ و ٢٠٣ / ح ، ١٢٠ و ١٣٥ .

، ٢٤٠ / ح ، ٢٢٧ و ٨ ، ٦ / ٢٢٨ ، ٢٣٠ / ح ، ١٢٣ .

، ٢٣٣ / ح ، ٢٢٦ و ٢٣٧ ، ١٤٠ / ح ، ٢٣٦ و ٢٣٧ .

، ٢٣٤ / ح ، ٢٢٥ و ٢٣١ ، ١٠٣ / ح ، ٢٣٢ و ٢٣٣ .

، ٢٣٦ / ح ، ٢٣٦ و ٢٣٧ ، ١٨٠ / ح ، ٣٦٢ و ٣٤٥ .

، ٢٣٧ / ح ، ٣٤٥ و ٣٩٤ ، ١٨٠ / ح ، ٣٦٢ و ٣٤٥ .

، ٢٣٨ / ح ، ٣٤٥ و ٤١٠ ، ١٤٠ / ح ، ٤٠٤ و ٤٠٥ .

، ٢٣٩ / ح ، ٤١٤ و ٤١٢ ، ١٤١ / ح ، ٤١٥ و ٤١٦ .

، ٢٤٠ / ح ، ٤٤٣ و ٤٤٣ ، ١٥٠ / ح ، ٤١٨ و ٤٧٤ .

، ٢٤١ / ح ، ٤٧٦ و ٤٧٦ ، ١٩٠ / ح ، ٤٨٤ و ٥١٠ .

، ٢٤٢ / ح ، ٤٨٤ و ٥١٠ ، ١٥٠ / ح ، ٥٨٤ و ٧٧ .

العَبَّاسِيُونَ-آثارهم: ٤٣٠ / ح ، ٤٤ و ٥٧٤ و ٥٧٤ / ح ، ٤٤ .

العَبَّاسِيُونَ-خلفاهم: ٢٠٢ / ح ، ٢٣٩ و ٢٣٩ / ح ، ٢٢٩ و ٢٢٩ / ح ، ١١١ .

العَبَّاسِيُونَ-صناعتـهم: ٢٢١ / ح ، ٢٥١ و ٢٤٥ و ١١١ و ٩٦ .

العَبَّاسِيُونَ-دعوتـهم: ٢٠٢ / ح ، ٤٠٥ و ٦ و ٦ / ح ، ٣٩٣ و ٣٩٣ / ح ، ٢٠٢ .

العَبَّاسِيُونَ-زراعـهم: ٣٧٧ / ح ، ١١٦ و ١٤١ و ٣٧٨ / ح .

العَبَّاسِيُونَ-علومـهم: ٤٣٩ / ح ، ٤٣٩ و ٤٣٩ / ح ، ١٤٣ .

عبد الله بن مقلة (خطاط) : ١٩/٥٨٤ .

عبد الله بن موسى بن نصیر : ١٦/٣٧١ .

عبد الله بن وهب الرَّاسِي : ١٥/٤٢٢ .

عبد الله بن ياسين : ٣/٣٨٧ ، ح ، ٨/٤٥٤ .

عبد الله بن يحيى : ر: ابن خاقان .

عبد الله بن يحيى (طالب المق) : ١/٤٢٤ ، ٢ و ٤ .

عبد الله بن محمد الأغلبي : ٦/٣٧١ .

عبد المسيح بن النَّاعِمة الحصي : ١٠/٤٤٥ .

عبد الملك بن صالح : ٢/٥٥٨ .

عبد الملك بن محمد بن عطية السعدي : ٤٢٤ / ح .

عبد الملك بن مروان : ٣/١٩٩ ، ٥/٢٢٣ ، ٨/٢٣٥ ، ح ، ٢/٣٠

عبد الملك بن مروان : ٣/٣١٢ ، ٩ و ٨/٣٢٠ .

عبد الملك بن مروان : ٩/٣٢٥ ، ١/٣٢٦ و ٤ و ح ، ١٢/٣٢٧ و ١٤

عبد الملك بن مروان : ٢/٣٥٦ ، ١٠/٣٤١ ، ٥/٣٤٤ ، ٩/٣٥٤ ، ١٠ و ١٦ .

عبد الملك بن مروان : ١/٤٢٧ ، ١٣ و ١٢ و ١١ و ٧ و ٤/٣٨٦ .

عبد الملك بن مروان : ٤/٤٤١ ، ٣/٤٤٣ ، ٦/٤٠٥ و ١١ .

عبد الله بن قطن الفهري : ٧/٣٧١ .

عبد الله بن قيس : ر: أبو موسى الأشعري رضي الله عنه .

عبد الله بن قيس الجاسي : ١٤/٣٧٠ ، ١/٣٧١ .

عبد الله بن قيس الفزارى : ٩/٣٧١ .

عبد الله بن الكواه اليشكري : ٩/٤٢٢ .

عبد الله بن هليعة : ر: ابن هليعة .

عبد الله بن محمد الأموي الأندرسي : ١٨/٣٧١ .

عبد الله بن مروان : ٤/٣٧٢ .

عبد الله بن مسعود رضي الله عنه : ٩/٢٢٢ ، ١٥/٣١٠ .

عبد الله بن معاوية : ١٤/٤٧٤ ، ٦/٤٧٤ .

عبد الله بن معاوية (سد) : ١٢/٣٧٦ .

عبد الله بن المقفع : ١٦/٤٤٣ .

عبد الله بن إياض : ٢/٤٢٥ و ح .

عبد الله بن أحمد المالقي : ر: ابن البيطار .

عبد الله بن الحارث : ١٢/٤٦٣ .

عبد الله بن رواحة رضي الله عنه : ٨/٤٠٢ ، ١٧/٤٧٦ .

عبد الله بن الزبير رضي الله عنه : ٥/٤٢٧ ، ٤/٢٨٧ .

عبد الله بن سباع بن عبد العزى : ١٨/٣١٥ .

عبد الله بن سرح : ٥/٣٦٦ ، ١٦/٣٧٠ .

عبد الله بن سوار : ٢/٨٥ .

عبد الله بن عباس رضي الله عنه : ٣/٢١٧ ، ٤/٤٠١ .

عبد الله بن عمر رضي الله عنه : ٥/٤٢٨ ، ١٥/٤٧٤ ، ٩/٤١٣ .

عبد الله بن عمرو : ١٩/٢٢٨ ، ٤/٤٢١ ، ٨/٣٤٧ ، ١/٢٣٩ .

عبد الله بن زياد : ٧/٤٦٢ ، ٢١/٤٧٨ .

عبد الله بن شربة الجرهى : ٧/٤٦٢ ، وح .

عبد الله بن المهدى : ٦/٥٥٣ .

عبدة بن غزوان : ١٠/٥٥١ ، ١١ و ١٠ و ح .

العتي : ٢٠/٣٥٣ .

عثمان بن حيّان المري : ٤٢٥ / ح .





عمر بن عبد العزير

۱۵۱

الغاني (نهر)

علاق رودس (من عجائب الدنيا السبعة) : ١٨/٢٨٩، ٣/٣٩٠، ٤/٣٩٢ و ١٨، ٢/٣٩٣، ٤/٤٠٣، ٥/٤٠٣ و ١٤، ٦/٤١٣ و ٦، ٧/٤٢٥، ٩/٤٢٥ و ١١/٤٢٧، ١/٤٧٤ وح، ٩/٥٥١، ٥/٥٥٢، ١/٥٥٤ و ٥/٥٥٩.

عمرو بن عبد العزيز : ٨/١٢ وح، ٩/١٩٩ و ١٢ و ١٤ و ١٦، ١١/٢٢٦ و ١٢ و ١٣ و ٢٢٣، ٩/٢٣٩ و ١٩، ١١/٢٦١ و ٤ و ٦، ٦/٢٧٩، ١٩/٢٨٠ وح، ٥/٢٩٦، ١/٢٦١ و ٢٢، ٦/٢٧٩، ١٧/٥٤٧ و ٤، ٤/٥٧٤ وح، ٣/٣٢٠، ٢/٣١٠ و ٥، ٦/٣٢٠ وح، ٥/٣٢٦ و ٦، ٨/٣٤٧ و ١٠ و ١٤/٣٥٤ و ١٤/٣٧٦، ٥/٤٢٣ وح، ٥/٤٢٣ و ٦ و ٨ و ١٠ و ٥/٤٦٣ و ٢/٣٧٧ وح، ٤/٥٥٩، ٤٧٩.

عمير بن عيسى الأندلسي (أبو حفص) : ٥/٢٧١.

عمر المخاتم : ٣/٤٧٧، ٢/٤٤٧ و ١٧/٥٤٣ و ١٩، ٩/٥٤٣.

عمرو فروخ : ٥/٤٤٥، ٤/٤٤٥ وح، ١٨/٥٠٨.

عمران بن الحصين : ٥/٤٢٣ وح، ٢/١١٩.

عمرة (قصير) : ١٨/٥٦٨، ١٢/٥٧٩، ٥/٥٦٩، ١٢/٥٧٩.

عمرة (قصير-حام) : ١٣/٥٧٨.

عمرة القضاء : ٨/٤٠٢.

عرووبن بحر : رَجُل الْمَاجَهَظِ.

عرووبن الزبير : ١١/٣٢٥.

عرووبن العاص : ١٢/١٩٨، ٨/١٩٨ و ١٤/٢٢٧ و ١٤، ٦/٢٤٤، ١٦/٢٤٤ و ٦، ٥/٣٦٦، ١٠/٤٦٢ و ٦، ٨/٣٩٧ و ٦، ١٩/٤٢١ و ١٧، ٣/٣٦٩ و ٦، ١٥/٣٦٨ و ٦، ٤/٤٢٢ وح، ١/٥٥٢ و ٦.

عرووبن العاص (مسجد) : ٨/٤٦٦.

عرووبن عبد التميمي (أبو عقان) : ٦/٤٣١ وح.

عرووبن عثمان : رَجُل سِيِّبُوِيَّةِ.

عرووبن معديكرب : ١٨/٣٦١.

عمل الأسطرلاب (كتاب للخوارزمي) : ٦/٥٤١.

غ

الغاب (سهل) : ٧/٢ وح.

غالوس (واли روماني على مصر) : ٢/١٧٤.

غاليليو : ٩/٥٣٠، ١/٤٥٠ وح.

الغانج (سهل) : ١/٤٧.

الغانج (نهر) : ١/٥٣، ٤/٤٢ و ١٨/٣٤٩.

علاق رودس (من عجائب الدنيا السبعة) : ١٨/٢٨٩، ٣/٣٩٠، ٤/٣٩٢ و ١٨، ٢/٣٩٣، ٤/٤٠٣ و ١٤، ٦/٤١٣ و ٦، ٧/٤٢٥، ٩/٤٢٥ و ١١/٤٢٧، ١/٤٧٤ وح، ٩/٥٥١، ٥/٥٥٢، ١/٥٥٤ و ٥/٥٥٩.

عمور يُون : ١٤٠ وح.

عمون (مالك كنعانية) : ١/١٦١.

العناق (كوكب) : ٢٢ و ١٧/٥٤٧.

عنجر (قصر) : ٤/٥٧٤ وح.

عويس بن مالك : رَجُل أَبُو التَّرَدَاءِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ.

عيسي عليه السلام : ١٥/٥٠٠.

عيسي بن موسى : ١٤/٢٥١.

عيلام : ١٢/٣٩، ١٨/١٤١، ٤/١٣٩ و ٦/١٥١.

العلبييون : ١٤٠ وح.

العلاميون - كتابهم : ١٦/١٣٩.

العين (كتاب للفراهيدي) : ١٠/٤٧٦.

عين زرب : ١٤/٧ وح.

العيوق (كوكب) : ٦/٥٤٨.

عيون الأخبار (كتاب للذينوري) : ١٢/٢٤٣.

عيون الأنبياء في طبقات الأطباء (كتاب لابن أبي أصيبة) : ٩/٤٦٢، ١٤/٤٨٢ و ٢/٤٨٦.

عيون المعارف وفنون أخبار الخلاف (كتاب للقضاعي) : ٥/٣١٨.

عيينة بن محسن : ١٩/٣٩٢.

غوثة (فيلسوف ألماني) : ٣/١٢ .

الغورية : ١٦/٢٠٣ .

غوزانا (تل قرب رأس العين) : ١٦/١٣٥ ، ١٦/١٥٧ ، ١٠/١٦٦ ، ٣/١٥٨ وح .

غوستاف لوبيون : ١٤/٤٥٠ ، ١٢/٥٢١ ، ١٨/٥٩٠ ، ٢٢/٥٩٠ .

الغول (كوكب) : ١٩/٥٤٧ .

غوماتاسيدهانا : ٥/٥١ .

غياث الدين : ١١/٥٨٢ .

غيلان بن سللة : ٣/٢٨٠ ح .

**ف**

الفاتيكان - مكتبتها : ٥/٤٤ ح .

فاراب : ١٩/٥٠١ .

الفارابي (أبو النصر محمد بن محمد) : ١٧/٥٠١ ، ١٧/٥٠٢ ، ١٧/٥٠٣ .

فاس : ٣/٣٥ ح ، ٥/٣٣٧ ، ٥/٤١٩ ، ٨/٤٩٧ .

فاسكودوغاما : ١٢/١٦٧ .

فاضل بن ناطق (كتاب لابن النفيس) : ٥/٥١٢ .

فاطمة (رضي الله عنها) : ١٢/١٩٥ ، ١٢/٢١٩ .

فاطمة بنت القاسم : ١١/٤٦٤ .

الفاطميون : ١٦/٢٠٣ ، ٣/٢٢٧ ، ١٢/٢٤٢ ، ٩/٢٥٣ و ٦/٢٤١٢ .

الفاطميون - تجارتهم : ١٣/٣٨١ .

الفاطميون - خلفائهم : ٩/٣٥٠ ، ٥/٤١١ .

الفاطميون - صناعتهم : ١٠/٣٧٢ .

الفاطميون - فئهم : ١١/٥٨٠ ، ٦/٥٦١ .

غاو (قامت فيها مملكة السُّونْزَارِي) : ٤/٢٩٤ و ٦ .

غاو- وزراء : ٨/٢٤٧ ، ١١/٢٤٨ .

غبارية (أرقام) : ٨/٥٤٢ وح .

غبريل تارد : ٦/٤٩١ .

الغراب (كوكب) : ٢٠/٥٤٧ .

غراناده (ولاية برازيلية) : ٢/٥٠٠ .

الغربي (قصر) : ١٣/٥٧٥ .

غرنطة : ٩/٣٧٩ ، ١١/٣٨٢ ، ٢/٤٥٧ ، ١٣/٥٨٥ .

الغريض (أبو مروان) : ١٥/٤٤٤ .

غريغوريوس (بابا) : ٨/٥٠٣ .

غرينتش (مرصد) : ٥/٥٣٣ .

غزاله الحرورية : ١٥/٤٢٤ و ١٧ .

الغزالى (أبو حامد) : ١٥/٢١٣ ، ١٢/٤٣٦ ، ١٢/٤٣٤ ، ١٥/٤٣٩ .

وح ، ٢/٤٤٢ ، ١٢/٤٥٩ ، ٤/٤٦٣ ، ٨/٤٦٧ و ١٢ .

١٦ وح ، ١/٤٦٨ ، ٨/٤٧٣ ، ٥/٤٧٦ .

١٥/٥٢٧ و ٤ و ١٠ و ١١ ، ١٧/٥٢٧ .

غزلان (معنى) : ١٢/٤٠٧ .

الغزنوي : ر: محمود الغزنوي .

الغزنوية : ١٦/٢٠٣ ، ٥/٢٠٤ وح ، ١٣/٤٣٧ .

غزة : ١١/٣٥١ ، ٤/٤٦٦ ح ، ٥٠٥٠ .

غزوة : ر: الحرف الأول في اسم الغزوة .

غسول (تلillas شال شرق البحر الميت) : ٤/١٥٨ .

الغسلوية : ٧/١٥٨ .

الغسليون : ٢/١٥٩ .

غدان (قصر) : ١٣/١٧٥ .

الغيمصاء (كوكب) : ١٨/٥٤٧ .

غواتيلا : ١٠/١ ح .

الغواصات وللبهارات من الأسماء (كتاب لان ششكوال) : ١٦/٤٨٤ .



الفيشاغورسية (نظرية) : ١٣/٥٣ .  
 الفيدا : ٤/٤٧ ، ٥/٥٣ ، ٧/٥١ ، ١٩/٤٨ ، ٧/٥٣ .  
 الفيدا (أثر أدي) : ١/٤٨ .  
 الفيدية : ٣/٥٠ .  
 فيدا الأناشيد (سفر من أسفار الفيدا) : ٣/٤٨ .  
 فيدياس (نحات إغريقي صنع زيوس أحد عجائب الدنيا السبعة) : ١٥٦ / ح .  
 الفيروزبادي : ١٢/٤٧٦ .  
 فيرولو : ١٦١ / ح .  
 الفيض بن أبي صالح : ١١/٢٤٥ .  
 الفيضان (عيد) : ٢٠/١٢٦ .  
 فيكوك (صاحب نظرية) : ١٠/٤٩١ .  
 الفيل (عام) : ٨/١٩٥ .  
 فيلكلة (جزيرة) : ٨/١٦٨ وح .  
 فيليب حتى : ١٥/١٨٤ .  
 فيليكس مانيه : ٥/٥٨٧ .  
 فينيوس : ١١/١٨٨ .  
 فينيقية : ٨/١٦٠ .  
 الفينيقيون : ٥/٥٤ ، ٥/١٣٣ ، ١٢/١٣٣ ، ٩/١٦٠ ، ٦/١٦١ وح ، ٤/١٦٤ ، ٢٠/١٦٧ ، ٣/١٦٧ و ١٥ و ١٦ و ١٨ و ١٧٤ .  
 الفينيقيون - أجدتهم : ٥٢ / ح ، ١٥/١٨٧ و ١٨ و ٢٠ .  
 الفينيقيون - اعتقادهم : ٣/١٦٥ و ١٧ .  
 الفينيقيون - سففهم : ٦/١٦٧ و ٧ و ١٠ .  
 الفينيقيون - مذهبهم : ٧/١٦٢ .  
 الفينيقيون - مستعمراتهم : ١٦٣ / م .  
 الفيوم : ١/١٢١ .  
 ق  
 قابس : ٤٩٨ / ح .  
 القادسية (معركة) : ٧/١٩٨ ، ١٣/٣٩٦ ، ٤٢٦ / ح ، ٥٥١ / ح .

الفسطاط : ١٠/٣٦٢ ، ٧/٤٦٦ ، ١٤/٤٦٨ وح ، ١/٥٥٢ .  
 و ٢ و ٣ و ٤ و ٧ و ٨ و ٩ و ٥٥٣ .  
 الفسطاط - حماماتها : ٥٧٨ / ح .  
 فشنو (إله) : ٩/٥٠ و ١٠ .  
 الفِصْلُ فِي الْمَلَلِ وَالْأَهْوَاءِ وَالنَّخْلَ (كتاب لابن حزم) : ١٤/٥٠٨ ، ٤/٤٧٢ .  
 فصل المقال فيما بين الشريعة والحكمة من الاتصال (رسالة لابن رشد) : ٢/٤٧٣ .  
 فضالة بن عبيدة : ٥/٤٥٠ .  
 الفضل بن الربيع : ١٣/٢٤٥ ، ١٩/٢٨٩ .  
 الفضل بن سهل : ١٤/٢٤٥ و ١٦ وح ، ٧/٢٥٣ .  
 فضل عرب إسبانية على الثقافة (كتاب لخوان فيرنينيت) : ٤/٥٢٧ .  
 الفلاحية البطية (كتاب لابن الوحشية) : ٥/٥٢٨ .  
 فلسطين : ٧/١٥٧ ، ٥/١٦١ ، ١٢/١٧٥ ، ٨/٣٧٦ ، ٢/٥٦٩ ، ٨/٤٦٢ ، ٧/٥٥٨ ، ٨/٣٨١ .  
 فلسطين - غورها : ٨/٣٨١ ، ٥٥٥ / ح .  
 فلسطين - قصورها : ٨/٥٦٩ .  
 الفلسفة الأولى فيها دون الطبيعتين والتوحيد (كتاب للكندي) : ١٥/٥٠١ .  
 فلندر بترى : ١٧/٥٣٢ .  
 فـ الحوت (كوكب) : ٧٥٤٨ .  
 فنسان دوبوفيه (راهب فرنسي) : ١٧/٥٠٢ .  
 الفهرست (كتاب لابن النديم) : ٤/٤٤٦ ، ١١/٧ .  
 فوجي : ٧٦٤ .  
 قولتير : ٢/٤٩١ .  
 الفولغا (نهر) : ١١/٤٩٦ .  
 فون أوبنهايم (بارون ألماني) : ١٦/١٣٥ .  
 فيتالو : ١٦/٥٣٨ وح .  
 فيشاگورس : ١٤/١٩١ ، ٢١ و ١٨/١٨٥ .

|                                                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قادش: ٢/٩٦ وح، ١٩/١١٤، ٣/٤٥٧.                                                                      |
| قارط هادشت: ز: قرطاجة.                                                                             |
| القاسم المعترizi: ١٢/٤٦٣.                                                                          |
| قانون (مكان): ١١/٣٥١.                                                                              |
| القاموس المحيط (للفيروزآبادي): ١٣/٤٧٦.                                                             |
| قانصوه الغوري: ١٦/٢٠٤.                                                                             |
| القاهرة: ١٤/٣٥١، ١٦/٣٤٧، ١٣/٢٦٦، ١٨/٢٠٤.                                                           |
| قديموس (قصة): ١٦/١٨٧.                                                                              |
| القر (كوكب): ١٦/٥٤٧.                                                                               |
| قرطاجة: ٥/٨٨ وح، ١٠/١٦٢، ١٣/١٣ و ١٤ و ١٦.                                                          |
| قرطاجة- جامعتها: ١٧/٦.                                                                             |
| قرطاجة- اعتقد: ١٣/١٦٥، ٢٠ و ١٧.                                                                    |
| قرطاجة- تجارة: ١/١٦٤.                                                                              |
| قرطاجة- زراعة: ١/١٦٥ و ٢.                                                                          |
| قرطاجة- علوم: ٩/١٦٥.                                                                               |
| قرطاجة- فن: ٧/١٦٥ و ٨.                                                                             |
| قرطاجة- مرفأ: ١٩/١٦٥.                                                                              |
| قرطاجة- نساء: ١٣/١٦٤.                                                                              |
| قرطاجة- نظام حكم: ١/١٦٣، ٤ و ١٦٤، ١١ و ١٦ و ١٦.                                                    |
| قرطبة: ٩/٢٩٣، ٩/٢٩٤، ٩/٣٧٩، ٩/٣٨٢ وح، ١٢/٣٨٢ وح، ١٣/٣٨٣، ١٢/٣٨٥، ١٢/٤٤٨، ٧/٤٤٨، ١٠ و ١٥ و ١٦ و ١٧. |
| قرطبة: ٥/٤٦١، ٥/٤٥٦، ٢/٥٠٣، ٤/٤٧٠، ١٦/٤٩٤.                                                         |
| قرطبة: ٢/٥٣٧ وح، ١٦/٥٣٧، ١٤/٥٥٢، ١٤/٥٧٥ و ٧.                                                       |
| قرطبة- جامعتها: ١/٤٥٧.                                                                             |
| قرطبة- حماماتها: ٥٧٨: ح.                                                                           |
| قرطبة- مسجدها: ٨/٥٦١، ٨/٥٦٢، ٤/٥٦٣.                                                                |
| قرطبة- مكتبتها: ٢٠/٤٤٧.                                                                            |
| القرطي: ١٦/٤٧٤.                                                                                    |
| قرقر (معركة جرت قرب حماة): ١٧/١٦٦، ٢/١٦٩.                                                          |
| القرنة السوداء: ١٠/٥٥٤.                                                                            |
| قبيله: ز: الحرف الأول من اسم القبيلة.                                                              |
| قطبان (ملكة): ٤/١٧٦، ١٥/١٧٣.                                                                       |
| قبيبة بن مسلم الباهلي: ٦/١٩٩، ١٢/٢٩٥ و ١٣ و ١٤.                                                    |
| قبيله: ز: ذؤيب: ٧/٣٢٠.                                                                             |
| قبة الصخرة: ٩/٥٥٩.                                                                                 |
| قبة الصخرة- مسجدها: ٤/٥٥٩.                                                                         |
| قبلي خان: ٦/٤٤٧.                                                                                   |
| القبط: ١١/٤١٢.                                                                                     |
| القبطية (كتابة): ٥/٣٢٧.                                                                            |
| قبلاني خان: ١١/٣٧١.                                                                                |
| قبص: ١٤/٧٩، ١/١٦٢، ١١/١٩٨ و ٥، ١٤/٣٧٠.                                                             |
| قبة: ١١/٤١٢.                                                                                       |
| قبة الصخرة: ٩/٥٥٩.                                                                                 |
| قبيلة: ز: الحرف الأول من اسم القبيلة.                                                              |

القمر- عبادته: . ٤/١٩٠  
 القمر- كوكب: . ٦/١٨٩  
 قناة السُّويس: ٣٧٧ / ح.  
 قنسرين: ٥٥٥ / ح، ٧/٥٥٧ و ١٥ و ١٦ و ١٧ و ١٨.  
 قورس (مكان): . ١٩/٥٥٧  
 قورش (إمبراطور فارسي): . ٧/١٧٣  
 قوص النَّصر عند الرومان: ٩٠ / م.  
 قوصرة (مكان): . ٧/٣٧١، ٧/٣٧٢  
 قونية: ١٦/٥٧٥  
 قونية- سهولها: . ٩/٩٣  
 التِّيروان: ٢/١٩٩، ١٥/٣٤٧ و ١٧، ٨/٤٠٧، ١٧ و ١٢/٤٧٥،  
 و ١٧ وح، ٦/٤٧٠ و ١١ و ١٣، ٤/٥٥٧، ١٠/٥٥٢، ١٠/٥٥١  
 التِّيروان- مسجدها: ٤٧١ / م، ١٨/٥٥٩، ٣/٥٦١.  
 قيس بن سعد بن عبادة: ٤٢٢ / ح.  
 قيسية: ٥/٣٩٤ و ٧.  
 القيل: ١١/١٧٤ وح.

**ك**

الكاتبول (تل يقام عليه آلهة الرومان): . ١٩/٨٦  
 كارل ماركس: ر: ماركس.  
 كارلس (صانع عملاق روتس من عجائب الدنيا)  
 السبع: ١٥٦ / ح.  
 الكارما: ٢٥٢ وع.  
 الكاشاني (علاء الدين): . ١٥/٤١٦  
 الكاشيون: ١٤٥ / ح، ٩/١٥٠ و ١٠ و ١٢ و ١٣ و ١٥،  
 ١٨/٥٤٢، ٣/١٥١  
 كامس (ملك مصرى): . ١/١٢٠  
 الكامل الأيوبي: ٧/٢٩١، ٧/٣٤٠، ١١/٥٢٥، ١١/٥٢٥ / م  
 الكامل في التاريخ (كتاب ابن الأثير): . ١٠/٤٨٨  
 كانت: ٢/٤٦٨، ٨/٥٠٥، ١/٥٠٩ و ٢ و ٣.

قره سرای (قصر): . ١٦/٥٧٥  
 القرى (وادي): . ٣/٤٢٤ وح.  
 القریتین: . ٩/٥٥٨  
 قريش: ١٠/١٩٦ و ١٤ و ٢٠ و ٢/١٩٧، ٢/٢٢٩ و ٤  
 و ٦، ٤/٢٣٥ و ٦ و ٧ و ٨ و ١٠ و ١١، ٧/٢٦٣،  
 ١٢/٣٦٦ و ٦، ٥/٣٥٧ وح، ١٨/٢٨١  
 ، ٧/٤٤١، ٨/٤٤٩، ١٠/٤٤٩ .  
 القرزويني: . ٢٠/٥٨٠  
 القدسطينية: ٨٨ / ح، ١/١٩٩، ١٩/٥٦٦  
 القصبة (حي): . ١٧/٥١٨  
 قصص الأخيار (كتاب لوهب بن منبه): . ٨/٤٧٩  
 قصص الأنبياء (كتاب لوهب بن منبه): . ٨/٤٧٩  
 قصّة الحضارة (كتاب لـ ديمورانت): . ١/١٨٨  
 ، ١٢/٥٢٠، ١٢/٥٢١، ٤/٥٢١ و ٢١،  
 ٤/٥٤٠، ١/٥٣٩  
 القصیر (مكان): . ٤/٣٥١، ١٣/٣٥١  
 قطبة (خطاط): . ١٤/٥٨٤  
 قطر النّدى: . ٤/٤١٧  
 قطربر (محمد بن المستير): . ١/٢٠٨ وح.  
 قطری بن الفجاءة: . ٣/٤٢٣ وح.  
 قطلن (مولی یزید بن الولید): . ١٧/٣٢٠  
 قطليا (مكان): . ١٢/٣٥١  
 القفال (أبو بكر): . ١٠/٤٣٤  
 القفقاس: . ٤/٦٤  
 قلب الأسد (كوكب): . ٧/٥٤٨  
 قلب العقرب (كوكب): . ٨/٥٤٨  
 قلعة: ر: الحرف الأول من اسم القلعة.  
 القلقشندي: ١٤/٢٦٦، ١٤/٢٧٦، ١٣/٢٧٦، ١٥/٢٨٥، ١٥/٢٩٩  
 ، ٢/٣٥٣، ٣/٣٤٢، ١٥/٣٤١، ١/٣٢٢، ٢/٣١٤  
 قبیز: . ١٢/١١٥، ١١/٦٦

كتنون: ٣/٣٨٥ .  
 بركليس (حاكم يوناني): ٧٩ ح .  
 كبلر: ٥٣٨ ح، ١٣/٥٤٤ .  
 الكبير (مسجد في أصفهان): ٥٦٤ م .  
 الكتب الأربع: ١٦/٥٨ .  
 كتب القانون الخمسة لكتنوفشيوس: ٣/٥٨ .  
 كثيير عزة: ٣٤٠٤ .  
 كراشي: ٧/١٩٩ وح، ٥٨٦٢ و ١٤ .  
 كربلاء: ٥/٤٢٦ .  
 الكرجي: ٨/٥٤٣ .  
 كرشنا (نهر): ٤/٤٥ .  
 كركيش (آخر عاصمة للحثين): ١٤/٩٦ وح .  
 كركيش (معركة): ١٧/١٥٥ .  
 كرمان: ٦/٣٨١ و ٧، ١٠/٥٠٥ .  
 الکرمل (جبل، كهوفه): ١٤/١٥٦ .  
 الكرنك (معبد): ١٤/١٢٥، ١٤/١٣٢، ١٤/١٣٤، ١٤/١٣٤ م .  
 كوريتز: ١٠/١٠١ .  
 كريت: ١٦/٧٤ و ١٧، ٤/٧٥، ٢/٧٦ و ٦ و ٩ و ١٠، ٣/٨٢، ٩/١٨٨، ١٢/١٣٢ .  
 كريتية (شكل من أشكال الكتابة): ١٣٣ .  
 الكريتية المينوية: ٤/٧٦ .  
 كريشيوس: ٨/٩ ح .  
 الكسائي (علي بن حزرة): ٢/٤٦٤ و ٣ و ٤ .  
 كعب بن زهير: ٢/٢٢٦ وح .  
 كعب بن عاصم: ٦/٤٥٥ .  
 كعب بن مالك: ١٦/٤٧٦ .  
 الكلب الأزرور (كوكب): ٢١/٥٤٧ .  
 الكلتية: ١٤/٢٢ .  
 الكلدانيون: ١٨/١١٥، ١/١٣٥، ١/١٥٦ و ٥ .  
 الكلدانيون-أسرهم: ١١/١٥١ .  
 الكلدانيون-اعتقادهم: ٨/١٨٩ .  
 الكلدانيون-دولتهم: ١٥/١٥٥، ١٥/١٥٧، ١٥/١٥٨، ١٥/١٥٩ .  
 الكلدانيون-علومهم: ٤/١٨٩ .  
 كلودسيفر: ١٠/١١١ .  
 الكليات (كتاب ابن رشد): ٦/٤٧٣ .  
 كليان (مسجد): ٨/٥٦٦ .  
 كليستين: ١٥/٧٧ .  
 كليلة ودمنة: ١٤/٥٨٠، ١٨/٤٤٣ .  
 كلية الدعوة الإسلامية: ١١/١٤ .  
 كمال الدين بن برهان الغزني: ٨/٢٩٢ .  
 كمال الدين بهزاد: ١٥/٥٨٢ و ١٧ و ٢١ .  
 كمال الدين الفارسي: ٨/٥٤٠ .  
 كبردرج (جامعة): ١٢/٤٩٧ .  
 كبودية: ١٨/١٠٧ .  
 الكيل في معرفة الثقات والضعفاء والمجاهيل (كتاب ابن كثير): ٦/٤٨٩ .  
 كنجة: ر: جازة (ثغر) .  
 كنجي: ر: سومر .  
 كندة: ٢/١٧٦ وح، ١/١٧٧، ٩/٢١٨ .  
 كندة (قبيلة): ٧/٢٨٧ .  
 الكندي (أبو يوسف يعقوب بن إسحاق): ٨/٥٠١ و ١٤ .  
 الكنعانية السينائية (شكل من أشكال الكتابة): ٢١/١٦٦ .  
 الكنعانيون: ٥/١٦٠ و ٧ و ٩ و ١٦١، ٩ و ٣ و ٤ وح .  
 الكنعانيون-زراعتهم: ١/١٦٧ .

الكولب الشانى عشر (كتاب لريكاريا ستيشن) :  
. ٧/١٤٠

كولومبس (كريستوف) : ٩/٤٩٩ و ١٥ و ح،  
. ٥٠٠

الكوميديا الإلهية (رواية لدانى) : ١٢/٥٠٧ و ١٥  
. ١٩

كونغ فوتزو: ر: كنفوشيوس.  
الكونفو (حوض) : ٤/١٠٩ .

كوبيو: ١٠٤ / ح .  
الكويت: ٤/١٤١ ، ٤/٤٦١ ، ٤/٤٦٨ / ح .

الكيسانية: ٩/٤٢٦ و ح .  
كيش (مدينة): ١١/١٣٧ .

كيينا دوليون: ١١/١٠٣ .

**ل**

اللات: ١٠/١٧٩ .  
اللاتين: ١٢/٨٦ ، ١٤/٥٤١ ، ٣/٥٤٢ ، ١٢/٥٤٤ ،  
. ١٧/٥٨٩

اللاتينية: ٣١ / م ، ٩/٥٠٣ ، ١٥/٥٠٢ ، ١٣ و ٥/٤٩٨ ،  
. ١/٥٤٢ ، ١٨/٥٤١ ، ١٧/٥٣٨ ، ٨/٥٢١ ، ١٨/٥١١  
. ٨/٥٩٠ ، ١/٥٤٤

اللاتيوم (سهل): ١٠/٨٦ و ١٥ و ١٨ .  
لافازيه: ٢/٥٢٤ .

لالند: ٩/٥٤٤ .  
لاموثكينا (كاندرائية): ١٠/٥٦١ .

لاوتزو (مؤسس الديانة الطاوية): ١٨/٦٠ و ٢٢ .  
لبنان: ٣/١٣٠ ، ٤/٤٦٢ / ح .  
لبنان- جبالها: ٤/٣٧٣ .

لبورنوت: ر: سانسيت .  
لبيد بن ربيعة: ٣/٢٢٧ .

الكنعانيون- هجرتهم: ٣/١٦٠ .  
كنفوشيوس: ١٨/٥٦ ، ١٥/٥٧ ، ١٥/٥٨ ، ١/٥٨ و ٦ و ١١ و ١٢  
و ١٥ و ٦ و ١٨ ، ٢/٥٩ و ٩ و ١٠ و ٩/٦٠ و ١٥ و ٦ و ١٨ و ١٧  
. ٨/٦٢ ، ١/١٣٣ ، ٢٢ و ٢١ و ٢/٦١ ، ٢٢ و ٩ و ٦ و ١٤/٦٠ و ٢١

كنفوشيوسسة: ١٤/٦٠ و ٢١ و ٢/٦١ ، ٢٢ و ٩ و ٦ .  
الكنك: ر: الغانج (نهر) .

كنوسوس (مدينة يونانية): ١٨/٧٤ .  
كهل (إله): ٤/١٧٧ .

كوبرينيكوس: ٦/٨ ، ٦/٥٤٤ ، ٨/٥٤٦ و ٩ و ح ،  
. ٧/٥٤٧

كوتشوكنج: ٦/٤٤٧ .  
كورسيكة: ٢/٣٧٢ ، ١٣/٣٧١ .

كورش (مؤسس إمبراطورية الأخمينية): ٢/٦٦ ،  
. ١٣/١٥١ ، ٢/١٣٥

كوريكالزو الأول (ملك كاثي): ١٤/١٥٠ .  
كورية: ٩/٦٤ و ١١ .

كوزكوه: ٦/١٠٥ / ح ، ٦/١٠٥ .

كوش (حصار ميري): ١٨/١٠٩ و ١٩ و ٢/١١٠ ، ٤ و ٥ و ٧ و ١٣ و ١٦ و ١٧ و ح ، ١١١ / م ، ٤/١١٥ .

كوش- آثارها: ١١١ / م ، ١١٢ / م .  
كوش- عاصتها ميري: ٧/١١٠ و ٩ .

الковفة: ٢/٢٨٧ ، ١٦/١٩٨ ، ٢/٢٨٢ ، ٥/٢٤٢ ، ٧/٢١٥ ، ١٢/٣٧٦ ، ١٢/٣٧٧ / ح ، ١٧/٤١٤ ،  
وح ، ١٧/٤١٣ ، ١٨/٤٢١ ، ٤/٤٢١ و ٧ و ١٨ ، ٧/٤٢٢ و ١٤ ، ١٤/٤٢٣  
١٦/٤٢٤ و ١٧ ، ١٢/٤٢٦ و ١٢/٤٢٧ ، ٧/٤٦٥ ، ٣/٤٦٤ و ح ، ١٣/٤٦٣ ، ٩/٥٠١ ، ٧/٤٧٦ و ١١/٥٨٤ .

الكوفي (خط): ١٢/٥٦٣ .  
الكوكب (كوكب): ١/٥٤٨ .

الحيانيون : ١٧/١٧٠ و ١٦ وح ، ٢٠/٣٨٣ ، ٢٠/٣٨٤ ، ٧/٤٩٥ ، ٧/٤٩٧ .

الحيانيون-آثارهم : ٢/١٧٣ .

لُؤْمَة (مكان) : ١١/٣٥١ .

لزوميات المعري : ٧/٥٠٧ ، ٢٠/٥٠٦ .

لسان العرب (ابن منظور) : ١٥/٢٤٣ ، ١٧/٢٦٤ .

لسان الميزان (كتاب ابن حجر) : ١٢/٤٧٦ ، ١١/٣١١ ، ١/٣٤٢ .

لسان الميزان (كتاب لابن حجر) : ١٢/٤٦٩ ، ١/٤٠٥ .

اللكلام (جبل) : ٦/٥٥٥ وح .

لخش (مدينة) : ٧/١٨٦ و ٨ .

لندن : ٩ وح .

لو (مقاطعة في الصين) : ١١/٥٩ .

اللُّوْفِر (متحف) : ٦/١٨٦ .

اللوكومونون (طبقة أرستقراطية عند الرومان) : ٢/٨٧ .

اللُّؤْلُؤ (قصر) : ١٤/٥٧٥ .

ليبينتر : ١٨/٥٠٩ .

لبيبيا : ٢/١١٥ ، ١٥/٧٩ .

اللّيّث بن سعد : ١٦/٤٧٥ .

ليديا (ملكة) : ١٧/٩٦ .

ليفي بروفنسال : ٤٠٧ وح .

اللينوريون : (شعب إيطالي) : ٩/٨٦ .

لين وايت : ٤/٦ و ٥ و ٩ و ١٣ .

ليون الإفريقي : رَ: الحسن بن الوزان .

ليون العاشر (بابا) : ٢/٤٩٨ و ٣ و ٦ و ٧ .

م

ما بين النّهرين : ١/٤٠ ، ١٦/١٣٩ ، ١٥/١١٣ ، ٥/٥٠ .

ما قبل السلالات : ١٨/١١٣ ، ١/١١٩ .

ما وراء الطّبيعة (كتاب لأرساطو) : ٨/٥٠٣ .

ما وراء النّهر : ٦/١٩٩ ، ١٠/٣٧٨ ، ٨/٣٦٦ ، ٥/٣٥٦ .

مالك بن نبي : ٦/١٩ .

مالوان : ١٥/١٢٥ .

مالي : ١/٢٤٧ و ٤ و ٩ و ٢٩٤ .

المأمون : ٩/٢٠٣ ، ٨/٢٢٧ ، ٩/٢٠٢ ، ١٤/٢٤٥ ، ١٥ و ١٤ و ٢٥٢ .

و ١٢ ، ٦/٢٥٣ ، ٦/٢٧٣ ، ٤/٢٧٣ ، ١٢/٢٧٩ ، ١٧/٢٨١ .

وح، ١/٢٩٠ و ٢٤ و ٥ و ١٣ و ١٥ و ح،  
 ٢/٢٠٠، ١٤/٣٠٤، ١/٣٠٥ و ٥ و ٨ و ٩ و  
 ١٠ و ١١، ٢/٣٢٤، ٢/٣٤٠، ٥/٣٧١، ١٥/٤٠٦،  
 ٤/٤١٧، ١١/٤٢٩ و ٧، ٢/٤٣١، ١٨/٤٤٢،  
 ١٦/٤٤٣ و ح، ٣/٤٤٤ و ٦ و ٩ و ٨ و ٥ و ١١/٤٥٥،  
 ٤/٤٦٤، ٧/٤٩٩، ٩/٤٨٢، ٩/٤٨٩، ١٠/٥٠١،  
 ١٢ و ١١/٥٤٧، ١٨/٣/٥٤١، ١/٥٢١، ١٧/٥٨٤،  
 ١٨/٥٥٤. ماني وللانویة: ١٣/٧٢ و ١٦ و ١٧ و ١٨ و ح.

الساوردي: ١٨/٢٢٩، ٢/٢٤٠، ٢/٢٤٨، ٢/٢٤٩،  
 ١٠/٣٠١، ١٧/٢٦٤، ٥/٢٧١، ١٥/٢٥٢،  
 ١٦/٣٢١، ١٥/٣١٧. المايا: ١٥/٩٧، ١٥/١٠١، ١٥/٩٨، ٨/١٠٦، ١٨/١٠٧.

المانيا (شكل من أشكال الكتابة في وسط أمريكا): ١٥/٣٢.

المبدأ والمال (كتاب لياقوت العمّوي): ١٩/٤٨٤، ٨/٤٩٥.

المبدأ والمبعث والغازي (كتاب لابن إسحاق): ٥/٥٨١.

المسلم: ر: مجذو.

المتنبي: ر: أبو الطيب المتنبي..

التسوگل: ١٢/٧، ٨/٢٢٧، ٢/٤٤٦، ٢/٢٥٢، ٤/٤٢١، ٦/٤٣٤ و ح، ٤/٤٦٦، ١٢/٤٨٣.

منى الأكواesarطي (كردينال): ١٣/٥٠٦.

المثنى بن حارثة الشيباني: ٤/٣٧١، ٢/٣٧٢.

مجاهد العماري: ١٤/٣٧١، ٢/٣٧٢.

مجذو (تل): ١/١٥٩، ٩/١٥٧.

الجريطي (أبو القاسم بن أحمد): ١/٥٢٤.

المجسطي (كتاب لبطليموس): ٤/٥٤٣، ١٥/٥٤٣.

الجليل الزاهري (قصر): ٣/٥٧٥.

مجموع شعري (كتاب للحسن بن الوزان): ١٩/٤٩٨.

مجموعات الجُجوم (كتاب): ١٢/٥٨٢.

مجموعة الشُّدّرات (كتاب التّعاليّم من كتب الديانة الكثنوسيّة): ٥/٨.

المحوس: ١/٦٨ و ٢ و ١٧٤.

الحاسن والمساوئ (كتاب للبيهقي): ١٦/٢٨٩.

محاكم التفتيش: ٣/٣٨.

الحللة: ٩/٥٥٨.

المُخْلَى (كتاب لابن حزم الظاهري): ٤/٤٧٢.

محمد (أمير الأندلسي): ٢/٥٧٥.

محمد الباقر بن علي زين العابدين: ٤/٢٨ و ح.

محمد بن أحد: ر: البيروني.

محمد بن أحد الأندلسي: ر: ابن جبير.

محمد بن أحد المقسي: ر: ابن أبي البناء.

محمد بن إدريس: ر: الشافعي.

محمد بن إسحاق: ر: ابن إسحاق.

محمد بن إسماعيل: ر: البخاري.

محمد بن جابر: ر: البستاني.

محمد بن الجزي الكلي: ر: ابن الجزي.

محمد بن الحسن الشيباني: ٥/٢٠٣، ١٧/٤٥٥، ١٧/٤٧٠، ١٢/٤٧٥.

محمد بن الحسن العسكري: ٣/٤٢٨.

محمد بن الحسين: ر: أبو يعلى الفراء.

محمد بن الحنفية: ٤/٢٦ و ح.

محمد بن حوقل: ر: ابن حوقل.

محمد بن رشد: ر: ابن رشد.

محمد بن زكريا: ر: الرازى (أبو بكر).

محمد بن سعد: ر: ابن سعد.



## المربطون

٦٦٢

المسند

مروان بن الحكم: ٢/١٩٩، ١١/٢٣٣، ١٥/٢٤٤  
٧/٤٢٦.

مروان بن محمد: ٢/٤٢٤ و ٣ و ٤ و ٥، ٤/٤٣ و ح.  
مروان بن محمد (قصر): ٦/٥٧٤.

مروج الذهب (كتاب لمسعودي): ٤/٤٨٨.

مريانوس الإسكندراني: ١٢/٤٤٣.  
الريح (كوكب): ٦/١٨٩.

الرئيس (ماء بين مكة والمدينة): ٧/٤٨٠ و ح.  
الرينيون: ١٤/٣٠٧، ١٧/٢٤٧.

المرية: ٣/٤٥٧، ١٤/٢٨٥.  
مزاحم: ١٤/٢٥٤.

مزدك: ٧/٧٤ ح.  
المزدكية: ١٧/٧٤ و ٥.

السالك والمالك (كتاب لابن خردانة): ٧/٤٩٣.

السالك والمالك والفاوز والمالك (كتاب لابن حوقل البغدادي): ١٠/٤٩٣.

المستعصم بالله: ٢/٢٠٢، ٢/٢٠٤، ١٨/٢٠٣، ٧/٢٤٢.  
المستنصر: ١٨/٥٦١.

المستنصرية (مدرسة): ١/٥٦٦.

المسجد: رَ: أول حرف من اسم المسجد.

المسجد النبوى: ٤٤٠/م، ٢/٤٦٠، ٢/٥٥٩، ٩/٥٦١.  
رسقط: ٤/١٧٥.

مسعود السلجوقى: ١٤/٢٣٦.

السعدي: ٦٩/ح، ٦/٤١٤، ٣/٤٨٨.  
مسقط: ٤/١٧٥.

مسكين المدى: رَ: أو صدفة.

مسلم: ٣/٢٦٦، ٢٠/٤٧٤، ٤/٥٧٩.

سلامة بن عبد الملك: ٤٢٣/ح.  
المساربة (أحد أشكال الكتابة القديمة): ١٠/٩٦.

المسند (كتاب لأحمد بن حنبل): ١٨/٤٦٦.

١٢ و ١٣ و ١٤ و ٥/٤٧٠، ٩/٤٧٥، ١٠/٤٧٩.  
١٢ و ١٧، ١٣/٤٨٠، ١٤ و ٤/٤٨١، ٢/٥٥٩.  
٤/٥٨٠، ١٠/٥٦١.

المربطون: ٥/٢٠٤ وح، ٣/٢٢٨ و ٥، ١٢/٢٤٦، ١/٢٢١ و ٣ وح، ١٢/٣٣٤، ٣٥٢/ح، ٧/٣٥٦.  
١/٣٨٩، ١٠/٤٥٢، ٢/٤٥٤ و ٧ و ١٢، ١/٥٢٧، ٦/٥٣٧، ١٢/٤٩٧، ٧/٥٥٣.  
٦/٥٠٣.

الراس (كتاب من كتب القسانون الخمسة لكتفوشيوس): ٨/٥٨.  
مراجعة (مرصد): ٤/٤٤٧.

مِرَاكُش: ١٠/٣٢٧، ١٤/٢٨٧، ١٩/٤٥٢، ١١/٤٧٢، ٢/٥٢٧، ١٢/٤٩٧ و ١٢ و ٦/٥٣٧.  
٩/٥٧٥.

مِرَاكُش-فتها: ٦/٥٦١.

مِرَاكُش-مسجدها: ٣/٥٣٧.

المراكيشي (أبو الحسن علي): ١٤/٥٤٤.

المراكيши (الحسن بن عمر): ١٤/٥٤٤.

المراكتي (عبد الواحد صاحب المعجب): ٨/٤٧٢ و ١٣.

مرج دلبي: ١٧/٢٠٥، ٢/٢٠٥ و ١٩.

مرج عذراء: ٤٢٦ ح.

مرجان (مكتبة في نيويورك): ٥/٥٨٢.

المرجئة: ١١/٢٢٩، ٧/٤٢٨، ١١/٤٢٩، ١٤/٤٣٠، ٢/٤٣٠ و ٤.

ردوخ (إله): ٣/١٤٥، ٣/١٤٦، ٣/١٥٤، ٣/١٥٥، ١٦/١٥٥.

مرسيبة: ٣/٤٥٧.

مرعش (ثغر): ١٢/٥٥٤.

المركب (كوكب): ٢/٥٤٨.

المرهبي: ٥/ح.

مرو: ١/٣٤٨ و ٢ و ٤/٤٩٦ و ١٥.

ال المسيحيّة (دين) : ٤/٨٩ وح ، ١/٩٣ و ٣ .  
 المشرقي (كوكب) : ٦/١٨٩ .  
 المشق (قصر) : ١٥/٥٦٨ .  
 مشهد : ٦/٥٦٦ .  
 مصر : ٢/٦ ، ٤/٢١ ، ١٠/٢١ ، ٩/٢٥ و ١٠ ، ١٢/٢٧ ، ٥/٣٣  
 مصر - الصناعة المصرية : ١٧/١٨٨ و ١٨ .  
 مصر - الطّبل القديم : ٥/١٠٨ .  
 مصر - علوم : ٨/١٣١ ، ١٦/١٨٥ ، ٤/١٨٦ و ٥ ، ١/١٨٨ .  
 مصر - فراعتها : ١٤/١١٣ ، ٤/١٦٢ .  
 مصر - الفن المصري : ١٠/١٣٢ و ١١ .  
 مصر - قديماء المصريين : ٧/١٠٦ ، ٨/١٠٧ و ٢٢ ، ١٥/٧٩ ، ٣/٧٥ و ٥/٥٤  
 مصر - قديمات المصريين : ٢/١٢١ ، ١٧/١٣٠ ، ٢١/١٢٦ ، ٧/١٢٧ و ١٢ ، ١٠ و ٨ و ٦ .  
 مصر - مكتباتها : ٣/١٢٩ .  
 مصر - مكتبة بن الزّيير : ٢٢٥ / ح ، ٤٢٥ / ح ، ٤٢٦ / ح .  
 مصر - مصودة (قبيلة) : ٤/٤٢٧ .  
 المصيصة (ناحية في أضنة) : ٧ / ح ، ٥٥٤ / ح .  
 المضيق (قلعة) : ٧ / ح .  
 مضيق جبل طارق : ١/٣٨٥ .  
 المطّيل : ١٢/٢٥١ .  
 معاذبن جبل (رضي الله عنه) : ١٥/٢٢٢ ، ٥/٢٧٧ .  
 معان : ٣/١٧٥ .  
 معاوية بن أبي سفيان : ١٥/١٩٨ و ٢١ ، ٢/٢٣٣ و ١٠ ، ٥/٢٣٦ ، ٧/٢٣٧ و ٥/٢٣٩  
 معاوية بن خديج الكندي : ٨/٣٧١ .  
 مصر - الأدب المصري : ١٨/٣٨٩ .  
 مصر - أغيادها : ١٧/١٢٦ .  
 مصر - التّخييط عند المصريين : ١٢٢ / ح ، ١٦٧ / ح .  
 مصر - جيشها : ١٥/١٢٠ ، ٢/٩٦ .

الغاربة- حيئم . ٥/٥٦٩

المغرب: ٦/٢٠٤ ، ٣/٢٢٨ ، ١٢/٢٤٢ ، ١٤/٢٤٧ ، ٦/٢٠٤ ح ، ٣٠٧ /٣٥٢ وح ، ٧/٣٨١

٣/٣٦ وح ، ٥/٣٨٤ و ٧/٣٨٢

٥/٤١٩ و ٨/١٨ ، ٤/٤١٩ ، ١٦/٤١٩ ، ١٢/٤٦٣ ، ١٣/٤٢٧ ، ١٥/٤٨٨

٦/٥٣٧ ، ٩/٤٩٣ و ٦/٤٩٧ ، ١٦/٥٢٦ ، ١٨/٥٢٧

١١/٥٠٥ ، ٧/٥٤٢ و ٥/٥٨٥

المغرب- الفن المغربي : ٥/٥٦١

المغرب- مواطن : ١٤/٢٨٥

المغني في الأدوية المفردة (كتاب لابن البيطار) :

١٣/٥٢٥

المغول : ر: التتار.

المغيرة بن شعبة : ١٢/٢١٢ ، ٢٢٧ ح ، ٧/٣١٨

٤/٤٢٢ ح .

المغيرة بن عبید الله الثقفي : ٢/٢٨٢ و ٥

المفتر (قصر) : ٢٠/٥٧٥

مفردات البيطار: ر: الأدوية المفردة .

المفضل الضبي : ٤/٤٦٤

المفضليات (كتاب للمفضل الضبي) : ٥/٤٦٤

مقامات الحريري : ١٥/٥٨٠ ، ١/٥٨٢

المقتدر : ٢٤٦ ح ، ١٣/٢٥٢ وح ، ٢٥٢ ح ، ٢٨٢ ح ، ٩/٥٨٠ ، ١١/٤٩٦

المقتدي بأمر الله : ٥/٤٠٨ ، ٤/٤١٧

المقتضي في كتاب جهزة النسب (كتاب لياقوت الحموي) :

٨/٤٩٥ ، ١٨/٤٨٣

المقدسى : ١٢/٥٥٦ ، ٧/٥٥٩

مقدونية : ٤/٨٨ ، ٢/٨٣ ، ٧/٨٢

المقدونيون : ١٥/١٦٤

المقري (أبو العباس أحمد بن محمد) : ١٢/٢٦٩ ، ١٢/٤٨٥ ، ١٠/٤٨٥

و ١٤ و ١٩ ، ١٢/٥٣٧ ، ٨/٥٢٦ ، ١٢/٥٣٧ ، ١٢/٥٣٧ ح .

معاوية بن يسار: ٩/٢٤٥

المعزلة: ١٢/٢٢٩ ، ٩/٤٢٩ ، ١٢/٤٢٩ ، ١٥ و ٨/٤٣٠ و ٨/٤٣٠

وح ، ٤/٤٣١ و ٦ و ١٠ و ٤ وح ، ١/٤٢٢

٧/٤٣٦ ح ، ٢/٤٣٤ و ٧ ، ١٣ و ١/٤٣٥

١٣/٤٣٣ و ١٠ و ١١ و ٩/٤٦٣

١٢/٤٧٤ ، ١٩/٥٠٥ ، ١٢/٤٧٤

٢/٥٠٧

المعتصم بالله: ١١/٧ ، ٨/٢٢٧ ، ٨/٢٤٢ ، ٨/٢٤٢ ح ، ٤/٣٥٦ ، ١٢/٣٤٧ ، ٤/٢٩١

١٧/٢٩١ وح ، ٢/٤٣١ ، ١٥/٤٠٦ ، ٦/٣٩٤ ، ٢/٤٣٠ ، ١٥/٤٠٦

٢/٤٣١ ح ، ٣/٣٦

٤/٤٣٤ ح ، ٤/٤٨٢ ، ١٠/٥٠١

٨/٥٠٨

المتضد العباسي: ٤/٤١٧

المعتقد: ٢/٤٤٢

المحجوب (كتاب للمراكشي) : ٨/٤٧٢

المعجزة العربية (كتاب لماكس فانتيجو) : ١/٥٩١

معجم الأدباء (كتاب لياقوت الحموي) : ٥/٤٤٦

١٦/٤٨٣ وح ، ٧/٤٩٥

معجم البلدان (كتاب لياقوت الحموي) : ٥/٤٤٦

١٨/٤٨٣ ، ٩/٤٩٥ ، ١٨/٤٨٣

معجم الشعراء (كتاب لياقوت الحموي) : ١٩/٤٨٢

معجم الصحاح (كتاب للجوهري) : ١١/٤٧٦

معرفة مطالع البروج فيما بين أربع الفلك (كتاب للبتاني) : ٢/٥٤٤

معركة: ر: الحرف الأول من اسم المعركة .

المعري: ر: أبو العلاء المعري .

المعز القاطامي: ٥/٣٤٨ ، ٦/١٤١٥ ، ١٥/٤١٢

٤/٤٦٨ ح ، ٣/٥٥٢ و ٥ ، ١٧/٥٦١ ، ١٣/٥٧٥

معلولاً: ١٤/٥٩١

معمر بن المثنى (أبو عبيدة) : ١/٢٩٦

معين (ملكة) : ١٤/١٧٣ و ١٦ و ١٩ و ٤/١٧٦

المغازي النبوية (كتاب للواقدي) : ١٨/٤٧٩

منة: ١١/١٧٩ .  
 منبج: ١٨/٥٥٧ و ١٩، ١/٥٥٨ .  
 المتصر الفاطمي: ٣٤٠/م .  
 التجنيق العربي: ٢٦٣/م .  
 المندائية (شكل من أشكال الكتابة القديمة): ٣١/م .  
 المتندر بن ساوي: ٢٢٧/م .  
 منرقا (إله): ١٨/٨٦ .  
 منسيوس: ١٤/٦٠ .  
 منشاجوأيوالاتن: ١٥/٢٩٤ و ح .  
 منشورية: ٧/٢٩١ .  
 منشيوس (كتاب): ١٠/٥٩ .  
 المنصور: ر أبو جعفر المنصور .  
 المنصور بن أبي عامر (الحاچب): ٤/٤٥٦ و ٧ و ح ، ٧/٥٧٥ .  
 المنصور قلاون (مسجد): ٧/٥٦٣ .  
 النصوري (كتاب للرازي): ٢/٥١١ .  
 النصوري (مشفى في القاهرة): ١/٥١٣ .  
 منغوليا: ١٤/٥٢، ١٠/٦٤ .  
 منف (مدينة مصرية): ١٨/١٣٠ .  
 منفعة (مفہیہ): ١٢/٤٠٧ .  
 منفیس (عاصمة مصرية قديمة): ١٣/١١٢ .  
 منفیس (معابدها): ١٠/١١٤ .  
 المتقى من الصلال (كتاب للغزالی): ١٢/٤٦٧ .  
 منتدر (مسرحی): ٤/٨٦ .  
 المنهل الصافی وللستوفی بعد الوافی (كتاب للصفدي)  
 ولا بن تغیری): ١٩/٤٩٢ .  
 المنية (قصر): ٢/٥٦٩ .  
 المنیف (قصر): ٣/٥٧٥ .  
 المهاجراتا (ملحمة شعرية قصة أسرة هراتا): ٨/٥٠ .  
 المهاجر بن أبي أمية: ١٣/٢٢٢، ٢/٣٦٦ .

المقريزي (أبوالبَاسِ أَحْمَدُ بْنُ عَلِيٍّ): ١/٣١١، ١٦/٤١٧، ٤/٤٩٢، ٤/٥٧٨ و ح .  
 المقطم (جبل): ٥/٥٤٦ .  
 مکرم: ٩/٥٥٨ .  
 المکسيک: ١/١١، ٢/٩٧ و ٥ و ١٢ و ١٧ و ٥/١٠٠ و ١٧ .  
 المکسيک-اضقاد: ١٤/٩٩ .  
 المکسيک-أعياد: ٤/١٠٠ .  
 المکسيک-أهرامات: ٦/١٠٧ .  
 مكّة المكرّمة: ١٤/١٩٦، ١٤/١٩٧، ٣/٢٢٢، ٢/١٩٧، ٢/٣٦٣، ٢/٣٦٣، ٢/٣٦٣ .  
 ملاذ ذکرہ (موقعہ): ١٨/٤١٢ .  
 ملايو: ١٠/٦٤ .  
 ملئتان: ١/٣٥٠ .  
 ملطیۃ: ٥٥٥/ح .  
 ملطیۃ (ثغر): ١٢/٥٥٤ .  
 ملتقات (معبد إله مدينة صور): ١٢/١٦٢ .  
 الملك ميلوس (كهف): ١٣/٥٩١ .  
 ملكشاه السُّلْجُوقِي: ١٥/٣٥٠، ٤١٧ و ح .  
 الملوك وأخبار الماضين (كتاب لعبد الرحيم): ٤/٤٧٩ .  
 المالك والمصالك (كتاب للإدريسي): ٢/٤٩٥ .  
 الماليک: ١٣/٢٠٤ و ١٥ و ١٦ و ١٧ و ٢/٢٠٥ و ٤ و ١٢ و ١٩، ١٣/٢٦٦، ١٣/٢٦٦، ١٨/٢٩١، ٧/٢٢١، ٧/٢٢١، ٤/٣٥٠ و ٥، ١٩/٥٦١، ٦/٤١٨، ١٩/٤١٢، ١٣/٣٦٥، ٧/٣٥١ و ٢١، ٩/٥٦٣، ٢١/٥٨٤، ٩/٥٦٣ و ١٩ .  
 المناظر (كتاب لابن الهيثم): ١٢/٥٣٨ .  
 منافع الحیوان (كتاب): ٤/٥٨٢ .  
 المناور (أبراج التبران): ٣/٣٥٢ .

موسى بن شاكر: ١١/٥٢٩ .  
 موسى بن عقبة: ٤/٤٨٢ .  
 موسى بن ميمون: ١٨/٥٠٩ ، ١٣/٥١٤ و ١٤ و ١٦ .  
 موسى بن نصير: ٨/١٩٩ ، ٧/٣٦٦ ، ٦/٣٦٦ ، ٦/٣٧١ ، ٦/٣٧١ و ١٦ و ١٥ .  
 موسى بن يوشع (موسى التربوني): ٨/٥٠٩ ، ١٠ .  
 الموسوعة البريطانية (كتاب لأهرون الإسكندراني): ٢/٥٤٢ .  
 الموسوعة الطبية (كتاب لأهرون الإسكندراني): ١٤/٤٤٣ .  
 موسوعة القرن العشرين (محمد فريد وجدي): ٢٠/١٩ .  
 الموشكينو (طبقة العامة في المجتمع البابلي): ٢٢/١٤٦ .  
 الموصل: ١١/١٣٥ ، ١١/١٧٧ ، ٧/٣٥٠ ، ٨/٧٣٥٠ و ٤٥٦ ، ٤/٤٥٦ .  
 الموصل: ١٦/٥٧٥ ، ٤/٤٨٨ .  
 الموصل: ر: أبو يعلى .  
 الموطأ (كتاب للإمام مالك): ١٢/٤٦٠ .  
 الورق (قصر): ٥/٥٧٤ و ٦ .  
 موقعه: ر: المرف الأول من اسم الموقعة .  
 الومياء (في البير): ٦/١٠٨ .  
 الومياء (في مصر): ٦/١٠٨ .  
 مونت البن (هضبة في المكسيك): ٤/٩٧ .  
 مونتيزوما-ماتوكوزوما (إمبراطور الأزتك): ١٢/١٠١ .  
 موهنجو-دارو (موقع على حوض نهر السندي): ١٠/٣٩ ، ٤/٤٦ .  
 مؤيد الدين العلمي: ١٨/٢٠٣ ، ٢/٢٠٤ .  
 ميتاني (دولة أئسها الموريون): ٩٥/٩٦ .  
 الميتانيون: ٥/٢١٥١ .  
 ميديا (جيال): ١٥٢/٤ .  
 ميرزا بن شاه رخ: ٩/٥٨٢ .  
 ميروي: ر: كوش .

المهاجرون (رضي الله عنهم): ٩/٢٢٠ ، ١٢/٢٢٤ ، ١/٢٢٩ ، ٢٠/٢٥٨ ، ١٥/٢٣١ .  
 مهافيرنا (مؤسس البيزنطية): ١٦/٥٠ .  
 المهدي (مهدى بن أبي جعفر المنصور): ٥/٢٥٣ ، ٨/٢٤٥ ، ٧/٢٨٩ ، ٣/٢٩٩ وح ، ٤/٣٠٠ ، ١١/٣٤٦ ، ١٣/٣٤٤ ، ١٧/٣٥٤ ، ١٧/٣٥٤ م ، ١٠/٥٥٨ ، ٩/٥٥٤ ، ٥/٤٦٤ .  
 المهدي المنتظر (مهدى بن الحسن العسكري): ٣/٤٢٨ و ٦ .  
 المهدية: ٥/٥٥٣ .  
 المهلب بن أبي صفرة: ٣/٤٢٣ ، ٤/٤٢٥ ، ١٧/٢٤٤ .  
 المهندسون في العصر الإسلامي (كتاب لأحمد تبور): ١٢/٤٣٩ .  
 المواية (شكل من أشكال الكتابة القديمة): ٣/٣١ .  
 الموعظ والاعتبار بذكر الخطاطة والآثار (كتاب للمقرizi): ٦/٤٩٢ .  
 موتزو: ١٣/٦٠ .  
 الموجز (كتاب لابن النفيس): ٤/٥١٢ .  
 الموحدون: ١٤/٤٣٧ ، ٤/٢٢٨ ، ٥/٣٥٢ ، ٤/٢٠٤ ، ١٤/٤٣٧ .  
 الموحدون-أسطوطهم: ١٥/٣٧٢ .  
 مورد اللطافة فین ولی السلطنة والخلافة (كتاب لابن تغري): ١٣/٤٩٢ .  
 مورشيلي الأول: ١٨/٩٥ .  
 موريان (منطقة في الأهواز): ٢٤٥/٤ .  
 المورياني: ر: أبو أيوب المورياني .  
 موزيل: ١٨/٥٦٨ .  
 موسى (عليه الصلاة والسلام): ٤/١٦١ وح ، ٥/٣٩٧ .  
 موسى بن جعفر الكاظم: ٤/٤٢٨ .

مizarب (وادي في الجزائر) : ٤٤٥ / ح .

ميزان الاعتدال (كتاب لابن حجر) : ٤٤٠ / ٧ .

ميزان الحكمة (كتاب للخازني) : ٥٣٠ / ١٢ .

ميسيس: رَ: المصيصة .

ميقلار (إله) : ٦١٥ / ١٧ .

ميكتلاتنوكوهتلي (إله) : ١٠٠ / ٢٢ .

ميكياتيلي: ٨٨ / ٤٩١ ، ١١ / ٤٩١ .

مينا (ملك مصرى) : ١٣٠ / ١٢ ، ١١٣ / ١٢ .

مينورقة : ٣٧١ / ١٩ .

مينوس (ملك يوناني) : ٧٤ / ١٨ .

المبنوية : ٧٤ / ١٨ و ٩٦ .

ميورقة: ٣٧١ / ١٦ و ٩٦ .

**ن**

نابلس: ٥٥٨ / ٧ .

نابولي: ٤٩٨ / ١ .

نابولي-جامعتها: ٥٨٩ / ١٣ .

نابونيد (آخر ملوك بابل) : ١٧٣ / ٥ .

نارام سين: ٤١ / ح .

نارمر: رَ: مينا .

الناصر لدين الله ( الخليفة عباسى) : ٣٥٠ / ١٢ و ٥٧٥ / ١٥٥ .

الناصرة (بحيرة) : ٦٩٦ / ٢ .

الناصرية (مدرسة) : ٤٦٢ / ١٢ .

ناعط (قصر): ١٧٥ / ١٤ .

نافع (سجن): ٣١٥ / ٢٠ .

نافع بن الأزرق: ٤٢٥ / ح ، ٤٢٤ / ١٩ .

نانا: رَ: سين .

النباتات الطبيعية الاشورية (كتاب لميجتال)

تميم سمن: ٨٧٤ / ٢ .

النبطية (شكل من أشكال الكتابة) : ٢١ / م .

النبطية (عاصمة كوشية) : ١١٠ / ٧ .

نبو بن مردوخ (إله): ٢٧ / ١٢ .

نبوخذننصر: ١٤٢ / ح ، ١٥٢ / ١٢ ، ١٥٥ / ١٧ و ١٩ .

نبوخذننصر: ١٥٦ / ٨ و ١٠ .

نجد: ١٧٥ / ٢ .

نجدة بن عامر الحروري: ٤٢٥ / ١٤ .

النجديّة (خواج): ٤٢٥ / ١٤ .

نجران-وفد نجران: ٢٢١ / ١١ .

النجوم الراحلة (كتاب لابن تغري بردي) : ٤٩٢ / ١٠ .

النحاسي (عصر قديم) : ١١٣ / ح .

زيارة (ثغر): ٥٥٤ / ١٤ .

نزاهو الكواهل (مشروع عند الأزتك) : ٩٨ / ١ .

نزهة المشتاق في اختراق الآفاق (كتاب لإدرسي) :

٥٤٩٤ / ٥ و ١٣ ، ٥٨٩ / ٩ .

النسائي: ٤٧٥ / ١ .

النسر (منزلته في دولة الحضر) : ١٧٩ / ١ .

النسر الواقع (كوكب): ٥٤٨ / ٨ .

السطوريون: ١٩٩ / ١٣ ، ٥٠٠ / ١٥ .

النسفي: ٤٣٧ / ٦ .

نصر بن سيار: ٤٣٠ / ح .

نصير الدين الطوسي: رَ: الطوسي .

النطوف (وادي): ١٥٧ / ح .

النطوفية: ١٥٧ / ١ .

نظام الملك: ٣٥٠ / ١٦ و ٣٠٦ / ٥ .

النظام (إبراهيم بن سيار): ٢٢٢ / ٣ ، ٤٢١ / ٦ و ٤٧٦ / ٤ .

النظمية (فرقة من المعتزلة): ٤٣٢ / ٢ .

النظمية (مدرسة في بغداد): ٤٥٦ / ١١ و ٤٦٧ / ١٢ .

نظم الجمان في التشكي من إخوان الزمان (كتاب لابن جبير) : ٣/٤٩٧ .

نهرم: زهينا .

النَّهْمَانُ بْنُ بَشِيرٍ: ٥/٤٠ .

النَّهْمَانُ بْنُ مَقْرِنَ الْمَرْنِي: ٤/٣٦٦ ، ٨/١٩٨ .

نفح الطيب (كتاب للمقرى) : ٠١/٤٨٥ ، ١٢/٢٦٩ ، ٨/٥٢٩ ، ١٦/٥٢٩ .

نفرتاي (ملكة مصرية) : ١٨/١١٩ .

نفرتيفي (ملكة مصرية) : ١٢٢/٤ .

نكبتلاتكوهتلي (إله) : ٨/٩٩ .

غورالدنى: ٦/٢٨٨ .

نتتو (إله) : ٣/١٣٨ .

تنليل (إله) : ١/١٣٨ و ٤ .

نهاؤند (معركة) : ٨/١٩٨ .

نهاية الأرب في فنون الأدب (كتاب لابن النويري) : ١٠/١٣٠ .

النهاية في غريب الحديث (كتاب لابن الأثير) : ٧/٢٢٥ .

نهر: ز الحرف الأول من اسم النهر .

النهروان: ١٤/٤٢٢ .

النُّوبَة: ٤/١٣٠ ، ٩/١١٤ ، ٩/١١٣ ، ١٩/١٠٩ .

نوح عليه السلام: ١٦١/٤ .

نورجيها: ٧/٣٨٧ .

نور الدين الشهيد (محمد بن زنكي) : ٢٠٤/٢ .

النوري (مشفى في دمشق) : ١٣/٥١٨ .

النوري (مدرسة في دمشق) : ١١/٤٥٦ .

النورية والصلاحية (دولة) : ٦/٢٠٤ .

النورمانديون: ٢/٥٨٩ و ٦ و ١٦ .

نورمبج: ١/٥٤٤ .

نومينوس (مؤسس الأفلوطينية الحديثة) : ١٩٧ .

النُّوَيْرِي: ١٠/٢٧٠ .

نيبال: ٧/٥١ وح .

النِّيَرُونِيَّة (قبيلة كيبيائية) : ١/٩ وح .

نيتشة: ٦/٥٠٢ ، ١٥/٤٩١ .

النيجر (حوض): ٧/٣٨٤ .

النيجر (نهر): ٥/٢٤٧ وح ، ٤٥٣/٤ ح .

النيرفانا: ٥/٥٢ .

نيسابور: ١١/٥٥٨ ، ١٥/٤٩٦ ، ٩/٤٦٧ .

النيل (نهر): ١١/١٣٠ ، ١/١١٣ ، ١٠/١١٣ ، ٢٠/١٠٩ ، ٤/١٣١ ، ٨/٣٥١ ، ١١/٣٨٥ .

١٢ و ١٧ و ، ١٣ و ١٢ و ١٥ و ١٣ و ١٠ و ٤/٤٩٤ ، ١٢/٤١٢ .

النيل-وادي النيل: ٩/٢١ ، ٨/١١٣ ، ٤/١٢٧ ، ٩/١٨٥ .

نيلينو: ٧/٥٤٤ .

نين هورساك: ز نتو .

نينكش زيدا: ١/١٨٧ .

نينيو: ٩/١٥٥ ، ١٥/١٣٥ .

نينوى-مكتبتها: ١٥/١٥٢ .

نيبوت: ٧/٨ .

نيويورك: ٥/٥٨٢ .

**ه**

المادي: ٧/٢٢٧ ، ٤/٣٠٠ ، ١٤/٤٥٥ .

هاري: ز وليم هاري .

هارون الرشيد: ١٤/٢٠٢ ، ١/٢٠٣ و ٧ وح ، ٧/٢٢٧ .

٨/٧٤٣ ، ٩/٢٤٤ ، ١٢/٢٤٥ وح ، ٩/٢٨٩ .

٤/٣٠٠ ، ٣/٣١٦ ، ١٣/٣٤٤ و ١٥ و ، ١٦/٣٤٦ .

٥/٣٧١ ، ١٢/٣٦٥ وح ، ١٨/٣٧٧ .

١١ ، ٧/٤٠٦ و ٩ و ١٠ و ١١ و ١٢ و ١٥ وح ، ١٤/٤١٤ ، ٨/٤١٥ ، ٥/٤١٧ و ٧ وح ، ٨ وح .



هندوراس: ١٠١: ح.

المندوس: ١٠٥٠: .

هاري رولنسن: ١٥٢: ح.

هنري مين: ١٣/١٨٤: .

هنيدة (مغنية): ١٢/٤٠٧: .

هوانغ هو: رَ: الأصفر (نهر).

هولندا: ١٥/٤٩٨: .

هونان (مقاطعة في الصين): ١٧/٥٤: .

هونشو (جزيرة في اليابان): ٢/٦٤: .

الميراطيقية (شكل من أشكال الكتابة): م/٣١: ،

هيرودوت: ١٣٤: ح.

الميروغلوفية (شكل من أشكال الكتابة): م/٣٠: ،

هيروهيتو (إمبراطور ياباني): ٢/٦٥: .

هيسن بن حابر: رَ: أبو بيهس.

الميكوسوس (أقوام غزو ومصر): ١٢/٢٥: ، ١٩/٢٢: ، ١٩/١٢٧: ، ٤/١٢٩: ، ١٩/١٢٧: وح.

هيلين (إحدى جلات اليونان): ٨٢: ح.

الميلنيون: ١٠/٢٢: .

هيبوم: ٤/٤٦٨: .

هيئة الأرباب في اليونان: ١٣/٧٩: .

و

الوشق: ١٢/٢٠٣: ، ١٢/٢٥٢: ، ح/٢٥٢: ، ٢/٤٣١: ، ٢/٤٠٧: ، ١/٤٠٧: و.

وادي: رَ: الحرف الأول من اسم الوادي.

الوادي الكبير (نهر): ١٥/٣٨٥: .

واردوم (طبقة العبيد في المجتمع البabلي): ٤/١٤٧: .

واساركون (ملك ليبي): ٣/١١٥: .

واسط: ١٥/٥٥١: .

واشنطن: ٢/٥٩١: .

واصل بن عطاء: ١٠/٤٢٧: ، ١٠/٤٣٠: ، ٨/٤٣٠: و ١٠: و ١١: و ١٣: وح، ٢/٤٣٢: ، ٢/٤٦٣: وح، ٤/٤٧٦: .

الواصليّة (فرقة من المعتزلة): ١/٤٣٢: ، ١١/٤٦٣: .

الوافي (كتاب للصفدي): ١٧/٤٩٢: .

الواقدي (محمد بن عمر): ٤/٤٤٨: ، ح/٤٤٨: ، ١٦/٤٧٩: ، ٢/٤٨٠: .

وبر بن يحيى الأزدي: ٢/٣٤٣: .

القرادة: ١٢/٣٥١: .

الوركاء: رَ: أوروك.

الوزارة والكتاب (كتاب للجهشياري): ٩/٢٤٤: .

وصف إفريقيّة (كتاب للحسن بن الوزان): ٢/٤٨٩: .

وصف إفريقيّة (كتاب للخوارزمي): ٦/٥٤١: .

الوطني (متحف في لندن): ٤/٥٨٤: .

الوطنيّة (مكتبة في باريس): ١٢/٥٨٢: .

وفاء النيل (عيد): ٢٠/١٢٦: .

وفد: رَ: الحرف الأول من اسم الوفد.

وفيات الأعيان (كتاب لابن خلkan): ١٤/٤١٤: ،

٤/٤٨٥: .

ولـ دُيـوزـاتـ: ٣/٢٠: ، ١٥/٣٦: ، ٨/٤٣: ، ، ١٧/٥٣: ،

٥/٧٧: ، ٥/٦٥: ، ٦/٨٩: ، ١٣/١٦٧: ، ١٢/١٨٥: ،

١/٤٦٨: ، ٣/٣٥٧: ، ١١/١٩١: ، ١/١٨٨: ،

١٢/٥٨٨: ، ٤/٥٤٠: ، ٢١/٥٢١: .

الولايات المتحدة الأمريكية: رَ: أمريكا.

الوليد بن عبد الملك: ٥/١٩٩: ، ١٣/٢٩٥: ، ٨/٢٣٣: ، ٥/١٩٩: ،

٤/٣٧١: ، ٣/٥٥٩: ، ٧/٥١٥: ، ٤/٤٢٣: ، ٤/٣٧١: ، ١٦: و ١٣: و ١٢: و ١١: و ١٠: و ٩: و ٨: و ٧: و ٦: و ٥: و ٤: و ٣: و ٢: و ١: و ٠: .

يجي بن حمزة (قاضي دمشق) : ٨/٢٨٣ .  
 يحيى بن شمعون (أبو الحجاج) : ١٦/٥١٤ .  
 يحيى بن زياد: انظر: الفراء .  
 يحيى بن العوام الإشبيلي: ١٢/٥٢٧ و ١٤ .  
 يحيى بن يحيى الليثي: ٤/٢٩٣ و ٩ ، ٢/٤٦١ وح ، ١٣/٤٧٥ .  
 يرجل (إله) : ١٩/١٧٩ .  
 اليموك (معركة) : ٥/١٩٨ ، ١٤/٣٦٦ ، ١٦/٣٧٠ ، ٥٠٠٥ ح .  
 يزيد جرد: ٦٩/ح .  
 يزيد بن الحسين: ٤/٤٦٦ .  
 يزيد بن عبد الملك: ١٢/٢٢٠ ، ١٢/٤٢٣ و ٤/٤٢٣ .  
 يزيد بن معاوية: ١٢/٣٧٦ ، ٤/٤٢٥ ح ، ٥/٤٢٦ .  
 . ١٧/٤٧٦ و ١٨/٥٥٧ .  
 يزيد بن معاوية (نهر): ١٢/٣٧٦ .  
 يزيد بن الوليد: ١٧/٢٢٠ و ١٨ .  
 العاقبة: ١٦/٥٠٠ .  
 يعقوب بن إبراهيم: انظر: أبو يوسف .  
 يعقوب بن داود: ١٠/٤٤٥ و ٦/٢٥٣ .  
 يعقوب بن كلس (يهوديـ وزير فاطمي): ٢٤٩ ح .  
 . ٥/٣٥١ و ١٨/٣٥٠ .  
 اليعقوبي: ٩/٣١٧ .  
 يعودي: انظر: شمائل (ملكة) .  
 الياضة: ٤/٤٢٥ ح .  
 يحاض (ملكة آمورية): ٨/١٥٩ .  
 البيـن: ١٣/١٧٣ ، ٩/١٧٣ ، ٢/١٧٤ و ٢ و ٥ و ٦ و ٨ و ٩  
 و ١٠ و ١٣ ، ١٣/١٧٥ و ١٦ ، ١٧٦ ح .  
 ، ٩/٢١٨ ، ١٥/٢٢٢ ، ١٥/٢٢٨ ، ٥/٢٢٧ ، ١٥/٢٢٨ ، ٦/٢٤٣  
 ، ٧/٣٩٣ ، ٧/٣٨١ ، ١٠/٣٧٥ ، ١٦/٣٥٥  
 ، ٧/٤٢٧ ، ٧/٤١٤ ، ٩/٤٢٧ ، ١٢/٤٦٢ ، ٦/٤٩٧  
 . ١١/٥٥٥ .

الوليد الثاني (خليفة عباسى): ١٣/٤٠٤ .  
 ولـيم اـكـرـرـ: ٧/٥٠٣ .  
 ولـيم هـارـفـيـ: ٦/٨ ، ١٥/٥١٢ و ١٧ و ١٩ .  
 ولـيم ويـلـكـوكـسـ: ٤/٣٧٨ .  
 وهـبـ بنـ منـبـهـ: ٥/٤٧٩ .  
 وـوقـيـ (إـمـپـراـطـورـ): ٣/٦١ .  
 ويـتـزـلـبـختـيـ: ١/٩٩ .  
 ويـتوـرـاسـتـانـدـ (جـامـعـةـ فيـ جـمـهـورـيـةـ جـنـوبـ إـفـرـيقـيـةـ): ١٤/٤٩٩ .

يـ اليـابـانـ: ١٤/٤٣ ، ١٢/٤٣ ، ٤/٥٢ ، ٤/٦٤ و ٢ و ٣ و ٨ و ١٤ .  
 اليـابـانــ اـعـتـقادـ: ١٣/٦٤ .  
 اليـاجـورـفـيـناـ (سـفـرـ منـ أـسـفـارـ الفـيـلاـ): ٥/٤٨ .  
 يـارـلـ لـمـ: (مـلـكـ يـمـاحـضـيـ): ٨/١٥٩ .  
 يـاقـوتـ الـحـوـيـ (شـهـابـ الدـيـنـ أـبـيـ عـبـدـ اللهـ): ٥/٤٤٦ ، ١٦/٤٨٣ ، ٤/٤٩٥ و ١١/٥٥٧ .  
 . ٦/٥٥٨ .

يـاقـوتـ المـسـتعـصـيـ: ٢٠/٥٨٤ .  
 يـاماـتوـ (شـعـوبـ دـخـلـتـ اليـابـانـ): ٨/٦٤ .  
 يـانـغـ تـسيـ كـيـانـغـ: رـ: الأـزرـقـ (نـهـ).  
 يـانـيسـ (عـاصـمةـ نـوبـيـةـ): ٦/١١٥ .  
 يـيبـوسـ: ١/٦٦ .  
 يـثـبـ: انـظـرـ: المـدـيـنـةـ المـؤـرـةـ .

يـحيـيـ الـبـرـمـكيـ (وزـيرـ هـارـونـ الرـشـيدـ): ٩/٢٤٤ ، ١٣/٢٤٥ ، ١٦/٣٤٤ ، ١٦/٣٤٥ ، ١٧/٢٨٩ و ١٧/٢٨٩ و ١٤/٢٩٠ .  
 يـحيـيـ بـنـ أـكـمـ: ١٦/٢٨٠ ، ١٧/٢٨٩ و ١٧/٢٨٩ و ١٤/٢٩٠ .  
 . ٨/٣٠٥ .

يـحيـيـ بـنـ الـحـارـثـ الـذـمـارـيـ: ٩/٤٧٤ .

## اليونان

٦٧٢

## اليمن

اليونان-تجارة: ١٤/٢٧، ٣/٤٣، ١٢ و ٣٤، ٤/٣٦، ١٤/٢٣ و ٥٤، ٢/٥٤، ٣/٤٣ و ٤٣.  
 اليمن-صناعة: ١٧/١٧٥، ١٧/١٧٦، ٩/١٧٥ و ٨، ١١/٣٦٨.  
 اليمن-فن بناء: ١٣/١٧٥، ٢/٣٨٠، ١٠، ٩/١٧٥.  
 اليمن-البنين (قططانيون): ٥/٣٩٣.  
 بهودا (ملكة): ١٢/١٥١.  
 يوبانكوي (إمبراطور): ٥/١٠٥ و ٦.  
 يوحنا الأسد: انظر: الحسن بن الورزان.  
 يوحنا بن البطريرق: ٤٤٥/١٠.  
 يوحنا بن ماسوبيه: ٤٤٤/٢.  
 بورك: ٥/٥٢٧.  
 يوسف بن تاشفين: ١٢/١٠، ٢٥٢/٢٢٨، ٢/٢٢٨.  
 ١٤/٣٨٧ و ٧/٥٥٣، ٦/٥٢٦ و ٧/٥٢٦.  
 يوسف بن تغري: انظر: ابن تغري بردي.  
 يوسف بن عبد المؤمن المودي (سلطان): ٣٧٢/١٦.  
 ٧/٤٧٢ و ١٠.  
 يوسف بن عرالثقيفي: ٤٢٧/٤.  
 يوم بعاث: ٤٠١/١، ح.  
 يوم الحرة: ٤٢٧/٤.  
 يوم دولاب: ٤٢٥/٤.  
 اليونان: ١٨ و ١٧، ٦/٥٠٠، ٧/٤٤٥، ١٥/١٧٨، ٧/٤٤٤، ١١/١٩١، ١٥/١٨٦، ١١/١٨٥ و ١٢، ٢/١٨٧، ٦/٥٠٠ و ٨.  
 اليونان-فلسفة: ٩/٨٣، ٨/٨٣ و ١١ و ١٢ و ١٣.  
 اليونان-آلهة: ١١/١٨٨، ٧/٨٥ و ٣٤٤٣.  
 اليونان-أدبها: ١٢/٨٣.  
 اليونان-أنهيارها: ٤/٨٦، ٩/٨٥.  
 اليونان-جزرها: ١/٨٠.  
 اليونان-صناعتها: ٥/٥٣٣، ١٠/١٨٩.  
 اليونان-علوم و فلسفة: ١٢ و ١١ و ١١ و ١٢ و ١٣.  
 اليونان-فنها: ١٣/٨٣، ١٦/١٧٩، ١٢/٨٣.  
 اليونان-لغتها: ٥/٥٠٠، ٧/٤٤٥، ١٥/١٧٨.

## فهرس المصوّرات

|     |                                      |
|-----|--------------------------------------|
| ٤٧  | مصور الهند                           |
| ٥٥  | مصور الصين                           |
| ٦٥  | مصور جزر اليابان                     |
| ٦٧  | مصور الإمبراطورية الفارسية           |
| ٧٦  | مصور جزيرة كريت                      |
| ٨٠  | مصور بلاد اليونان                    |
| ٨٥  | إمبراطورية الإسكندر المقدوني         |
| ٩١  | إمبراطورية الرومانية وانقسامها       |
| ٩٨  | مصور أمريكا الوسطى والجنوبية         |
| ١١٦ | مصور مصر القديمة                     |
| ١٤٧ | مصور الدولة البابلية الأولى          |
| ١٥٣ | إمبراطورية الآشورية                  |
| ١٥٧ | الكلدانيون (الدولة البابلية الجديدة) |
| ١٥٨ | سوريا القديمة                        |
| ١٦٣ | الفينيقيون ومستعمراتهم               |
| ١٧٢ | شبه الجزيرة العربية                  |
| ١٧٨ | دولة الأنباط                         |
| ١٨٠ | مصور دولة الحضر (عربايا)             |

|         |                                 |
|---------|---------------------------------|
| ١٨٣     | الدُّوَلَةُ التَّدْمِرِيَّةُ    |
| ١٨٩     | خريطة العالم كا وضعها البابليون |
| ١٨٤/١٨٥ | الفتوحات الكبرى                 |
| ٣٧١     | جزر البحر المتوسط               |
| ٤٩٥     | مصور الإدريسي                   |

## فهرس الصور والخططات

|     |                                           |
|-----|-------------------------------------------|
| ٢٨  | لوح طيني لتعليم الكتابة من ( إيلا )       |
| ٣٠  | حجر الرشيد                                |
| ٣٢  | كتابه ( المايا )                          |
| ٣٣  | كتابه ( الآرتبيك ) وكتابات تحتاج إلى حل   |
| ٣٤  | براعة أهل إيلا بكتابه الرُّقم ..          |
| ٣٦  | الحضارة : النهضة ، الأوج ، الأول          |
| ٣٧  | نحو الحضارات ، نظرية فيكتو                |
| ٣٨  | نحو الحضارات في شكل سلم                   |
| ٤٦  | من آثار موهنجو-دارو                       |
| ٥١  | قتال لبودا                                |
| ٦٣  | هيكل السماء في بكين ، من الفن الياباني    |
| ٧٠  | معبد النار قرب مدينة باكور                |
| ٧١  | الصَّيد أَهم تسلية للملوك في إيران        |
| ٧٥  | ماني ، الرُّماة في الجيش الساساني         |
| ٨١  | بريكلس ، معبد أثينا في دلفي               |
| ٩٠  | قوس النصر عند الروما                      |
| ٩٢  | صبراته ( ليبيا ) المسرح الروماني          |
| ٩٩  | أطلال تشوبيتشو في بيرو ، قناع الإله أكسيب |
| ١٠٥ | كوبيو ، ملابس ومحاربون من الإنكا          |

|         |                                                   |
|---------|---------------------------------------------------|
| ١٠٦     | رقص طقسي                                          |
| ١١٢/١١١ | صور من حضارة مiroي                                |
| ١١٧     | توت عنخ آمون                                      |
| ١١٨     | أحد كراسي العرش لتوت عنخ آمون                     |
| ١٢٢     | ( الإله ) حورس يقود الملكة نفرتيتي                |
| ١٢٣     | ( الإله ) خنوم ، ( الإله ) أنوبيس يحيّنط جنة      |
| ١٢٨     | معمل خشب من الأسرة الحادية عشرة                   |
| ١٣١     | أبو المول ، وهرم خوفو                             |
| ١٣٤     | معبد الكرنك ، مسلة رمسيس الثاني ، حلب مصرية قديمة |
| ١٣٨     | الحراث البادر ( السُّومري )                       |
| ١٤٠     | السُّومريون في طريقهم إلى الحرب                   |
| ١٤٣     | حمورابي يصدر أوامره لوزيره                        |
| ١٤٥     | عشتار                                             |
| ١٤٩     | بُوابة عشتار                                      |
| ١٥٤     | حيوان مجّنح رأسه رأس إنسان                        |
| ١٦٠     | إلهة الينبوع ( ملكة ماري )                        |
| ١٦٢     | أبجدية رأس شمرا ( أوغاريت )                       |
| ١٧١     | مدائن صالح ( الحِجْر ) ، العَلَا                  |
| ١٧٦     | سد مأرب                                           |
| ١٧٧     | من آثار الفاو                                     |
| ١٧٨     | من آثار البتاء                                    |
| ١٨٠     | تمثال ( أبو ) بنتة دميون                          |
| ١٨١     | البتاء                                            |

|     |                                            |
|-----|--------------------------------------------|
| ١٨٢ | من آثار تدمر                               |
| ١٨٦ | لوحة تل حرمل                               |
| ٢٠٩ | أطلال سوق عكاظ                             |
| ٣٠٩ | ولاية المظالم ، والحساب ، والقضاء          |
| ٣٣٨ | بيت المال ( الورادات والنفقات )            |
| ٣٦٣ | مجانيق ، ودبابة عربية                      |
| ٣٦٧ | تنظيمات الخيس                              |
| ٣٧٤ | حرّقة عربية                                |
| ٣٨٠ | خزان ماء ( القيروان )                      |
| ٣٩١ | دينار من الذهب ( سورية )                   |
| ٤٤٠ | مسجد الرسول ﷺ                              |
| ٤٩  | رسم مكتبة                                  |
| ٤٦١ | المدينة المنورة                            |
| ٤٦٨ | القاهرة في القرن التاسع عشر                |
| ٤٧١ | المسجد الكبير ، جامع الزيتونة ( القيروان ) |
| ٥٠٤ | ابن رشد في لوحة ( مدرسة أثينا )            |
| ٥١٦ | أدوات جراحية                               |
| ٥٢٢ | صانع العقاقير                              |
| ٥٣٣ | أسطولاب عربي                               |
| ٥٣٥ | المضخة ذات المكبسين ، وستة مكابس           |
| ٥٣٦ | الساعة التي وصفها ابن جبير                 |
| ٥٤٠ | تشريح العين                                |
| ٥٦٠ | قلعة الحصن                                 |

|     |                                                |
|-----|------------------------------------------------|
| ٥٦٢ | مسجد قرطبة                                     |
| ٥٦٤ | المسجد الكبير ، وقصر الأربعين عموداً (أصفهان ) |
| ٥٦٥ | مئذنة الملوية بسامراء                          |
| ٥٦٧ | إسطنبول                                        |
| ٥٦٩ | قصير عمرة                                      |
| ٥٧٠ | تاج محل                                        |
| ٥٧١ | قصر                                            |
| ٥٧٢ | غوذج البناء الملوكي                            |
| ٥٧٣ | المسجد الأموي بدمشق                            |
| ٥٧٦ | قصر الحمراء ، جنة العريف                       |
| ٥٧٧ | تشكيل كوفي                                     |
| ٥٨١ | منهات مغولية ، فارسية                          |
| ٥٨٣ | غاذج الخط العربي                               |
| ٥٨٦ | وعاء خزفي ، وزخرفة إسلامية                     |

## المحتوى

|    |                                       |
|----|---------------------------------------|
| ٥  | مقدمة                                 |
| ١٧ | ☆ الحضارة :                           |
| ١٩ | - تعريف الحضارة                       |
| ٢٠ | شروط قيام الحضارة                     |
| ٢٥ | اتصال الحضارات وانتقامها              |
| ٢٧ | مصادر الحضارة                         |
| ٣٥ | نشأة الحضارات وأفولها                 |
| ٣٩ | مهد الحضارة                           |
| ٤٠ | التّقدُّم الإنساني نحو الحضارة        |
| ٤٣ | ☆ الحضارات القديمة                    |
| ٤٥ | الحضارات في العالم ، حضارة الهند      |
| ٤٧ | حضارة الهند القديمة في عصر الفيدا     |
| ٥٠ | حضارة عصر البطولة والديانة البراهيمية |
| ٥٣ | علوم الهند القديمة                    |
| ٥٤ | حضارة الصين                           |
| ٥٩ | الديانة الكنفوشيوسية                  |
| ٦٠ | الديانة الطاوية                       |
| ٦١ | العلوم في الحضارة الصينية             |
| ٦٤ | حضارة اليابان ، الديانة الشنتوية      |

|     |                                                          |
|-----|----------------------------------------------------------|
| ٦٦  | الحضارة الإيرانية ، حضارة الفرس الإلينيين                |
| ٦٨  | الزُّرديشية                                              |
| ٦٩  | الساسانيون وحضارتهم                                      |
| ٧٤  | الحضارة اليونانية ( الإغريقية )                          |
| ٧٧  | أثينا                                                    |
| ٧٩  | إسبارطة                                                  |
| ٨١  | الحضارة المهنستية                                        |
| ٨٢  | انتشار المهنستية                                         |
| ٨٤  | الأبيقورية ، الرّواقية                                   |
| ٨٦  | الحضارة الرومانية                                        |
| ٩٣  | حضارة تشاتال هوويوك                                      |
| ٩٥  | الحيثيون                                                 |
| ٩٧  | حضارة أمريكا الوسطى والجنوبية                            |
| ٩٧  | الازتك                                                   |
| ١٠٢ | حضارة الإنكا                                             |
| ١٠٦ | العلاقة بين حضارة العالم القديم وبين حضارة العالم الجديد |
| ١٠٨ | إفريقية                                                  |
| ١٠٩ | كوش ( حضارة ميرروي )                                     |
| ١١٣ | الحضارات القديمة في الوطن العربي                         |
| ١١٣ | الحضارة المصرية القديمة                                  |
| ١١٩ | حضارة عصر ما قبل السُّلالات                              |
| ١١٩ | الحضارة المصرية القديمة في أَعْصُر السُّلالات            |
| ١٣٤ | حضارة بلاد الرافدين                                      |

|     |                                         |
|-----|-----------------------------------------|
| ١٣٥ | عصور ما قبل التّارِيخ في بلاد الرّافدين |
| ١٣٦ | السُّومريُون                            |
| ١٤١ | الأكاديُون ، البابليُون                 |
| ١٤٢ | شريعة حُمورابي                          |
| ١٥٠ | الأشوريُون                              |
| ١٥٦ | حضارة بلاد الشَّام                      |
| ١٥٩ | الأموريُون                              |
| ١٦٠ | الكنعانيُون                             |
| ١٦١ | الفينيقيون                              |
| ١٦٦ | الآراميُون                              |
| ١٦٨ | شبه الجزيرة العربيَّة                   |
| ١٧٣ | الجنوب العربي (الین)                    |
| ١٧٦ | كندة                                    |
| ١٧٧ | عربايا                                  |
| ١٧٩ | الأنباط ، تدمر                          |
| ١٨٤ | هل هناك حضارة عربية وإسلامية ؟          |
| ١٩٣ | ☆ الحضارة العربية الإسلامية             |
| ١٩٥ | تمهيد (لحظة تاريخية )                   |
| ٢٠٧ | المظهر السياسي (مصادر التشريع )         |
| ٢١٨ | نظام الحكم (الخلافة) حكومة الرَّسول ﷺ   |
| ٢١٩ | سمات حكومة الرَّسول ﷺ                   |
| ٢٢٢ | نظام الحكم بعد رسول الله ﷺ              |
| ٢٢٥ | الخلافة                                 |

|     |                                                      |
|-----|------------------------------------------------------|
| ٢٢٨ | آراء المسلمين حول اختيار الخليفة                     |
| ٢٢٩ | طريقة اختيار الخليفة                                 |
| ٢٣٠ | الخلافة وتطورها زمن الرّاشدين والأمويّين والعباسيّين |
| ٢٣٤ | شروط الخلافة                                         |
| ٢٣٦ | علامات الخلافة                                       |
| ٢٣٧ | شارات الخلافة                                        |
| ٢٣٩ | واجبات الخليفة                                       |
| ٢٤٢ | مقرّات الخلفاء                                       |
| ٢٤٣ | الوزارة                                              |
| ٢٤٤ | تاريخ الوزارة                                        |
| ٢٤٨ | نوعاً الوزارة                                        |
| ٢٥١ | من تاريخ الوزارة                                     |
| ٢٥٤ | الإمارة                                              |
| ٢٥٥ | نوعاً إمارة                                          |
| ٢٥٦ | تقليد الأمير وعزله                                   |
| ٢٥٨ | اختيار الأمراء                                       |
| ٢٦٤ | المحاسبة                                             |
| ٢٦٦ | منشأ المحاسبة                                        |
| ٢٦٧ | وظائف المحاسب                                        |
| ٢٧٢ | شروط المحاسب وصفاته وأدابه                           |
| ٢٧٦ | القضاء                                               |
| ٢٧٧ | تاريخ القضاء                                         |
| ٢٨٠ | شروط القضاة                                          |

|     |                                      |
|-----|--------------------------------------|
| ٢٨١ | مجلس القاضي وأدابه                   |
| ٢٨٦ | نزاهة القضاء                         |
| ٢٩٥ | قضية خالدة في القضاء الإسلامي        |
| ٢٩٩ | ولاية المظالم (مجلس الدولة)          |
| ٣٠٠ | شروط الناظر في المظالم               |
| ٣٠١ | أقسام المظالم                        |
| ٣٠٢ | الفرق بين نظر المظالم ونظر القضاء    |
| ٣٠٤ | صورة من مجالس المظالم                |
| ٣١٠ | الشرطة                               |
| ٣١٢ | آداب صاحب الشرطة                     |
| ٣١٣ | تقليد الشرطة                         |
| ٣١٧ | الدوافين                             |
| ٣١٨ | أهم الدوافين                         |
| ٣٢٥ | تعريب الدوافين                       |
| ٣٢٩ | بيت المال                            |
| ٣٣٤ | الأوقاف                              |
| ٣٤١ | البريد وصاحب الخبر (قلم الاستخبارات) |
| ٣٥٥ | الجيش والأسطول                       |
| ٣٥٦ | الجهاد                               |
| ٣٥٨ | آداب الجهاد                          |
| ٣٦٠ | الأسلحة                              |
| ٣٦٦ | طرق القتال                           |
| ٣٦٧ | صنوف جنود الجيش و اختصاصاتهم         |

|     |                                         |
|-----|-----------------------------------------|
| ٣٦٨ | الأسطول                                 |
| ٣٧٥ | النّشاطات الاقتصاديّة ( الزراعة )       |
| ٣٧٦ | الزراعـة أيام الـأمويـن                 |
| ٣٧٧ | الزراعـة أيام العـباسـيـن               |
| ٣٧٨ | ـ الزراعـة في الأندلس                   |
| ٣٨٠ | الصـنـاعـة                              |
| ٣٨٣ | التـجـارـة                              |
| ٣٨٤ | طرق المواصلات                           |
| ٣٨٥ | القـدـ                                  |
| ٣٨٩ | بعض وحدات الوزن والكيل والقياس          |
| ٣٩٢ | المـجـعـ                                |
| ٣٩٤ | المرأـة                                 |
| ٣٩٧ | مكانـة العمل في المجتمع الإـسـلـامـي    |
| ٣٩٩ | الغنـاء ولـلـموسيـقـى                   |
| ٤٠٩ | اللهـو ولـلـلـعـب                       |
| ٤١١ | الأـعـيـاد                              |
| ٤١٣ | الملابس والأـزـيـاء                     |
| ٤١٥ | الطـعـام                                |
| ٤٢٠ | الحياة الفكرـية ( الفـرق الدـينـيـة ) . |
| ٤٢٢ | الخـواـرج                               |
| ٤٢٥ | الشـيـعـة                               |
| ٤٢٨ | المرـجـئـة                              |
| ٤٣٠ | المعـزلـة                               |

|     |                                                          |
|-----|----------------------------------------------------------|
| ٤٣٤ | أهل السنة                                                |
| ٤٣٩ | الحياة الفكرية ( حركة التّعرّيف والتّرجمة والتّأليف .. ) |
| ٤٤٣ | حركة التّعرّيف والتّرجمة والتّأليف                       |
| ٤٤٦ | المكتبات                                                 |
| ٤٤٩ | الصور الوسطى                                             |
| ٤٥١ | المؤسّسات التعليمية عند المسلمين                         |
| ٤٦٠ | أهم المراكز الفكرية عند المسلمين                         |
| ٤٧٧ | العلوم الاجتماعية ( التّاريخ )                           |
| ٤٩٣ | الجغرافية                                                |
| ٥٠٠ | الفلسفة                                                  |
| ٥١٠ | العلوم الكونية ( الطّب )                                 |
| ٥٢٠ | الكيمياء والصيّدة                                        |
| ٥٢٤ | علم النبات                                               |
| ٥٢٩ | إسهامات العرب المسلمين في العلوم التطبيقية               |
| ٥٤١ | الرياضيات                                                |
| ٥٤٣ | الفلك                                                    |
| ٥٤٩ | ☆ المظاهر الفنية                                         |
| ٥٥١ | بناء المدن                                               |
| ٥٥٣ | المدن العسكرية في الإسلام ( الشّعور )                    |
| ٥٥٦ | الرباطات ، العوامِ                                       |
| ٥٥٨ | المساجد                                                  |
| ٥٦٨ | القصور                                                   |
| ٥٧٨ | الحمامات                                                 |

|     |                                                             |
|-----|-------------------------------------------------------------|
| ٥٧٩ | الرسم والتَّصویر                                            |
| ٥٨٤ | الخط العربي                                                 |
| ٥٨٧ | ☆ خاتمة : أثر الحضارة العربية الإسلامية في النهضة الأوروبية |
| ٥٩٣ | المصدر وللرجوع                                              |
| ٥٩٩ | ☆ الفهارس                                                   |
| ٦٠١ | الآيات القرآنية                                             |
| ٦٠٩ | الأحاديث النبوية الشريفة                                    |
| ٦١٣ | الفهرس العام                                                |
| ٦٧٣ | فهرس المصورات                                               |
| ٦٧٥ | فهرس الصور والخططات                                         |
| ٦٧٩ | المحتوى                                                     |

## كتب المؤلف

### إسلاميات :

- آراء يهدّمها الإسلام .
- أصوات على مواقف المستشرقين والمبشرين .
- الإنسان بين العلم والدين .
- التسامح في الإسلام ( المبدأ والتطبيق ) .
- غريزة أم تقدير إلهي ؟
- من ضيق القرآن ؟
- قراءة علمية للقراءات المعاصرة .

### في تاريخنا الإسلامي :

- الإسلام وحركات التحرر العربية .
- أطلس التاريخ العربي ( ملون ) .
- عوامل النصر والمزية عبر تاريخنا الإسلامي .
- في التاريخ الإسلامي .
- هارون الرشيد ( أمير الخلفاء وسيد ملوك الدنيا ) .
- المجرة حدث غير مجرى التاريخ .

### في الميزان :

- بندي الجوزي .
- جريجي زيدان .
- غوستاف لوبون .
- فيليب حتي .
- كارل بروگان .

### المعارك الكبرى في تاريخ الإسلام : ( ١٥ - ١ ) :

الأرك ، بلاط لشهداء ، ذات الصواري ، الزلاقة ، العقاب ، عموريّة ، فتح الأندلس ، فتح الدبيبل ، فتح سرقند ، فتح صيقية ، القادسيّة ، مصر غزانتة ، نهاؤند ، وادي المخازن ، اليرموك .

### سلسلة أحب أن أكون : ( ١٠ - ١ ) :

أعرف الحقيقة ، أعرف واجباتي ، أنا لا أسر من أحد ، حرمَتُ اللَّبَن ، دموع شجرة ، رحلة اطلاعية ، زايرون في بيتنا ، صيدلية منزلية ، الفضول المؤذن ، في الغابة .

( ١١ - ٢٠ ) : أمنح صادقاً ، راحة أمي ، العافية تاج ، قبيل النوم ، الكلمة الطيبة ، لكل أوانه ، للعب آدابه ، مهنة والدي ، نسي الزمن ، هوايي المفيدة .

### غزوات النبي الأعظم عليه السلام : ( ١ - ١٠ ) :

بدر الكبرى ، غزوة أحد ، الخندق ، صلح الحديبية ، غزوة خيبر ، غزوة مؤتة ، فتح مكة ، حنين والطائف ، تبوك ، حروب الرّدة .

### سلسلة أحب أن أعرف ( تاريخ أمي ) :

مهد أجدادي ، حضارة أجدادي ، العرب قبل الإسلام ، محمد بن عبد الله عليهما السلام قبلبعثة ، محمد بن عبد الله عليهما السلام منبعثة إلى الهجرة ، محمد بن عبد الله عليهما السلام في المدينة المنورة .

